
Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

171 
 

 
Maria-Cristina TRUŞCĂ 
 (Universitatea din Craiova) 

Hamartia – scurt itinerar lingvistic 
despre rătăcire 

 
 

 

Abstract: (Hamartia – Short Language Itinerary about Wandering) Hamartia, verbum viator, is 
included in the category of the itinerant lexical elements that are traveling throughout the historical stages 
of the Greek language, as a consequence of a permanent dynamic of their significance. The diachronic 
route, usually triggered by a linking process of the intra-/ extra-linguistic factors, attends a predictable 
concrete – abstract line and registrates important conversions of the initial semic formula. Our approach 
focuses on analyzing the semantic process of restriction, together with that of degradation of the meaning, 
indentifying primarly the way the archelexem ἁμαρτία is comprised into the TO KAKON assembly. 
Despite its fluidity and its semantic inflections, we may notice the constant presence of a static and 
invariant core of its content, with a pejorative significance that can be recognized in the prototype meaning: 
that of error. This central meaning is, the way we shall see, acquired by all its hyponimic hypostasis. The 
physical or psychic occurences of EVIL are, in fact, mistakes, errors from the right path – a fundamental 
concept of the classical forma mentis. 

Keywords: language dynamics, Greek language, diachronic semantics, hamartia, sin  

Rezumat: Hamartia, verbum viator, intră în categoria elementelor lexicale itinerante care străbat, în 
permanenta dinamica a semnificaţiei lor, etapele succesive ale limbii eline. Parcursul diacronic, cel mai 
adesea declanşat de convergenţa factorilor intra-/ extra-lingvistici, urmează previzibil traiectoria concret – 
abstract, fiind marcat de reconfigurări ale formulei semice iniţiale. În cazul nostru, este vorba despre 
activarea procesului de restrângere/ specializare, dublat de cel al evaluării negative a sensului, care 
determină încadrarea arhilexemului ἁμαρτία în categoria TO KAKON. Indiferent de fluctuaţiile semantice 
înregistrate, există însă la nivelul structurii de conţinut, un nucleu stabil, invariabil, cu o nuanţă constantă 
peiorativă, recognoscibilă în semnificaţia prototipică rătăcire, actualizată în toate ipostazele hiponimice 
ulterioare. Manifestările RĂULUI, fie ele sufleteşti sau trupeşti sunt, în esenţă, rătăciri de la cale - reper 
conceptual fundamental al structurilor mentale clasice. 

Cuvinte-cheie: dinamica limbii, limba greacă, semantica diacronică, hamartia, păcat  

 
 

1. AMAPTIA – paradigma clasică 
Ἁμαρτία este un derivat cu sufixul -ία < din familia verbului ἁμαρτάνειν, 

denominativ cu conţinut polisemantic atestat lexicographic (DGF), (LSJ) având un sens 
primar – „a rata ţinta”, „a eşua”, „a rătăci”, „a devia”, dublat de cel secundar – „a se 
înşela”, „a greşi”, „a păcătui”. Ἁμαρτία desemna greşeala, eroarea în judecată, în gest, 
în conduită, fiind unul dintre termenii fundamentali ai cadrului cultural arhaic/ clasic, 
asumat deopotrivă de morală, religie sau drept (DELG).  

Potrivit Lexiconului Ebeling (1871), termenul este absent din epopeile homerice; 
dicţionarul atestă, în schimb, frecvenţa verbului ἁμαρτάνειν în contexte non-normative, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

172 
 

având sensul primar, concret „a rata ţinta”, în relaţie opozitivă cu τυγχάνειν (τινóς) – 
„a nimeri (pe cineva)”. Exemplele selectate infra indică valorizarea acestei semnificaţii 
în descrierea confruntărilor marţiale, ἁμαρτάνειν intrând, într-o primă etapă a 
itinerarului său semantic, în categoria termenilor tehnici, specifici luptei eroilor, în jurul 
Troiei: 

(1) […] τοῦ δ᾽ Ἄντιφος αἰολοθώρηξ/ Πριαμίδης καθ᾽ ὅμιλον ἀκόντισεν ὀξέϊ δουρί./ 
Τοῦ μὲν ἅμαρθ᾽, ὃ δὲ Λεῦκον Ὀδυσσέος ἐσθλὸν ἑταῖρον („[…] dar fiul lui Priam, 
Antifos,/ Mândru cu platoşa-ncins, îl ochi în mulţime cu lancea;/ Ţinta-i greşi [ἅμαρθ’ - 
ἅμαρτε], nimerind în vintre pe Leucos, tovarăş bun cu Ulise”) – Il., 4.489-92. 

(2) ἠὲ μέν᾽ ἠέ σε δουρὶ κιχήσομαι, οὐδέ σέ φημι/ δηρὸν ἐμῆς ἀπὸ χειρὸς ἀλύξειν αἰπὺν 
ὄλεθρον./ ἦ ῥα καὶ ἔγχος ἀφῆκεν, ἑκὼν δ᾽ ἡμάρτανε φωτός· („Stai, ori cu suliţa dau. De 
mâna mea n-ai să scapi lesne/ Şi-ndelungat, că pe loc te ajunge năprasnica moarte./ Zise şi 
lancea zvârlind, el nu-l nemeri [ἡμάρτανε] cu ‘nadinsul”) – Il., 10.370-2. 

(3) ὅς ῥα τότ᾽ Ἀτρεΐδεω Ἀγαμέμνονος ἀντίον ἦλθεν./ οἳ δ᾽ ὅτε δὴ σχεδὸν ἦσαν ἐπ᾽ 
ἀλλήλοισιν ἰόντες,/ Ἀτρεΐδης μὲν ἅμαρτε, παραὶ δέ οἱ ἐτράπετ᾽ ἔγχος („Dânsul 
acuma-nainte-i ieşi lui Atrid Agamemnon/ Cum, împotrivă păşind, s-apropie unul de 
altul,/ Nu-l nimereşte [ἅμαρτε] Atrid şi suliţa-i vâjâie-alături”) – Il., 11.231-3. 

Dinamica semnificaţiei verbului ἁμαρτάνειν şi a derivaţilor săi urmează 
traiectoria, de altfel, previzibilă, concret – abstract via mecanisme stilistice de tip 
metaforic: ţinta ratată nu mai este un obiectiv cinegetic sau un combatant pe câmpul de 
luptă, ci o valoare morală, socială sau religioasă. J. M. Bremer (1969) aduce în discuţie 
evoluţia similară, paralelă a verbelor sinonime ἀλιτ(ρ)αίνω1 – „a ieşi de pe drumul cel 
drept”, „a se abate”, „a rătăci”, „a greşi”, „a păcătui”, cu sens sacerdotal, specializat 
„împotriva zeilor”; ἀμπλακίσκω – „a pierde”, „a rata”, „a comite o eroare”; σφάλλω/ 
σφάλεσθαι – „a cădea”, „a se înşela”, „a greşi”; concluzia fiind aceea că cele trei 
elemente fac parte din aceeaşi structură lexico-semantică, mutaţiile fiind determinate 
intra-lingvistic, la nivelul sistemului, sub influenţa uzualului ἁμαρτάνειν. Chiar dacă, 
iniţial, semnificaţia celor patru lexeme era neutră din punct de vedere etic, prezenţa 
unei nuanţe negative în formula semică („a rata”, „a rătăci”, „a pierde”) permite 
deteriorarea sensului în direcţia unei semnificaţii exclusiv peiorative. Semanticienii 
identifică în mecanismele inovaţiilor semantice tendinţa eufemistă de a lexicaliza un 
conţinut negativ, pe care o confirmă dinamica unor termeni2 ca μόχθημα – „muncă”, 
μοχθέω – „a obosi” → „suferinţă” sau πονηρία – „boală”, „suferinţă fizică” → πονηρóς 
– „rău”, „viclean”. Nu excludem această ipoteză a desemnării păcatului prin 
intermediul unor elemente lexicale meliorative, evaluate pozitiv într-o primă fază a 
dinamicii lor. 

 
1 ’If alitainein did in fact originally mean miss, then it is striking that its semantic development pushed 
aside by the more common word hamartanein.’ (ibidem, 27). 
2 În latină: crīmen – „decizie (juridică)” > „crimă” (Ernout & Meillet, 1967). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

173 
 

Cele dintâi atestări ale semnificaţiei abstracte îşi fac loc în textura discursului 
dramatic, coexistenţa celor două sensuri primar (concret), secundar (metaforic) 
generând ambiguizări decodabile contextual. Threnos-ul profetic al Cassandrei, 
personaj în Agamemnon, tragedia lui Eschil, actualizează această dublă ipostază 
semantică: 

(1) ὑμνοῦσι δ´ ὕμνον δώμασιν προσήμεναι/ πρώταρχον ἄτης? ἐν μέρει δ´ ἀπέπτυσαν/ 
εὐνὰς ἀδελφοῦ τῷ πατοῦντι δυσμενεῖς./ ἥμαρτον, ἢ κυρῶ τι τοξότης τις ὥς;/ ἢ 
ψευδόμαντίς εἰμι θυροκόπος φλέδων;/ ἐκμαρτύρησον προυμόσας τό μ´ εἰδέναι/ λόγῳ 
παλαιὰς τῶνδ´ ἁμαρτίας δόμων. („pururi lipite de aceste ziduri, imnuie imnul despre cea 
dintâi fărădelege; pe urmă blestemă culcuşul fratelui, nemernic pentru cel care l-a 
pângărit. Am tras în ţintă cu săgeata sau am nimerit alături [ἥμαρτον]? Sunt o ghicitoare 
mincinoasă care bate şi sporovăieşte pe la porţi? Mărturiseşte, jură-te, că nu ai auzit nici 
un cuvânt despre păcatele [ἁμαρτίας] străvechi ale acestei case.”) – 1191-7. 

Pentru Sofocle şi Euripide ocurenţele binomului ἁμαρτάνω – ἁμαρτία sunt lipsite 
de fluctuaţii semantice, procesul cristalizării conţinuturilor abstracte în direcţia 
desemnării culpei şi a întregului spectru de sensuri aferente acestei categorii 
conceptuale, pare a fi pe deplin încheiat: 

(2) ὅστις φόνους μοι καὶ γάμους καὶ συμφορὰς/ τοῦ σοῦ διῆκας στόματος, ἃς ἐγὼ 
τάλας/ ἤνεγκον ἄκων· θεοῖς γὰρ ἦν οὕτω φίλον,/ τάχ᾽ ἄν τι μηνίουσιν εἰς γένος πάλαι./ 
ἐπεὶ καθ᾽ αὑτόν γ᾽ οὐκ ἂν ἐξεύροις ἐμοὶ/ ἁμαρτίας ὄνειδος οὐδέν, ἀνθ᾽ ὅτου/ τάδ᾽ εἰς 
ἐμαυτὸν τοὺς ἐμούς θ᾽ ἡμάρτανον. („Nelegiuire, omoruri, fel/ şi chip, 
spurcate-mpreunări pe seama mea tu-mi pui/ dar, vai, silit am fost ca să le-ndur!/ au 
vrut-o zeii – ei! De mult cu ura lor, ei neamu-mi prigoneau. Nedrept mă-nvinuieşti/ de-a 
fi făcut nelegiuiri [ἡμάρτανον - ἁμαρτίας] potriva mea/ şi-a alor mei”) – O. C., 962-8. 

(3) (ΟΔΥΣΣΕΥΣ) Δεινόν γε φωνεῖς· ἡ δ´ ἁμαρτία τίς ἦν;/ (ΝΕΟΠΤΟΛΕΜΟΣ) Ἣν 
σοὶ πιθόμενος τῷ τε σύμπαντι στρατῷ—/ (ΟΔΥΣΣΕΥΣ) Ἔπραξας ἔργον ποῖον ὧν οὔ 
σοι πρέπον;/ (ΝΕΟΠΤΟΛΕΜΟΣ) Ἀπάταισιν αἰσχραῖς ἄνδρα καὶ δόλοις ἑλών./ 
(ΝΕΟΠΤΟΛΕΜΟΣ) Τὴν ἁμαρτίαν/ αἰσχρὰν ἁμαρτὼν ἀναλαβεῖν πειράσομαι. („O. 
Ciudat vorbeşti! Greşeala [ἁμαρτία] care-ţi va fi fost? N. Că ţie m-am plecat, cum şi 
oştirii-ntregi. O. Şi fapta-ţi tu o crezi nevrednică? N. O, da! Ruşine mi-e că l-am momit 
prin vicleşug! […] N. Greşeală [ἁμαρτίαν] josnică eu am făcut [ἁμαρτὼν], voi încerca 
deci să o-ndrept.”) – Philoctet, 1225-49. 

(4) Ἀδικῶ· λαβεῖν χρή μ' ἀντὶ τοῦδε τοῦ κακοῦ/ ἄδικόν τι παρὰ σοῦ· καὶ γὰρ 
Ἀγαμέμνων πατὴρ ἀδίκως ἀθροίσας Ἑλλάδ' ἦλθ' ὑπ' Ἴλιον,/ οὐκ ἐξαμαρτὼν αὐτός, ἀλλ' 
ἁμαρτίαν/ τῆς σῆς γυναικὸς ἀδικίαν τ' ἰώμενος. (Am încălcat dreptatea. Deci, am să-ţi 
cer să fii nedrept şi tu, în apărarea celor săvârşite, căci Agamemnon, tatăl meu, n-a 
respectat dreptatea, când a strâns puterea tuturor hellenilor, mergând sub zidul Troiei; 
dar nu fiindcă el ar fi greşit [ἐξαμαρτὼν], ci pentru vindecarea răului ce ţi s-a tras din 
rătăcirile [ἁμαρτίαν] unei neveste păcătoase.) – Orestes, 646-50. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

174 
 

Particularizarea greşelii ca ucidere, recurentă în scrierile tragediografilor, are 
drept consecinţă dezvoltarea unei relaţii de incluziune hiponimică a lexemelor care 
denumesc crima, în structura lexicală coagulată în jurul hiperonimului ἁμαρτία: 

(5) […] οὐκ ἔχοιμ´ ἂν εἰκάσαι τάδε/ τὰ δῶρα, μείω δ´ ἐστὶ τῆς ἁμαρτίας./ τὰ πάντα 
γάρ τις ἐκχέας ἀνθ´ αἵματος/ ἑνός—μάτην ὁ μόχθος· ὧδ´ ἔχει λόγος. („N-am cum să 
preţuiesc aceste daruri, însă ştiu că sunt mai prejos decât păcatul [ἁμαρτίας] săvârşit. 
N-are decât să-şi verse cineva deodată bunurile toate, drept ispăşire pentr-un singur fir 
de sânge [αἵματος]; truda sa va fi zadarnică; acesta-i adevărul.”) – Choeforele, 518-21. 

(6) […] τούτῳ πιθόμενος τὴν τεκοῦσαν ἔκτανον./ Ἐκεῖνον ἡγεῖσθ' ἀνόσιον καὶ 
κτείνετε·/ ἐκεῖνος ἥμαρτ', οὐκ ἐγώ. Τί χρῆν με δρᾶν;/ Ἢ οὐκ ἀξιόχρεως ὁ θεὸς 
ἀναφέροντί μοι/ μίασμα λῦσαι. („[Apollo] m-a înduplecat şi am ucis-o [ἔκτανον] la 
porunca lui pe mama. Pe el să-l socoteşti lipsit de pietate, pe el să-l osândiţi la moarte, 
căci nu eu am greşit [ἥμαρτε], ci el. Ce trebuia să fac? Nu e destulă chezăşie zeul spre 
care se înalţă ruga mea, că mă va curăţi de pângărire?”) – Orestes, 595-8. 

Sângele vărsat (αἵμα) (5), crima (φόνος) (2), uciderea (κτείνειν) (6), viclenia 
(δόλος) (3), lipsa de pietate (ἀνόσιος) (6), in extenso, greşeala/ păcatul implică o 
încălcare a dreptăţii omeneşti şi divine, reflectată lexical prin frecvenţa corelaţiilor 
ἁμαρτία – ἀδικία („nedreptate”) (4), ἁμαρτία – οὔ πρέπον („nu se cade”) (3) sau 
ἁμαρτία – αἰσχρóν („ruşinos”) (3). Asocierea ἁμαρτία – μίασμα (6) – „pată”, macula, 
lărgeşte sfera semantică a termenului, pângărirea datorată delictului fiind ereditară şi, 
deci, molipsitoare. Semnalăm un transfer al noţiunilor de impuritate/ puritate de la sfera 
magico-religioasă la cea morală sau, mai degrabă, o interferenţă a celor două planuri, 
κάθαρσις-ul dincolo de valenţele sale strict ritualice1, desemnând, potrivit lui Dodds 
„noţiunea unei purificări cvasi-fizice, susceptibilă de a se transforma prin infinitezimale 
nuanţări, în ideea mai profundă a ispăşirii păcatului” (1998, 42). Demnă de semnalat ar 
fi colocaţia ἁμαρτία – ἄτη2 (1), nebunie temporară atribuită nu unor cauze fiziologice 
sau psihologice, ci unui factor extern, transcendent, daimonic (v. justificarea lui Oedip 
(2) sau acuzarea lui Apollo de către Oreste (6)). Relevant din acest punct de vedere este 
derivatul ἁμαρτίνοος – „rătăcit cu mintea”, stare de tulburare a minţii specifică delirului 
sau corelaţia: ἁμαρτία – ἀτασταλία cu radical I.E. comun latinescului stultus/ stolidus, 
având aceeaşi semnificaţie: „prostie”, „întunecare a minţii”.  

Încercând o cartografiere exactă a mentalului arhaic, E.R. Dodds (1998) 
dezvăluie modul în care elementele iraţionale sunt interpretate din perspectiva 
principiului de overdetermination, „drept inferenţă a vieţii omeneşti cu factori neumani 
care pun în firea omului ceva de natură să îi modifice gândirea şi comportamentul” 

 
1 „Ceremonii de purificare însoţesc viaţa omului în tot cursul ei. Impură este lăuza şi tot ce a atins-o, impur 
este şi copilul nou-născut, impur este mortul şi tot ce i-a stat în preajmă. […] purificările rituale erau 
necesare după vreun vis rău, după vreo întâmplare miraculoasă, la vindecarea după o boală, dacă atigeai 
jertfe destinate htonienilor” (Rohde 1985, 253).  
2 Analizată în detaliu, în capitolul Apărarea lui Agamemnon, Dodds (1998). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

175 
 

(ibidem: 35). De altfel, unul dintre conceptele cheie pentru succesiunea unor πράξεις 
pe scena tragică este cel de ἀνάγκη (2). Se delimitează, aşadar, o problemă de prim 
ordin a structurilor conceptuale arhaice privind determinarea gradului de 
responsabilitate implicată în ἁμαρτία.  

Se configurează două direcţii care marchează evoluţia noţiunii de asumare a 
culpei: 

 
1. Când termenul este impregnat de ideea intenţionalităţii, culpa fiind voluntară. 
2. Când termenul desemnează greşeala involuntară, motivată de factori externi 

(δαίμονες, τύχη), « dans ces conditions, ce n’est pas la pleine volonté du sujet, ce n’est 
pas l’individu en tant que tel qui est le facteur du délit : le délit existe en dehor de lui, 
le délit est objectif. » (Gernet 1917, 305). 

 
Potrivit lui L. Gernet, abia din a doua jumătate a secolului IV a. Chr., o dată cu 

reconfigurarea valorilor morale tradiţionale, ἁμαρτία dezvoltă trăsătura semantică [+ 
voluntar], prezentă in nuce în variantele iniţiale: « une pensée nouvelle se dégage, 
s’atteste dans le plein régime de la cité: celle de la nature humaine, de l’ἀνθρωπίνη 
φύσις […]. En même temps que l’individu s’affirme, l’homme se detache ou 
l’engageaient et le retenaient les δαίμονες. » (1917, 336). 

Polisemantismul verbului ἁμαρτάνειν este valorizat şi în dialogurile 
platoniciene, prin alternanţa semnificaţiilor. Platon foloseşte acelaşi verb pentru a 
desemna eroarea dialectică, fără nuanţe morale, a personajelor implicate în discuţie: 

Πῶς οὖν οὐχ ἁμαρτάνετε νυνὶ καὶ τἀναντία ὑμῖν αὐτοῖς λέγετε φάσκοντες αὖ τοὺς 
ἄνδρας καὶ τὰς γυναῖκας δεῖν τὰ αὐτὰ πράττειν. („Nu e limpede că greşiţi [ἁμαρτάνετε] 
acum afirmând lucruri contrare vouă înşivă, când susţineţi că bărbaţii şi femeile trebuie 
să aibă aceeaşi îndeletnicire.”) – Rsp., 453c. 

După cum, contextele în care interesul este orientat spre evaluarea etică a 
acţiunilor umane sunt marcate de frecvenţa aceluiaşi verb, dar şi a derivaţilor ἁμαρτία/ 
ἁμάρτημα. Colocaţia ἁμαρτία – ἀδικία este o constantă a discursului penal, dezvoltând 
la nivel semantic o relaţie de identitate a lexemelor: 

[…] ἄδικοι δὲ κερδανοῦμέν τε καὶ λισσόμενοι ὑπερβαίνοντες καὶ ἁμαρτάνοντες, 
πείθοντες αὐτοὺς ἀζήμιοι ἀπαλλάξομεν. („Dimpotrivă, nedrepţi [ἄδικοι] fiind, vom 
profita şi deopotrivă rugându-ne lor şi mai abitir păcătuind [ἁμαρτάνοντες], îi vom 
îndupleca pe zei şi vom scăpa nevătămaţi.”) – Rsp., 366a. 

[…] οἳ δ' ἂν τὰ ἔσχατα ἀδικήσωσι [...] διὰ τὰς ἁμαρτίας τὰ μέγιστα καὶ ὀδυνηρότατα 
καὶ φοβερώτατα πάθη πάσχοντας τὸν ἀεὶ χρόνον […] ἐκεῖ ἐν Ἅιδου ἐν τῷ δεσμωτηρίῳ. 
(„Dar cei care au săvârşit cele mai grave nedreptăţi [ἀδικήσωσι] […] din cauza 
fărădelegilor [ἁμαρτίας] lor îndură pentru veşnicie cele mai mari, mai dureroase şi mai 
cumplite suferinţe […] în locaşul lui Hades.”) – Gorg., 525c. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

176 
 

Dacă pentru Platon, δικαιοσύνη - dreptatea, ca ipostază a virtuţii, este inclusă, 
în categoria BINELUI (ΤΟ ΑΓΑΘΟΝ), ἀδικία şi, implicit, ἁμαρτία sunt circumscrise 
categoriei RĂULUI (ΤΟ ΚΑΚΟΝ), sistemul virtute – păcat cunoscând o reprezentare 
perfect simetrică:  

[…] εὐδαιμονέστατος μὲν ἄρα ὁ μὴ ἔχων κακίαν ἐν ψυχῇ, ἐπειδὴ τοῦτο μέγιστον τῶν 
κακῶν ἐφάνη. […]κάκιστα ἄρα ζῇ ὁ ἔχων ἀδικίαν. („Deci cel mai fericit om este cel ce 
nu are în el răul [κακίαν] sufletesc, deoarece s-a văzut că acesta din urmă este cel mai 
mare dintre ele. Cel mai rău trăieşte cel ce poartă cu el nedreptatea [ἀδικίαν]”) – Gorg., 
478e. 

Formula „ἐν ψυχῇ” întăreşte semnificaţia centrală, prototipică a termenului, 
ἁμαρτία desemnând greşeala/ păcatul ca manifestare a nedreptăţii şi, deci, a răului, la 
nivel sufletesc. Plasarea „în oglindă” a conceptelor permite articularea unui 
raţionament invers. Una dintre descrierile virtuţii, în manieră platoniciană, este starea 
de „τάξις” şi „κόσμος” a sufletului, conform cu dreptatea (δικαιοσύνη) şi cumpătarea 
(σωφροσύνη) – surse ale înfrânării şi controlului asupra plăcerilor/ dorinţelor. La pol 
opus, ἁμαρτία/ ἁμάρτημα sunt expresii ale nedreptăţii (ἀδικία) manifestate „psihic” ca 
dezordine lăuntrică şi tiranie a patimilor: 

Nῦν δή σοι τό τε δίκαιον καὶ τὸ ἄδικον, ὅ γε ἐγὼ λέγω, σαφῶς ἂν διορισαίμην οὐδὲν 
ποικίλλων. τὴν γὰρ τοῦ θυμοῦ καὶ φόβου καὶ ἡδονῆς καὶ λύπης καὶ φθόνων καὶ 
ἐπιθυμιῶν ἐν ψυχῇ τυραννίδα. („Acum sunt în stare să-ţi desluşesc clar şi fără ocoluri ce 
înţeleg prin dreptate şi nedreptate. Numesc nedreptate tirania ce o exercită asupra 
sufletului mânia, temerea, poftele, mâhnirea şi celelalte patimi.”) – Legile, 863e.  

De altfel, Platon propune în cartea a IX-a a Legilor (863b-c) o etiologie tripartită 
a păcatului, insistând asupra cauzelor interne ale hamartiei: θυμός (mânia), ἡδονή 
(plăcerea) şi ἄγνοια (neştiinţa). Fiind, în esenţă, o categorie proteică, 
poliparadigmatică, ἁμαρτία cunoaşte o serie de ipostazieri, cele mai severe fiind 
sacrilegiul („ἱεροσυλία”)1, insulta la adresa zeilor2 („τὰ περὶ θεούς”)3, furtul de cele 
sfinte („ἱερῶν κλοπή”)4. Urmează delictul îndreptat împotriva cetăţii („τὰ περὶ τῆς 
πολιτείας”)5, dar şi a magistraţilor („εἰς ἀρχόντας”)6, ierarhia fiind completată cu 

 
1 Phaid., 113d-e. 
2 Remarcăm uzitarea cu predilecţie a sensului religios al termenului mai ales la tragici, crima εἰς θεόν 
declanşând adesea consecinţe nefaste. Un argument lexical ar fi semnificaţia derivatului ἁμαρτολός – 
blestemat, regăsită în formulele epitafice ale ucigaşilor: „ἁμαρτολοὶ ἔστωσαν θεῶν πάντων” sau 
„ἁμαρτολός ἔστω εἰς τοὺς θεοὺς ἄπαντας” (apud Gernet 1917, 313). Reacţia fatală a zeilor, blestemul, se 
perpetuează a posteriori, spre celelalte generaţii, ἁμαρτία evocând deopotrivă ideea transmiterii succesive 
a răului, pedeapsa afectând descendenţii „păcătosului”, dacă vina nu este răscumpărată în timpul vieţii. 
3 Legile, 856b. 
4 Euthyph., 5d-e. 
5 Legile, 865b. 
6 Ibidem, 885a. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

177 
 

delictul strict moral, ἁμαρτία/ ἁμαρτάνω desemnând greşeala comisă faţă de părinţi 
(„εἰς δὲ γονέας”)1, prin acte de violenţă sau ucideri („φόνος”)2.  

Distincţia între culpa voluntară şi cea involuntară („τὰ μὲν ἑκούσια δή, τὰ δ' 
ἀκούσια”)3 nu intră în dezacord, din punctul nostru de vedere, cu ceea ce Adkins numea 
„paradoxul socratic” (1960, 304): „ἐπί γε τὰ κακὰ οὐδεὶς ἑκὼν ἔρχεται” („nimeni nu 
recurge cu dinadinsul la cele rele”)4, principiu pe care, de altfel, Platon îl aşază la 
temelia sistemului său etic. Completarea „οὐδ´ ἔστι τοῦτο ἐν ἀνθρώπου φύσει” („acest 
lucru [răul/ alegerea răului] nici nu este în firea omului”)5 este esenţială, întrucât mută 
argumentul din planul juridic, în cel ontologic. Lămuritor este pasajul din Menon:  

[…] οὐκοῦν δῆλον ὅτι οὗτοι μὲν οὐ τῶν κακῶν ἐπιθυμοῦσιν, οἱ ἀγνοοῦντες αὐτά, 
ἀλλὰ ἐκείνων ἃ ᾤοντο ἀγαθὰ εἶναι, ἔστιν δὲ ταῦτά γε κακά: ὥστε οἱ ἀγνοοῦντες αὐτὰ 
καὶ οἰόμενοι ἀγαθὰ εἶναι δῆλον ὅτι τῶν ἀγαθῶν ἐπιθυμοῦσιν. […] οὐκ ἄρα βούλεται […] 
τὰ κακὰ οὐδείς. („Atunci e limpede că aceştia nu doresc lucrurile rele, pe care nici nu le 
recunosc ca rele, ci lucrurile pe care ei le cred bune, măcar că sunt rele. E limpede astfel 
că cei care nu-şi dau seama că lucrurile rele sunt rele şi cred că sunt bune, doresc, de fapt, 
lucrurile bune. […] prin urmare, nimeni nu vrea […] lucrurile rele.”) – 77d-e.  

Firea omului refuză, aşadar, răul cu toate manifestările sale. Hamartίa voluntară 
are ca sursă confuzia, neştiinţa sau, dacă ar fi să aducem în discuţie etimologia pe care 
o propune A. Ebeling (1871), uitarea6. Argumentul cauzelor ontologice ale greşelii/ 
păcatului va fi ulterior nuanţat şi îmbogăţit cu noi valenţe, așa cum vom vedea în 
itinerarul nostru lingvistic, în context creştin.7 

Enunţarea principiului virtuţii văzută ca medietate este pentru Aristotel un 
pretext pentru coexistenţa semnificaţiilor abstractă şi concretă ale verbului ἁμαρτάνειν. 
Identitatea semantică „a rata ţinta”, „a nu nimeri”/ „a greşi” se dovedeşte a fi un 
instrument lingvistic favorabil reprezentării geometrice a axei virtute – viciu. Ἀρετή – 
virtutea ocupă o poziţie mediană pe scala axiological aristotelică, fiind o medietate 
(„μεσότης”), delimitată de cele două extreme: insuficienţa („ἔλλειψις”) şi excesul 
(„ὑπερβολή”) şi conceptualizată, în acelaşi timp, ca „ţintă a măsurii juste”: „στοχαστική 
γε οὖσα τοῦ μέσου”8. Marcarea ei înseamnă poziţionarea în punctul median al 
echilibrului valoric, invers, acţiunea de „a nu nimeri”, de „a rătăci” este echivalentă 
erorii, greşelii şi dezechilibrului pe care îl poate aduce viciul, ἁμαρτία semnificând o 
„ratare” a standardului excelenţei umane:  

 
1 Ibidem. 
2 Phaid., ibidem. 
3 Legile, 861e. 
4 Prot., 358d. 
5 Ibidem.  
6 A. Ebeling argumentează semnificaţia termenului ἁμαρτία, luând ca reper etimologic înrudirea cu 
radicalul sanscrit sṃr – „a-şi aminti”, compus cu a privativ, asṃrta – „a nu-şi aminti”, „a uita” (ibidem, 
92). 
7 V. Pledoaria Sf. Maxim Mărturisitorul în Quaestiones ad Talasium, P.G. 90. 
8 E. N., 1106b. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

178 
 

[…] ἔτι τὸ μὲν ἁμαρτάνειν πολλαχῶς ἔστιν τὸ δὲ κατορθοῦν μοναχῶς (διὸ καὶ τὸ μὲν 
ῥᾴδιον τὸ δὲ χαλεπόν, ῥᾴδιον μὲν τὸ ἀποτυχεῖν τοῦ σκοποῦ, χαλεπὸν δὲ τὸ ἐπιτυχεῖν)· 
(„[…] să adăugăm că se poate greşi [ἁμαρτάνειν] în multe feluri, dar există un singur fel 
de a proceda bine; de aceea primul lucru e uşor, celălalt, dificil, uşor să greşeşti ţinta [τὸ 
ἀποτυχεῖν τοῦ σκοποῦ], greu s-o atingi”) – E. N., 1106b. 

Un alt reper semantic în descrierea viciului este sugerat prin contrastul ὀρθότης 
– ἁμαρτία, eroarea nefiind doar o abatere de la via media, regia, ci şi o încălcare a 
principiului rectitudinii. Pentru Aristotel „bucuria pentru nenorocirea cuiva” 
(„ἐπιχαιρεκακία”), „impudoarea” („ἀναισχυντία”), „invidia” („φθόνος”), „adulterul” 
(„μοιχεία”), „furtul” („κλοπή”) „homicidul” („ἀνδροφονία”) sunt rele în sine1. Acestor 
delicte nu li se aplică grila medietăţii, întrucât: 

[…] οὐκ ἔστιν οὖν οὐδέποτε περὶ αὐτὰ κατορθοῦν, ἀλλ´ ἀεὶ ἁμαρτάνειν· („în ce le 
priveşte, nu poate exista niciodată rectitudine [κατορθοῦν], ci numai eroare 
[ἁμαρτάνειν]”) – ibidem. 

În privinţa gradului de responsabilitate, Aristotel încearcă o conciliere a celor 
două perspective, aşezând ἁμαρτία/ ἁμάρτημα, între ἀτύχημα şi ἀδίκημα: când 
prejudiciul se produce într-un mod cu totul neprevăzut, este vorba despre un accident 
nefericit (ἀτύχημα); când însă nu este neprevăzut, dar se acţioneză fără intenţia de a 
face rău, este vorba de o simplă greşeală (ἁμάρτημα); când se acţionează în cunoştinţă 
de cauză, actul comis este un act nedrept (ἀδίκημα).2 Luând drept criteriu 
intenţionalitatea, doar ἀτύχημα şi ἁμάρτημα au ca sursă ignoranţa, dar, în timp ce în 
primul caz subiectul nu este responsabil de ignoranţa sa, în al doilea, cauza 
necunoaşterii se află în el însuşi. De altfel, Stagiritul eludează cauzalitatea externă, 
limitând etiologia culpei prin plasarea ei la nivelul liberului arbitru:  

[…] ἐφ´ ἡμῖν δὴ καὶ ἡ ἀρετή, ὁμοίως δὲ καὶ ἡ κακία. ἐν οἷς γὰρ ἐφ´ ἡμῖν τὸ πράττειν, 
καὶ τὸ μὴ πράττειν („de noi depind deci şi virtutea şi viciul. Căci acolo unde de noi 
depinde să acţionăm, tot de noi depinde şi să nu acţionăm”) – E. N., 1113b. 

Modul în care este conceptualizată categoria axiologică ΑΜΑΡΤΙΑ în spaţiul 
mental şi cultural al antichităţii eline, poate fi sintetizat în următorul scenariu: 

a) Poate fi voluntară sau involuntară (cu implicarea cauzalităţii transcendente 
δαίμονες, τύχη, mai ales în context arhaic). 

b) Este orientată împotriva divinităţii sau a oamenilor (la nivelul unei comunităţi 
largi – cetatea, la nivelul unei comunităţi restrânse – familia). 

c) Are o dimensiune penală, atrage pedeapsa divină/ umană (cadrul legal). 
d) Are efect exterior sub forma prejudiciului creat, dar, mai ales interior ca 

μίασμα – pângărire, boală molipsitoare şi ereditară. 
 

1 „πάντα γὰρ ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα λέγεται τῷ αὐτὰ φαῦλα εἶναι” – ibidem, 1107a. 
2 Ibidem, 1135b. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

179 
 

e) Există posibilitatea eliberării de consecinţele sale nefaste, prin purificări cu 
valenţe expiatoare (kathartică). 

Modelul axiologic propus se reconfigurează însă o dată cu asimilarea şi 
convertirea sa în contextul cristalizării unei noi forma mentis în spaţiul cultural al 
antichităţii târzii, cea a „umanismului creştin” (H.-I. Marrou 1996, 21). 

2. ΑΜΑΡΤΙΑ post Christum – specializări semantice 
Ocurenţele nou-testamentare ale lexemului păstrează axa semantică trasată până 

acum, validând, în acelaşi timp, un proces activ de specializare a sensului. Ἁμαρτία 
desemnează în acest context exclusiv păcatul, ca termen tehnic al vocabularului 
axiologic. Procesul de restrângere începe încă din perioada elenistică a traducerii 
Septuagintei, tălmăcitorii textelor ebraice învestind termenul grec cu nuanţe moral-
religioase. Relevante sunt pasajele penale din cărţile normative ale Pentateuhului: 

(1) […] καὶ δικαιοσύνην διατηρῶν καὶ ἔλεος εἰς χιλιάδας, ἀφαιρῶν ἀνομίας καὶ 
ἀδικίας καὶ ἁμαρτίας, καὶ οὐ καθαριεῖ τὸν ἔνοχον, ἐπάγων ἀνομίας πατέρων ἐπὶ τέκνα 
καὶ ἐπὶ τέκνα τέκνων, ἐπὶ τρίτην καὶ τετάρτην γενεάν („Care păzeşte adevărul şi arată 
milă la mii de neamuri; Care iartă vina şi răzvrătirea şi păcatul [ἁμαρτίας], dar nu lasă 
nepedepsit pe cel ce păcătuieşte; Care pentru păcatele părinţilor pedepseşte pe copii şi 
pe copiii copiilor până la al treilea şi al patrulea neam!”) – Ieşirea, 34.7. 

(2) […] καἱ τὸν μόσχον τὸν περὶ τῆς ἁμαρτίας καὶ τὸν χίμαρον τὸν περὶ τῆς ἁμαρτίας, 
ὧν τὸ αἷμα εἰσηνέχθη ἐξιλάσασθαι ἐν τῷ ἁγίῳ, ἐξοίσουσιν αὐτὰ ἔξω τῆς παρεμβολῆς 
καὶ κατακαύσουσιν αὐτὰ ἐν πυρί, καί τὰ δέρματα αὐτῶν καὶ τὰ κρέα αὐτῶν καὶ τὴν 
κόπρον αὐτῶν („Iar viţelul de jertfă pentru păcat [ἁμαρτίας] şi ţapul de jertfă pentru păcat 
al căror sânge a fost adus înăuntru pentru curăţirea locaşului sfânt, să se scoată afară din 
tabără şi să se ardă în foc pielea lor, carnea lor şi necurăţenia lor”) – Levitic, 16.27. 

(3) […] καὶ ἐξιλάσεται περὶ αὐτοῦ ὁ ἱερεὺς ἐν τῷ κριῷ τῆς πλημμελείας ἔναντι 
Κυρίου περὶ τῆς ἁμαρτίας, ἧς ἥμαρτε, καὶ ἀφεθήσεται αὐτῷ ἡ ἁμαρτία, ἣν ἥμαρτεν. („Şi 
preotul îl va curăţi de păcatul [ἁμαρτίας] lui înaintea Domnului cu berbecul cel pentru 
vină şi i se va ierta lui păcatul [ἁμαρτία] pe care l-a făcut [ἥμαρτεν].”) – Levitic, 19.22. 

(4) Οὐκ ἐμμενεῖ μάρτυς εἷς μαρτυρῆσαι κατὰ ἀνθρώπου κατὰ πᾶσαν ἀδικίαν καὶ 
κατὰ πᾶν ἁμάρτημα καὶ κατὰ πᾶσαν ἁμαρτίαν, ἣν ἐὰν ἁμάρτῃ· ἐπὶ στόματος δύο 
μαρτύρων καὶ ἐπὶ στόματος τριῶν μαρτύρων στήσεται πᾶν ρῆμα. („Nu ajunge numai un 
martor pentru a vădi pe cineva de vreo vină sau de vreo nelegiuire sau de vreun păcat 
[ἁμαρτίαν] de care s-ar fi făcut vinovat [ἁμάρτῃ], ci orice pricină să se dovedească prin 
spusa a doi sau trei martori.”) – Deuteronom, 19.15. 

Identificăm actualizarea celor două coordonate anticipate în perioada clasică: cea 
juridică, prin corelaţia ἁμαρτία – ἀδικία/ ἀνομία (1), (4), cea mistico-religioasă, prin 
colocaţiile ἁμαρτία – ἐξιλασμός (2), (3), amintind, fără îndoială, de katharsis-ul 
miasmei pe care eroul tragic o purta adesea. Asumarea deplină a schemelor cognitive 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

180 
 

anterioare determină în plan semantic prezenţa unui continuum de semnificaţie; la 
nivelul Noului Testament, ἁμαρτία este manifestare a RĂULUI: 

 
Opus binelui:  
Εἰδότι οὖν καλὸν ποιεῖν καὶ μὴ ποιοῦντι, ἁμαρτία αὐτῷ ἐστιν. („Aşadar, cel ce ştie 

să facă binele [καλὸν] şi nu-l face, păcat [ἁμαρτία] îşi este sieşi.”) – Iacob, 4.17. Oὐ γὰρ 
ὃ θέλω ποιῶ ἀγαθόν, ἀλλ’ ὃ οὐ θέλω κακὸν τοῦτο πράσσω […] βλέπω δὲ ἕτερον νόμον 
ἐν τοῖς μέλεσίν μου ἀντιστρατευόμενον τῷ νόμῳ τοῦ νοός μου καὶ αἰχμαλωτίζοντά με 
ἐν τῷ νόμῳ τῆς ἁμαρτίας τῷ ὄντι ἐν τοῖς μέλεσίν μου. („Căci nu fac binele [ἀγαθόν] pe 
care-l vreau, ci răul [κακὸν] pe care nu-l vreau, pe acela îl săvârşesc […] dar în 
mădularele mele o altă lege văd că se luptă cu legea minţii mele şi rob mă face legii 
păcatului [ἁμαρτίας], care este în mădularele mele.” – Romani, 7.19,23). 

Opus dreptăţii/ legii: 
 Ἵνα ταῖς ἁμαρτίαις ἀπογενόμενοι τῇ δικαιοσύνῃ ζήσωμεν. („Morţi fiind păcatelor 

[ἁμαρτίαις], să-i vieţuim dreptăţii [δικαιοσύνῃ].”) – 1 Petru, 2.24. Πᾶς ὁ ποιῶν τὴν 
ἁμαρτίαν καὶ τὴν ἀνομίαν ποιεῖ, καὶ ἡ ἁμαρτία ἐστὶν ἡ ἀνομία. („Tot cel ce săvârşeşte 
păcatul [ἁμαρτίαν] săvârşeşte şi fărădelegea [ἀνομίαν]; păcatul [ἁμαρτία] e fărădelegea 
[ἀνομία].” ) –1 Ioan, 3.4. 

Opus adevărului: 
Ἀδελφοί μου, ἐάν τις ἐν ὑμῖν πλανηθῇ ἀπὸ τῆς ἀληθείας καὶ ἐπιστρέψῃ τις 

αὐτόν,γινωσκέτω ὅτι ὁ ἐπιστρέψας ἁμαρτωλὸν ἐκ πλάνης ὁδοῦ αὐτοῦ σώσει ψυχὴν 
αὐτοῦ ἐκ θανάτου καλύψει πλῆθος ἁμαρτιῶν. („Fraţii mei, dacă vreunul din voi se va 
rătăci de la adevăr [ἀληθείας] şi cineva îl va întoarce să ştie el că cel ce l-a întors pe 
păcătos din rătăcirea căii lui îşi va mântui sufletul din moarte şi mulţime de păcate 
[ἁμαρτιῶν] îşi va acoperi.”) – Iacob, 5.19-20. 

Opus libertăţii: 
Aμὴν ἀμὴν λέγω ὑμῖν ὅτι πᾶς ὁ ποιῶν τὴν ἁμαρτίαν δοῦλός ἐστιν τῆς ἁμαρτίας. 

(„Adevăr, adevăr vă spun: Tot cel ce face păcatul [ἁμαρτίαν], păcatului îi este rob 
[δοῦλός].”) – Ioan, 8.34. 

Opus curăţiei: 
Xεῖρας ταχέως μηδενὶ ἐπιτίθει μηδὲ κοινώνει ἁμαρτίαις ἀλλοτρίαις· σεαυτὸν ἁγνὸν 

τήρει. („Nu-ţi pune degrabă mâinile peste nimeni, nici nu te face părtaş la păcatele 
[ἁμαρτίαις]altora; Păstrează-te curat [ἁγνὸν]”.) – 1Timotei, 5.22. Tὸ αἷμα Ἰησοῦ τοῦ υἱοῦ 
αὐτοῦ καθαρίζει ἡμᾶς ἀπὸ πάσης ἁμαρτίας. („Sângele lui Iisus, Fiul Său, ne curăţeşte 
[καθαρίζει] pe noi de tot păcatul [ἁμαρτίας].”) – 1 Ioan, 1.7. 

În încercarea de a identifica etimonul termenului, P. Chantraine lansează ipoteza 
unei compuneri cu α privativ, una din trăsăturile sale semice fiind lipsa, absenţa, 
privarea (de). Se delimitează, aşadar, o dominantă a noului model cognitiv, cel puţin 
la nivel nou-testamentar, în congruenţă cu argumentul lingvistic: păcatul, ca 
manifestare a răului, nu poate avea consistenţă ontologică, de vreme ce nu este decât 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

181 
 

absenţă a binelui, dreptăţii, adevărului, libertăţii, curăţiei. Lexiconul patristic 
nuanţează configuraţia conceptuală şi, implicit semantică, prin identificarea cauzelor 
hamartiei. Ab initio, este anulată polemica asumării responsabilităţii, ἁμαρτία 
„originating in men’s free will” (LPL); chiar dacă există posibilitatea unor imixtiuni 
daimonice, ele nu se pot manifesta decât sinergic „through human and diabolic 
interaction” (LPL), cauzalitatea exclusiv transcendentă, nefiind admisă. Noul model 
etiologic, de sorginte platoniciană, fundamentat pe „internalizarea conştiinţei” (Dodds 
1998, 42), identifică trei cauze primare: ignoranţa – „through ignorance and 
weakeness”, mândria – „through pride and disobediance”, plăcerea – „through 
addiction to material pleasures” (LPL). Asistăm la un proces de conturare a unui model 
cognitiv creştin, prin recuperarea şi nuanţarea celui clasic, într-un restaurator mélange 
intercultural. 

Există însă note particulare; una dintre ele vizează modul în care se organizează 
categoria axiologică ΑΜΑΡΤΙΑ. În tratatul de morală practică Περὶ τῶν ὀκτὼ τῆς 
πονηρὶας πνευμάτων (capitolul Περὶ ἀρετῶν καὶ κακιῶν), Ioan Damaschinul (secolul 
VII) descrie în continuarea virtuţilor, ierarhia păcatelor, ἁμαρτίαι fiind clasificate 
aidoma ἀρεταί, în ψυχικαὶ καὶ σωματικαί (sufleteşti şi trupeşti)1. Colocaţia ἁμαρτία – 
πάθος actualizată în textul lui Ioan din Damasc, este un koinos topos al literaturii 
patristice cu conţinut etic. Sinonimia celor doi termeni are drept efect extensia ariei 

 
1 „Ὀφείλομεν οὖν εἰπεῖν, καὶ περὶ τῶν ψυχικῶν καὶ σωματικῶν, ἤγουν παθῶν· καὶ ψυχικὰ μέν εἰσι πάθη 
ταῦτα, λήθη, ῥᾳθυμία, καὶ ἄγνοια· ὑφ' ὧν δηλαδὴ τῶν παθῶν τούτων ὁ ὀφθαλμὸς τῆς ψυχῆς, ἤτοι ὁ νοῦς, 
σκοτιζόμενος, κυριεύεται ὑπὸ πάντων τῶν παθῶν, ἅτινά εἰσι ταῦτα, ἀσέβεια, κακοδοξία, ἤγουν πᾶσα 
αἵρεσις, βλασφημία, θυμὸς, ὀργὴ, πικρία, ὀξυχολία, μισανθρωπία, μνησικακία, καταλαλία, κατάκρισις, 
λύπη ἄλογος, φόβος, δειλία, ἔρις, ζῆλος, φθόνος, κενοδοξία, ὑπερηφανία, ὑπόκρισις, ψεῦδος, ἀπιστία, 
πλεονεξία, φιλοϋλία, προσπάθεια, σχέσις γηΐνων, ἀκηδία, μικροψυχία, ἀχαριστία, γογγυσμὸς, τύφος, 
οἴησις, σοβαρότης, ἀλαζονεία, φιλαρχία, ἀνθρωπαρέσκεια, δολιότης, ἀναίδεια, ἀναισθησία, κολακεία, 
ὑπουλότης, εἰρωνεία, διψυχία, αἱ συγκαταθέσεις τῶν ἁμαρτημάτων ἐκ τοῦ παθητικοῦ μέρους, καὶ ἡ 
συνεχὴς τούτων μελέτη, πλάνη λογισμῶν, φιλαυτία ἡ τῶν κακῶν γεννήτρια, καὶ ἡ ῥίζα πάντων τῶν κακῶν 
φλαιμαργία, τρυφὴ, μέθη, λαθροφαγία, φιληδονία ποικίλη, πορνεία, μοιχεία, ἀσέλγεια, ἀκαθαρσία, 
αἱμομιξία, παιδοφθορία, κτηνοβατία, ἐπιθυμίαι κακαὶ, καὶ πάντα τὰ παρὰ φύσιν καὶ αἰσχρὰ πάθη, κλεψία, 
ἱεροσυλία, λῃστεία, φόνος […]. 
 „Dar acum trebuie să vorbim şi despre păcatele sufleteşti şi trupeşti, adică despre patimi. Patimi sufleteşti 
sunt acestea: uitarea, nepăsarea şi neştiinţa. Când ochiul sufletului, sau mintea, e întunecat de acestea trei, 
e luat apoi în stapânire de toate patimile care sunt acestea: neevlavia, credinţa strâmbă sau toată erezia, 
blasfemia, iuţimea, mânia, amărăciunea, înfurierea năpraznică, ura de oameni, pomenirea răului, vorbirea 
de rău, osândirea, întristarea fără temei, frica, laşitatea, cearta, rivalitatea, pizma, slava deşartă, mândria, 
făţărnicia, minciuna, necredinţa, zgârcenia, iubirea de materie, împătimirea, afecţiunea pentru cele 
pământesti, trândăvia, micimea de suflet, nemulţumirea, cârtirea, înfumurarea, părerea de sine, trufia, 
îngâmfarea, iubirea de stăpânire, dorinţa de a plăcea oamenilor, viclenia, neruşinarea, nesimţirea, 
linguşirea, înşelăciunea, ironia, duplicitatea, învoirea cu păcatele părţii pătimaşe şi gândirea deasă la ele, 
rătăcirea gândurilor, iubirea de sine, care e maica şi rădăcina tuturor relelor, iubirea de argint, reaua 
nărăvire şi răutatea. Iar patimi trupeşti sunt: lăcomia pântecelui, nesăturarea, desfătarea, beţia, mâncarea 
pe ascuns, iubirea de plăceri felurite, curvia, preacurvia, desfrâul, necurăţia, amestecarea sângelui 
(incestul), stricarea pruncilor, împreunarea cu dobitoacele, poftele rele şi toate patimile urâte şi potrivnice 
firii, furtul, jefuirea celor sfinte (sacrilegiul), hoţia, uciderea […].” – P.G., 95. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

182 
 

semantice a păcatului, prin asocieri păcat – boală/ păcat – suferinţă deopotrivă cu 
delimitarea unui vocabular al termenilor tehnici: πάθος/ πάθημα fiind recurenţi în orice 
scriere creştină de morală practică. Argumentul lingvistic este revelator pentru 
marcarea pe axa conceptuală Moralia a unor repere fundamentale: dacă pentru Aristotel 
virtutea (ἀρετή) ca manifestare a Binelui (ΤΟ ΑΓΑΘΟΝ) are valenţe eudaimonice, 
păcatul (ἁμαρτία) ca manifestare a răului (ΤΟ ΚΑΚΟΝ) nu poate fi decât „patologic”. 

3. Concluzii  
Analiza semantică diacronică a lexemului ἁμαρτία confirmă concluziile enunţate 

de cercetarea lingvistică. În primul rând, apartenenţa la categoria abstractelor implică 
glisajul semantic şi conţinutul instabil, variaţia fiind determinată de permanenta 
modelizare socio-culturală a referenţilor denotaţi. Investigaţia dinamicii sale constante, 
de-a lungul perioadelor istorice arhaică, clasică şi postclasică, atestă reflectarea în 
planul lexicului a mutaţiilor la nivelul structurilor mentale, ἁμαρτία fiind unul dintre 
termenii cu grad ridicat de specificitate. 

Itinerarul său semantic este similar pandantului ἀρετή. Stabilitatea sensurilor 
abstracte este favorizată de travaliul creator al tragediografilor: ἀρετή, ca excelenţă 
umană este incongruentă cu scena tragică, spre deosebire de ἁμαρτία; ratarea, eşecul, 
eroarea, rătăcirea şi, în cele din urmă, păcatul intrând în categoria elementelor 
definitorii pentru profilul eroului tragediei. Gândirea filosofică polarizează universul 
etic, aşezând în relaţie cele două concepte, prin proliferarea perechilor antonimice: 
ἀγαθóς – κακóς, δικαιοσύνη – ἀδικία, νόμος – ἀνομία. Modelul etiologic platonician 
al celor trei cauze ale hamartiei – θυμός („mânia”), ἡδονή („plăcerea”) şi ἄγνοια 
(„neştiinţa”), alături de principiul aristotelic al medietăţii pregătesc instrumentarul 
conceptual şi lexical asumat ulterior de întreaga gândire patristică.  

Ocurenţele termenului la nivelul discursului postclasic creştin atestă încheierea 
procesului de specializare a sensului, dar şi de nuanţare a trăsăturilor semantice, prin 
implicarea dimensiunii religioase. 

Referințe bibliografice 
Bailly, Anatole. 2000. Dictionnaire Grec-Français. Paris: Hachette. [DGF]. 
Bremer, Jan Maarten. 1969. Hamartia. Tragic Error in the Poetics of Aristotle and in Greek Tragedy. 

Amsterdam: A. M. Hakkert Publisher. 
Chantraine, Pierre. 1968. Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Paris: Klincksieck. [DELG].  
Dodds, Eric Robertson. 1988. Grecii şi iraţionalul. În românește de Catrinel Pleşu. Iaşi: Editura Polirom. 
Ebeling, E. (ed.). 1885. Lexicon Homericum. London: Williams & Norgate. 
Ernout, Alfred, Meillet, Antoine. 1951. Dictionnaire étymologique de la langue latine. Paris: Klincksieck.  
Eschil. 1979. Orestia. În românește de Alexandru Miran. Bucureşti: Editura Univers. 
Euripide. 1996. Rhesos. Troienele. Andromache. Helena. Orestes. Heraklizii. În românește de Alexandru 

Miran. Bucureşti: Editura Univers. 
Gernet, Louis. 1917. Recherches sur le développement de la pensée juridique et morale en Grèce. Paris: 

Ernest Leroux. 
Homer. 1928. The Iliad I. London: William Heinemann LTD. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

183 
 

Homer. 1999. Iliada. În românește de George Murnu. Bucureşti: Editura Teora. 
Ioan Damaschin. 1993. Dogmatica. În românește de Dumitru Fecioru. Bucureşti: Editura Scripta.  
Ioannis Damascenus. 1864. Opera omnia. În J.-P. Migne (ed.). Patrologia Graeca, XCV. Paris: Petit- 

Monrouge. 
Liddell, H. G., Scott, R. 1996. Greek – English Lexicon. Oxford: Clarendon Press. [LSJ]. 
Lampe, D.D. 1961. A Patristic Greek Lexicon. Oxford: Clarendon Press. [LPL]. 
Marrou, Henri-Irénée. 1996. Patristică şi umanism. În românește de Cristina Popescu, Costin Popescu. 

Bucureşti: Editura Meridiane. 
Platon. 1975. Opere, I. În românește de Francisca Băltăceanu et al. Bucureşti: Editura Platon. 1976. Opere, 

II. În românește de Petru Creţia et al. Bucureşti: Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 
Platon. 1978. Opere, III. În românește de Gabriel Liiceanu, Simina Noica. Bucureşti: Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică. 
Platon. 1983. Opere, IV. În românește de Petru Creţia, Gabriel Liiceanu. Bucureşti: Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică. 
Platon. 1986. Opere, V. În românește de Andrei Cornea. Bucureşti: Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 
Platon. 1989. Opere, VI. În românește de Constantin Noica et al. Bucureşti: Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică. 
Platon. 1993. Opere, VII. În românește de Andrei Cornea, Cătălin Partenie. Bucureşti: Editura Ştiinţifică 

şi Enciclopedică. 
Rahlfs, A. (ed.). (1979). Septuaginta. Sttutgart: Deutsche Bibelgesellshaft. 
Rohde, Erwin. 1985. Psyche. În românește de Mircea Popescu. Bucureşti: Editura Meridiane. 
Sofocle. (1965). Teatru, vol. I, II (Trad. G. Fotino). Bucureşti: Editura pentru Literatură. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-11 23:31:46 UTC)
BDD-A31424 © 2020 Jatepress

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

