
Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

140 
 

 
Elena-Tia SANDU 

(Universitatea de Vest 
din Timișoara) 

(Homo) viator ac/vel peregrinus 
în Aetas Patrum.  
Interferențe semantice. I 

 
 

 

Abstract: ((Homo) viator ac/vel peregrinus in Aetas Patrum. Semantic Interferences. I) A phrase 
frequently encountered in its Latin expression during the contemporary period in the literature of socio-
human disciplines, but also in cultural-artistic manifestations, often displayed as an aegis that confers attire 
and prestige, homo viator collocation appears to be, from personal researches so far, a Christian theological 
medieval lexical creation, attested sometime at the end of the 15th century – the beginning of the 16th 
century. Efflorescent used or cited as a philosophical, theological, anthropological, socio-cultural concept, 
presented and analysed as a metaphor or literary motif, always reinventing and yet seemingly to synthesize 
the human condition in the most eloquently approach, the collocation in question abundantly deserves a 
re-establishment of its history. In previous communications and articles, I have dealt with the meanings of 
the viator lexeme during the pre-Christian Latin period, as well of the biblical premises, especially from the 
Old Testament, of the homo viator religious concept. In this discourse I will deal with Latin occurrences in 
the lexical-semantic field of the concept of traveller / foreigner from the patristic period, by means of which 
defines, in general, the condition of the human being, and, par excellence, the condition of the Christian. The 
analysis of the writings of Latin Christian authors during this period of time (Tertullian, Cyprian, Ambrose, 
Augustine, Jerome etc.) outlines a lexical series delimited by the discussed concept, whose elements: advena, 
peregrinus, viator, transmigrans, extraneus and alienus get into semantic interferences (complementary 
relations and semantic competition). The aim of this paper is that during this period, the concept, approached 
in the New Testament spirit, seldom reaches the maximum of doctrinal theological valorisation of Augustine, 
lexicalized in the form of pilgrim over 800 times, especially in his famous The City of God. 

Keywords: homo viator, peregrinus, patristics, semantics, Latin vocabulary 

Rezumat: Sintagmă frecvent întâlnită, în expresia sa latină, în perioada contemporană, în literatura de 
specialitate a disciplinelor socio-umane, dar și în manifestări cultural-artistice, adesea afișată ca egidă ce 
conferă ținută și prestigiu, colocația homo viator apare ca fiind, din cercetările personale de până acum, o 
creație lexicală medievală teologică creștină, atestată cândva la sfârșitul secolul al XV-lea – începutul 
secolul al XVI-lea. Eflorescent utilizată sau invocată drept concept filosofic, teologic, antropologic, socio-
cultural, prezentată și analizată ca metaforă sau motiv literar, reinventându-se mereu și totuși părând a 
sintetiza în modul cel mai elocvent condiția umană, sintagma în discuție merită cu prisosință o reconstituire 
a istoriei sale. În comunicări și articole precedente m-am ocupat de sensurile lexemului viator în perioada 
latinității precreștine, precum și de premisele biblice, în special vetero-testamentare, ale conceptului 
religios homo viator. În prezenta comunicare mă voi ocupa de ocurențe latinești din câmpul lexico-
semantic al noțiunii de călător/străin din perioada patristică, prin intermediul cărora se definește, în general, 
condiția ființei umane, și, prin excelență, condiția creștinului. Analiza scrierilor autorilor latini creștini din 
această perioadă (Tertulian, Ciprian, Ambrozie, Augustin, Ieronim ș.a.) conturează o serie lexicală 
circumscrisă noțiunii discutate, ale cărei elemente: advena, peregrinus, viator, transmigrans, extraneus și 
alienus intră în relații de interferență (complementaritate și concurență semantică. Din comunicare rezultă 
ideea că, în această perioadă conceptul, abordat în spirit novo-testamentar, la început ocazional, deci rar, 
atinge maximum de valorificare doctrinară teologică la Augustin, lexicalizat în forma peregrinus de peste 
800 de ori, în special în celebra Despre Cetatea lui Dumnezeu.  

Cuvinte-cheie: homo viator, peregrinus, patristică, semantică, vocabular latin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

141 
 

 
O abordare sociolingvistică a fenomenului mai larg al menținerii în uz al unor 

sintagme sau vocabule de origine latină ne scoate în evidență în primul rând viabilitatea 
și vitalitatea conceptuală a acestora, apoi varietatea domeniilor, posibilele motive și 
scopuri ale utilizării lor, precum și relativa lor mobilitate lingvistică, capacitatea de a 
genera forme noi. În privința surselor antice ale filosofiei din care s-a format și s-a 
nutrit gândirea occidentală până în perioadă contemporană, în special în privința 
terminologiei și a conceptelor fundamentale, nenumărate studii au indicat și subliniat 
de-a lungul timpului patrimoniul grec. Două concepte, de sorginte și în expresie latină, 
sunt însă definitorii pentru antropologia filosofică dând mărturie astfel de vocația limbii 
latine de a exprima într-un mod sintetic și revelator aspecte esențiale ale omului și ale 
umanității: condicio humana1 și homo viator. „Produse” ale aceleiași mentalități, deși 
apărute în epoci distincte, cele două sintagme au străbătut veacurile, adesea 
intercorelate, rămânând la fel de incitante, provocând până astăzi dezbateri și, dacă nu 
răspunsuri definitive, cu siguranță întrebări menite să iscodească rosturile ființării, 
precum, spre pildă, cele ale lui Clyde Pax cu referire la metafizica existențialistă a lui 
Gabriel Marcel, autor, printre alte opere importante, al unui eseu intitulat chiar Homo 
Viator2: „Is it possible to assign a proper or essential name to the human person? [ ...] 
What does the name homo viator announce or claim about the human person and the 
human condition? What does this name bring to thought? What explaining or 
elucidating power does it contain? What might this naming empower us to think about 
the human reality which would otherwise remain unnoticed or unapreciated?” (Pax 
1988, 338). 

 
Sintagmă frecvent întâlnită, în expresia sa latină, în perioada contemporană, în 

literatura de specialitate a disciplinelor socio-umane, dar și în manifestări cultural-
artistice, adesea afișată ca egidă ce conferă ținută și prestigiu, colocația homo viator 

 
1 Despre apariția sintagmei în limba latină am subliniat ideea că este o creație pur romană, nu un calc din 
greacă, conformă mentalului poporului roman, termenul având la bază o metaforă juridic-militară. Am 
lansat ipoteza că această colocație este o creație lexicală ciceroniană, preluată și folosită atât de către 
Seneca Maior (Retorul), cât și de către fiul său, stoicul Seneca (vezi Sandu 2002. Condicio humana – 
primele atestări). O formulare atât de pregnantă și cu potențial speculativ este încă de timpuriu preluată și 
valorificată de către literatura patristică, primul utilizator fiind Tertulian. Contemplând în repetate rânduri 
la condiția umană (există 12 ocurențe ale sintagmei în opera acestuia), autorul insistă asupra fragilității, 
mediocrității, inferiorității omului (vezi Sandu 2008. Miserabilis humana condicio. Conceptul de condiție 
umană la Tertullianus).  
2 Despre același eseu, scris de Gabriel Marcel în 1941, James Collins sintetiza pe coperta 4 a traducerii în 
engleză realizate de către Emma Craufurd și Paul Seaton: „The theme of Marcel’s Homo Viator is close 
to the center of all preoccupations: man in his pilgrim condition. With great virtuosity in the use of his own 
philosophical method, he probes into interpersonal relations and the threat to ethical values. Marcel excels 
here in his concrete analyses of the attitude of hope, the family community in its temporal and 
supratemporal aspects, and the forgotten virtue of personal fidelity.” (Marcel 2010). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

142 
 

apare ca fiind, din cercetările personale de până acum1, o creație lexicală medievală 
teologică creștină, atestată cândva la sfârșitul secolul al XV-lea – începutul secolul al 
XVI-lea. Eflorescent utilizată începând cu epoca modernă2, invocată drept concept 
filosofic, teologic, antropologic, socio-cultural, prezentată și analizată ca metaforă sau 
ca motiv literar, reinventându-se mereu și totuși părând a sintetiza în modul cel mai 
elocvent condiția umană, sintagma în discuție merită cu prisosință o reconstituire a 
istoriei sale. Originea conceptului are două mari surse antice, cea laică (literatura și 
filosofia greacă, ulterior literatura și filosofia latină), pe de o parte, și cea religioasă 
(iudaismul și creștinismul biblic), pe de altă parte, ambele resurse fiind exploatate de 
către literatura patristică și medieval-creștină în definirea lui homo Christianus drept 
homo viator. Haina latină în care s-a născut, a fost difuzat și s-a menținut până în zilele 
noastre reprezintă un argument puternic în a ne concentra atenția cu precădere asupra 
spațiului latin din care a emers acest concept fundamental pentru definirea ființei 
umane. Până la fixarea sa în această formă sintagmatică a lui homo viator, conceptul 
are un parcurs interesant, componenta lingvistică, ce implică atât aspecte semasiologice 
(concurențe sinonimice ș.a.), cât și complexe aspecte de traductologie și de echivalare 
din limbile-sursă, greaca și ebraica, în limba-țintă, latina, se împletește cu o 
inextricabilă componentă extralingvistică, în explicarea fenomenelor ce au condus la 
apariția, afirmarea și cariera de succes a acestui concept.  

Deja până la apariția Vulgatei lui Ieronim, varianta latină completă și 
standardizată a Bibliei, la începutul secolului al V-lea, în decursul a mai bine de trei 
secole, având în vedere că Noul Testament se fixează în scris, în limba greacă, undeva 
între deceniul al șaselea și al nouălea al primului veac post Christum, literatura 
patristică latină, în efortul său apologetic, doctrinar și justificativ, definește figura 
creștinului apelând în special la două imagini-metaforă, aceea de soldat și aceea de 
peregrin, aceasta din urmă, care ne interesează aici, nutrindu-se din religia ebraică. 
Antropologia iudaică definește relația omului cu patria sa spirituală, Paradisul, în 
Vechiul Testament, încă din Geneză: omul creat în Grădina raiului, după imaginea și 
asemănarea cu Dumnezeu, domnește peste toate creaturile, bucurându-se de celesta 
beatitudine ca cetățean cu drepturi depline al Edenului. Căderea în ispită și alungarea 

 
1 Am urmărit evoluția conceptului de (homo) viator plecând de la etimologia și semantismul lui viator 
ilustrat de operele literare din perioada latinității clasice (vezi Sandu 2004, 2008 și 2009). Alte trei articole 
(vezi Sandu 2015, 2019 a și 2019 b), analizează viabilitatea și proliferarea sa în perioada contemporană în 
sfera socio-umană, culturală, artistică și religioasă, explicând faptul prin contribuția literaturii patristice la 
preluarea, valorificarea și promovarea conceptului în strânsă legătură cu noțiunea de condiție umană. 
2 Despre actualitatea conceptului în gândirea creștină dă mărturie un discurs recent al papei Ioan Paul al 
II-lea adresat participanților la a treia întâlnire plenară găzduită de Academia Pontificală Sf. Tomas. 
Remarcând problemele cu care se confruntă lumea contemporană, Sanctitatea-Sa recomandă drept soluție 
revenirea la spiritualitate: An anthropological problem that is so central to contemporary culture can only 
find a solution in the light of what we might call "meta-anthropology". Hence it is the understanding of 
the human being as a conscious, free being, homo viator, who at the same is and becomes. In the human 
being great diversities are reconciled: the one and the many, body and soul, male and female, the person 
and the family, the individual and society, nature and history. (https://w2.vatican.va/content/john-paul-
ii/en/speeches/2002/june/documents/hf_jp-ii_spe_20020622_pont-acad-st-thomas.html). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

143 
 

din patria originară conferă ființei umane statutul de exilat și, de aici, sentimentul 
înstrăinării. Povara omului este să își conștientizeze condiția și, confruntându-și 
carnalitatea, să încerce să se reapropie de locul său natal, Cerul. Astfel, încercările 
poporului iudeu reprezintă o reiterare, la nivel istoric, a poveștii adamice, pierderea 
credinței și laitmotivul exilului fiind mereu corelate, fapt pentru care imaginea 
străinului, a migrantului și /sau a exilatului reprezintă una dintre cele mai puternice 
toposuri vetero-testamentare. Folosirea metaforică a termenului ebraic ger joacă un rol 
esențial în înțelegerea poporului lui Israel privind vocația sa fundamentală, în 
construirea identității colective israelite, motivul lui ger1 combinând elementele 
conceptuale ale străinului, ale călătorului și ale exilatului, exprimate cu termeni mai 
mult sau mai puțin sinonimi: The israelits did not only keep alive the memory of their 
forefathers as gerim, but understood their own existence as peregrinatio. (Kidd apud 
Dunning 2009, 43). În opinia lui Kidd, termenul ger evoluează de la o întrebuințare pur 
juridică la o figura theologica aplicată identității colective israelite. (Kidd apud 
Dunning 2009, 43).  

Începând cu Septuaginta, biblia alexandrină realizată în secolul al III-lea a. Chr., 
se manifestă complicata problemă traductologică a echivalențelor din limba-sursă, 
ebraica, în limba-țintă, greaca. O putem observa și în echivalarea ebraicului ger, care 
apare de peste 50 de ori numai în Pentateuch, așa cum explică, sintetic, C. Răchită: 
„Prima problemă apare la traducătorii alexandrini care s-au confruntat cu echivalarea 
ebraicului gēr, întâlnit în peste 50 de contexte numai în Pentateuh. Din motive variate, 
ce țin, probabil, de imposibilitatea de a identifica un echivalent precis, ei au folosit trei 
termeni diferiți: geiôras, pároikos și prosēlytos. Primul nu este o traducere propriu-
zisă, ci o transliterare a formei aramaice care îi corespunde termenului ebraic; al doilea 
este un anacronism în raport cu sensurile mult mai variate ale originalului; al treilea 
este o traducere prin stereotipizare. În general, se admite că în Pentateuh prin 
cuvântul gēr era desemnat orice locuitor, străin sau israelit, care se stabilea într-un 
teritoriu ce nu-i aparținea de drept și asupra căruia nu avea drepturi de moștenire. Cu 
timpul, termenul ebraic ajunge să desemneze o adevărată clasă socială, compusă din 
locuitori proveniți din diferite medii, străini sau nu, dar a căror condiție socio-politică 
este inferioară celei a autohtonilor, fiind menționați adesea alături de orfani și văduve. 
În linii mari, termenul ebraic nu desemnează în toate contextele biblice apartenența 
etnică, ci indică mai degrabă o categorie socială defavorizată, formată și din străini. 
Optând pentru pároikos, traducătorii alexandrini substituie o realitate semitică cu una 
specifică elenismului, întrucât termenul implică o serie de sensuri legate de organizarea 
socială a polis-ului. Pentru perioada elenistică, termenul trece drept sinonimul 
periecilor din Sparta și al metecilor din Atena.” (Răchită 2016, 6). 

 
1 În Pentateuch se observă că un număr de legi mozaice prevăd obligații și pedepse care, referindu-se la 
israeliți, îi includ și pe „rezidenții” ce trăiesc alături de ei (Exod. 12:49; Lev. 17:15, 18:26;24: 22; Num. 
15:16, 29; 19:10; 35:15; Deut. 1:16; 24:17; 31:12), în timp ce, în legi mai vechi, precum în Codul lui 
Hamurapi, pedepsele erau diferențiate în funcție de statutul social. Lui Israel nu numai că i se interzice să 
asuprească străinul (Exod. 22 :21; Lev. 19 :33), ci i se spune să îl iubească pe acesta (Lev. 19:34).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

144 
 

Așa cum observă autorul, echivalarea ebraicului ger reprezintă o primă 
problemă, deoarece pentru noțiunea de străin și/ sau călător, patru cuvinte ebraice 
diferite sunt folosite în Vechiul Testament: ger, toshabh, nokhry (sau ben nekhar) și 
zar. Distincția între primii trei termeni se vede cel mai bine în Exodus 12: 43, 45, 48, 
în primul fiind vorba de străin (nekhar), în general, în al treilea de străinul naturalizat 
(ger), iar în al doilea, pe cel din afara societății religioase1. Acest motiv recurent al 
străinului vetero-testamentar reprezintă punctul de plecare în crearea conceptului 
creștin de ființă călătoare, exprimat mult mai târziu prin sintagma homo viator. Spre 
deosebire de Vechiul Testament unde referirile la străin și călător sunt frecvente, 
motivul străinului/ al călătorului se restrânge doar la câteva referințe în Noul 
Testament, însă, calitativ, acestea fac trecerea către o temă importantă a literaturii 
patristice și medievale, a condiției creștinului - călător, deoarece sunt utilizate în sens 
metaforic, și nu concret, precum în Vechiul Testament. Creștinii timpurii se considerau 
străini, exprimând această idee adesea în puține cuvinte sau fraze, precum în 1 Petru 
1:1. Petru, „apostol al lui Isus Hristos” se adresează „către aleșii străini (electiv 
advenis), împrăștiați prin Pont, Galatia, Capadocia, Asia și Bitinia”. El cere acestora un 

 
1 Termenul ger (cf. verbul înrudit guwr) se referă la persoana care locuiește într-o țară sau oraș în care nu 
este cetățean nativ. În Exodus 12: 19, se opune lui ‘ezrach, cu sensul de „nativ” (etimologic, „care crește 
din pământ, bărbat/copac”). Spre exemplu, se referă la patriarhii din Palestina, israeliții din Egipt, leviții 
care trăiau printe israeliți, în special folosit pentru străinii liberi care trăiau printre israeliți, la care se referă 
legea ce le conferă dreptul la un bun tratament din partea poporului lui Israel (Deut. 10:18; Lev. 19:33) 
This treatment of the stranger is based partly on historic recollection, partly on the duty of the Israelite to 
his God. Because the ger would be at a natural disadvantage through his alienage, he becomes one of the 
favorites of a legislation that gives special protection to the weak and helpless. În ce privește naționalitatea, 
fiul unui ger este el însuși ger (Lev. 24: 10-22), și se bucură de o atenție special pentru a nu fi prejudiciat 
(Deut. 1:16; 27:19). În ce privește aplicarea legii privind crimele, pentru gerim se aplică aceleași prevederi 
ca și nativilor (Lev. 18:26), anumite acte criminale trecând deasupra protecției ca cetățean (Lev. 20:2), 
motivul fiind unul religios (Lev. 24: 10-22; Num. 35:15). Fiind în general văzut ca sărman și vulnerabil, 
anumite prevederi asigură posibilitatea acestora de a participa la zeciuială (Deut. 14:29; 26:12), de a aduna 
rămășițele după culesul diferitelor roade (Lev. 19:10, 23:22; Deut. 24:19, 20, 21). Aproape toate sărbătorile 
importante se aplică și lui ger. El trebuie să se odihnească de Sabat (Exod. 20:10; 23:12), să celebreze 
Săptămânile și Sărbătoarea Corturilor (Deut. 16). Ospitalitatea față de ger este o datorie religioasă (Gen.19, 
Jud. 19: 24). Despre termenul toshabh nu se știu prea multe. Este posibil să fie un sinonim al lui ger, dar 
se poate să fi fost folosit pentru cel care nu rezidează permanent. În Lev. 22:10 pare să se referă la oricine 
rezidează la un preot. Un toshabh nu poate mânca Paștele (cf. Vulgata: „Advena et mercenarius non edent 
ex eo.” Exod. 12: 45). Copiii săi pot fi cumpărați ca sclavi pe viață și legea Jubileului nu li se aplică precum 
Israeliților (Lev. 25:24). Este în mod expres menționat în legea homicidului (Num. 35:15), dar nu sunt 
informații despre situația lui legală, posibil similar cu cea a lui ger. Termenii nohkri sau ben nekhar se 
referă la străin, în general (Gen. 35: 4). Străinii erau excluși de la ritualul mâncării Paștelor (cf. Vulgata: 
„Dixitque Dominus ad Moysen et Aaron: Haec est religio Phase: omnis alienigena non comedet ex eo” – 
Exod. 12:43, dar puteau oferi sacrificii Dumnezeului lui Israel (Lev. 22:25). Moise interzice instalarea unui 
străin drept conducător (Deut. 17:15). Termenul zar își precizează semnificațiile în context: poate însemna 
„de sânge diferit”, spre pildă ne-aronit (Num. 16:40); sau ne-levit (Num. 1:51), sau ne-membru al unei 
anumite familii (Deut. 25:5). Poate avea sensul de laic, în opoziție cu preot (Lev. 22: 10-13), sau profan, 
în opoziție cu sfânt (Exod. 30:9). Informațiile au fost traduse și sintetizate din articolul lui Harold M. 
Wiener, Stranger and Sojourner (in the Old Testament) din International Standard Bible Encyclopedia 
Online https://www.internationalstandardbible.com/S/stranger-and-sojourner-(in-the-old-testament).html. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

145 
 

comportament distinctiv: „Și dacă chemați pe Tată, pe cel ce judecă fără părtinire pe 
fiecare după faptele lui, purtați-vă cu frică în timpul pribegiei voastre. (1 Petru 1:17); 
„Preaiubiților, vă sfătuiesc ca pe niște străini și călători, să vă feriți de poftele firii 
pământești care se războiesc cu sufletul.” (1 Petru 2:11). 

Motivul pentru care apostolii atribuie creștinilor în sens metaforic calitatea de 
străini/călători, aceeași calitate și același sens subliniate de către papa Francisc în vizita 
sa în România în mesajele și discursurile adresate recent poporului român1, îl reprezintă 
fără îndoială modelul christic. Realizarea ideii de imitatio Christi nu este statică, ci, 
dinamică și orientată, se leagă de afirmația evanghelică Ego sum via et veritas et vita. 
(Ioan 14:6), ce presupune în mod obligatoriu urmarea lui Christos. Iisus se roagă pentru 
discipolii săi ca unii care, ca și El, nu aparțin lumescului: quia non sunt de mundo sicut 
et ego non sum de mundo. (Ioan 17: 14-16), ci sunt peregrini în această lume. O altă 
scurtă, nedezvoltată, referință se află în epistola paulină către creștinii din Efes: 
„Aşadar, voi nu mai sunteţi nici străini, nici oaspeţi ai casei, ci sunteţi împreună-
cetăţeni cu sfinţii, oameni din casa lui Dumnezeu” (ergo iam non estis hospites et 
advenae sed estis cives sanctorum et domestici Dei – Efes. 2.19-20) în care se realizează 
o altă opoziție ulterior major fructificată în patristică între hospes și advena pe de o 
parte, și civis, pe de altă parte.  

Alteori, acest trop se dezvoltă devenind o temă majoră în exhortații sau epistole. 
Pasajul din 2 Cor. 5. 1-6 concentrează o serie de motive creștine, realizând opoziții: 
casă-cort, etern-trecător, cer-pământ, viață veșnică -viață trecătoare, corp-spirit: 
„Scimus enim quoniam si terrestris domus nostra hujus habitationis dissolvatur, quod 
aedificationem ex Deo habemus, domum non manufactam, aeternam in caelis. Nam et 
in hoc ingemiscimus, habitationem nostram, quae de caelo est, superindui cupientes: si 
tamen vestiti, non nudi inveniamur. Nam et qui sumus in hoc tabernaculo, 
ingemiscimus gravati: eo quod nolumus expoliari, sed supervestiri, ut absorbeatur quod 
mortale est, a vita. Qui autem efficit nos in hoc ipsum, Deus, qui dedit nobis pignus 
Spiritus. Audentes igitur semper, scientes quoniam dum sumus in corpore, 
peregrinamur a Domino.”. O altă referință novo-testamentară se află în Epistola către 
evrei, un pasaj referitor la credința patriarhilor Vechiului Testament: „Iuxta fidem 
defuncti sunt omnes isti non acceptis repromissionibus sed a longe eas aspicientes et 
salutantes et confitentes quia peregrini et hospites sunt supra terram qui enim haec 
dicunt significant se patria, inquirere et si quidem illius meminissent de qua exierunt 
habebant utique tempus revertendi nunc autem meliorem appetunt id est caelestem ideo 
non confunditur Deus vocari Deus eorum paravit enim illis civitatem.” – Heb. 11.13-
16. În timp ce în 1 Petru găsim doar câteva aluzii la acest motiv, Epistola către Evrei 
îl dezvoltă aducându-l la rangul de tipologie, cuprinzându-i pe marii eroi ai credinței 

 
1 Este vorba de vizita efectuată de către Sanctitatea Sa în România între 31 mai- 2iunie a.c. Papa Francisc 
al II-lea a adresat câteva mesaje românilor cu această ocazie, din care spicuiesc: „Mergem împreună. Nu 
suntem aici în mod întâmplător. Suntem peregrini.”. 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

146 
 

ebraice Abraham, Isaac, Jacob, dar și stabilind în acest fel o linie descendentă care se 
continuă în Noul Testament cu Iisus.  

Desigur, și în acest caz, al motivului călătorului, există o tensiune, precum în 
toate temele importante în care Vechiul și Noul Testament se completează, dar se și 
confruntă. În Imperiul Roman timpuriu, în care apare și se dezvoltă, în ciuda 
vicisitudinilor, creștinismul, toposul străinului a funcționat ca parte a unei bogate arii 
discursive, implicând semnificații privind statutul și identitatea civică, etnică sau 
rasială. În relația identitate-alteritate, noțiunii de cetățean, aparținătorul de drept al 
imperiului, i se opune celălalt, marginalul, străinul, diferit cultural, social, politic, 
religios. Articulându-și identitatea prin apelul la motivul străinului, creștinii primelor 
veacuri o fac într-un spațiu mozaicat etnico-religios și pe un fundal complex, ei înșiși 
contribuind, prin perspectiva religioasă, la redefinirea noțiunii de cetățenie și 
apartenență etnică (Dunning 2009, 43). În aceeași perioadă cu apariția creștinismului 
în provincia romană Iudeea, într-o altă provincie romană, Egiptul, Philo din Alexandria, 
Iudeul, contemporan cu Iisus și apostolii, valorifică motivul străinului în chip alegoric 
îmbinând tradiția exegetică ebraică cu o viziune filosofică stoică despre relația suflet-
corp cu referire la figura înțeleptului, aflat în lume în calitate de călător: „[…] toți pe 
care care Moise îi numește înțelepți sunt reprezentați ca și călători (paroikountes). 
Sufletele lor sunt (precum) niște coloni care își părăsesc cerul pentru o nouă casă... 
pentru ei regiunea celestă unde își au cetățenia, este locul natal; regiunea pământească 
în care au devenit călători este o țară străină.” (Philo, De confusione linguarum, 
XVII.77). Aspectul este demn de reținut nu doar pentru a demonstra că acestei 
complexități a conceptului îi corespunde complexitatea realității din care a emers, ci și 
fiindcă acest filosof de expresie greacă va influența gândirea multor părinți ai și scriitori 
ai creștinismului timpuriu, atât greci, cât și latini (Runia 1993), fapt recunoscut și prin 
includerea sa de către Ieronim în De viris illustribus1.  

 
1 „Philo Judaeus, natione Alexandrinus, de genere sacerdotum, idcirco a nobis inter scriptores 
ecclesiasticos ponitur, quia librum de prima Marci evangelistae apud Alexandriam scribens Ecclesia, in 
nostrorum laude versatus est […]Aiunt hunc sub Caio Caligula Romae periclitatum, quo legatus gentis 
suae missus fuerat. Cum secunda vice venisset ad Claudium, in eadem urbe locutum esse cum apostolo 
Petro, ejusque habuisse amicitias, et ob hanc causam, etiam Marci, discipuli Petri, apud Alexandriam 
sectatores ornasse laudibus suis.” (Hier., De vir. ill. XI. 1). În schimb, un text de expresie grecească, 
Scrisoarea către Diognet, deși relevant pentru tema creștinului în calitate de călător pe pământ, nu poate 
intra în analiza noastră terminologică, deoarece nu pare să fi fost cunoscut de către scriitorii latini patristici. 
În această epistolă anonimă, în capitolul al cincilea găsim o frumoasă caracterizare a viețuirii creștinilor, 
fragmentul prefigurând conceptul central augustinian din De Civitate Dei: „Creștinii nu se deosebesc de 
ceilalți oameni nici prin pământul pe care trăiesc, nici prin limbă, nici prin îmbrăcăminte. Nu locuiesc în 
orașe ale lor, nici nu se folosesc de o limbă deosebită, nici nu duc o viață străină. Învățătura lor nu-i 
descoperită de gândirea și cugetarea unor oameni, care cercetează cu nesocotință; nici nu o arată, ca unii, 
ca pe o învățătură omenească. Locuiesc în orașe grecești și barbare, cum le-a venit soarta fiecăruia; 
urmează obiceiurile băștinașilor și în îmbrăcăminte și în hrană și în celălalt fel de viață, dar arată o viețuire 
minunată și recunoscută de toți ca nemaivăzută. Locuiesc în țările în care s-au născut, dar ca străinii; iau 
parte la toate ca cetățeni, dar pe toate le rabdă ca străini; orice țară străină le e patrie, și orice patrie le e 
țară străină. Se căsătoresc ca toți oamenii și nasc copii, dar nu aruncă pe cei născuți. Întind masă comună, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

147 
 

Revenind la homo viator, până la fixarea sa în această formă sintagmatică 
emblematică, alte lexeme latinești, precum s-a putut observa din excerptele redate 
anterior, au concurat pentru această poziție: advena, hospes, extraneus, peregrinus, 
alienus, alienigena. Caracterul lor motivat, raportarea la radicale diferite, precum și 
raportarea la realități cu aspecte comune, tangente, dar și, uneori, complementare, face 
ca aceste polisemanteme să aibă atât sensuri comune, cât și distincte. Din seria parțial 
sinonimică prezentată mai sus, două lexeme au avut o carieră conceptuală remarcabilă 
de-a lungul timpului, anume viator și peregrinus. Având ca premise Biblia, confirmată, 
întărită, nuanțată prin raportarea la literatura și filosofia antică, această carieră s-a 
fundamentat în perioada patristică, fiind mereu preluată, urmată, reluată și dezvoltată 
în perioada medievală în teologia creștină, exportată în perioada modernă din nou în 
filosofie. (Homo) viator și peregrinus își continuă cariera în zilele noastre, nenumărate 
cărți, capitole, studii din domenii socio-umane precum filosofia, sociologia, 
antropologia, cultura și arta, și, nu în ultimul rând, turismul, folosindu-le și etichetându-
le drept concepte emblematice și/sau operaționale, metafore, toposuri, motive etc. 

Despre sintagma homo viator, despre via și viator în perioada precreștină, 
precum și despre premisele biblice ale conceptelor teologice creștine de viator și 
peregrinus m-am ocupat în studii anterioare (vezi supra, nota 3), în cele ce urmează 
oprindu-mă la fundamentarea conceptuală din perioada patristică. Convingerea noastră 
este că selecția din seria enumerată anterior a celor doi termeni se datorează importanței 
lor în mentalul roman, realităților sociale pregnante pe care le-au lexicalizat1. 
Interesantă în evoluția conceptuală a lui viator și peregrinus este concurența lor 
sinonimică, și, de aici, interferențele semantice, pe care le putem remarca începând cu 
perioada patristică. 

Printre primii exegeți creștini de expresie latină utilizatori al toposului omului in 
statu viatoris îl găsim pe Tertulian, avocatul pledant pentru cauza juridică și morală a 
creștinilor. La sfârșitul celui de al doilea secol, în 197, Tertulian scria Apollogeticum, 
adresat guvernatorilor provinciei romane Africa, noțiunea de peregrinare, apărută chiar 
în incipit, fiind legată de însăși problema adevărului, concept central al științelor 
juridice. Perspectiva autorului asupra adevărului este fără îndoială influențat de situația 
nedreaptă a creștinilor în cadrul imperiului roman, dar, mai ales, se subsumează viziunii 
creștine a peregrinării ca existență umană pe pământ. Analogia cu situația creștinilor 
prin parafrazarea cuvintelor apostolilor (vezi supra) este indubitabilă, adevărul trăind 
pe pământ ca un peregrin, fără să se mire de condiția sa („quia nec de condicione 
miratur Tert., Apoll. I, 2), dar regăsindu-și în cer recunoașterea: „Scit se peregrinam in 

 
dar nu și patul. Sunt în trup, dar nu locuiesc după trup. Locuiesc pe pământ, dar sunt cetățeni ai cerului.” 
(Scrisoarea către Diognet, apud Coman 1984, 358). 
1 În sprijinul acestei teorii vine o multitudine de exemple. Unele dintre cele mai puternice denumiri și 
concepte cu etimologie latină, internaționalizate prin limbile romanice și prin limba engleză, precum, dacă 
ar fi să enumerăm aleatoriu doar câteva elemente dintr-un inventar extrem de bogat al terminologiei 
culturale de sorginte romană: societate, comunitate, familie, cultură, candidat, vers, exuberanță, tentație, 
pasiune, natură etc., au înregistrat, uneori spectaculoase, evoluții semantice de la concret la abstract, 
modelând și definind mentalitatea occidentală europeană. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

148 
 

terris agere, inter extraneos facile inimicos invenire, ceterum genus, sedem, spem, 
gratiam, dignitatem in caelis habere. Tert., Apoll. I, 2. Corelarea în pasaj cu termenul 
extraneus, unul dintre sinonimele sale contextuale (cf. „Extraneus factus sum fratribus 
meis, et peregrinus filius matre meae – Vulg., Ps. 68:9) subliniază aici semnificația 
socio-juridică a polisemantemului.  

În De ressurectione carnis, scris prin 206-207, autorul tratează problema învierii 
trupurilor, pe care o susține împotriva saducheilor și a gnosticilor Marcion, Bastide, 
Valentin, Apelles și urmașii lor (Coman 1984, 424). În capitolul al XI-lea, folosindu-
se de analogia lui Pavel corp-cort (tabernaculum carnis), Tertulian preia opoziția corp-
suflet, susținând că Dumnezeu are puterea de a-l reedifica pentru a judeca omul în 
integralitatea sa, ideea reînvierii corpurilor bazându-se pe o mai largă interpretare a 
pasajului din 2 Cor. 5 referitoare la carnalitatea care ne ține departe de Dumnezeu, în 
capitolul al XLIII-lea: „Proinde cum dicit, Itaque confisi semper, et scientes quod cum 
immoramur in corpore peregrinamur a domino: per fidem enim ambulamus, non per 
speciem: manifestum est hoc quoque non pertinere ad offuscationem carnis quasi 
separantis nos a domino: et hic enim exhortatio fastidiendae vitae huius obvertitur, 
siquidem peregrinamur a domino quamdiu vivimus, per fidem incedentes non per 
speciem, id est spe non re.  

Cuvintele apostolului sunt astfel corelate cu problematica martiriului care îl 
preocupă pe avocatul impresionat de soarta creștinilor întemnițați, preocupare 
reflectată în exhortația Ad martyres, scrisă probabil în 197: „Et ideo subiungit, Fidentes 
autem et boni ducentes magis peregrinari a corpore et immorari ad dominum, scilicet 
ut per speciem magis incedamus quam per fidem, per rem potius quam per spem. Vides 
quam et hic corporum contemptum ad martyriorum praestantiam referat: nemo enim 
peregrinatus a corpore statim immoratur penes dominum nisi ex martyrii praerogativa, 
paradiso scilicet, non inferis, deversus.”. Tertulian este convins că apostolul folosește 
noua metaforă a peregrinării în raport cu corporalitatea și divinitatea cu o intenție 
precisă, anume pentru a transmite ideea că la Judecata de Apoi omul va învia integral, 
în trup și spirit: „Temporalem enim absentiam a corpore volens significare peregrinare 
nos ab eo dixit, quoniam qui peregrinator etiam revertetur in domicilium. Exinde iam 
ad omnes, Gestimus, inquit, sive peregrinantes sive immorantes placibiles esse deo: 
omnes enim manifestari nos oportet pro tribunali Christi Iesu. Si omnes, et totos: si 
omnes, et interiores et exteriores, id est tam animas quam et corpora. 

Câțiva ani mai târziu față de De ressurectione carnis, în care autorul se limita la 
exegeza textului apostolic în susținerea tezei învierii, putem constata aproprierea și 
internalizarea structurii prin utilizarea sa într-o operă provocată de un caz real, larg 
dezbătut în opinia publică a vremii, De corona militis, scrisă în 212. Autorul se lansează 
și susține cu multe argumente ideea că un creștin nu poate purta însemne militare ce 
contravin, prin simbolistica lor, învățăturilor creștine, raliindu-se în acest fel punctului 
de vedere riscant al soldatului. Opera nu abordează doar tema, actuală și azi, a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

149 
 

conflictului dintre religie și armată/război1, ci pledează, în ultimă instanță, pentru un 
creștinism ca modus vivendi asumat, chiar și în situațiile în care nu există prescripții de 
urmat. Motivul pentru care profilul unui miles Christi este incompatibil cu un miles 
terrenus este reprezentat de calitatea esențială a creștinului în timpul viețuirii 
pământene, cea de peregrin: „Sed tu, peregrinus mundi huius et civis civitatis supernae 
Hierusalem, – noster, inquit, municipatus in caelis – habes tuos census, tuos fastos, 
nihil tibi cum gaudii saeculi, immo contrarium debes.” (Tert., De mort. 13. 4). Pe 
urmele apostolului, Tertulian corelează din nou cele două atribute care își păstrează 
timp de secole semnificația în mentalul colectiv roman, civis și peregrinus referindu-
se la încadrarea socio-juridică a locuitorilor imperiului, fapt subliniat prin adjectivul 
participial municipatus: „drept de cetățenie într-un loc”, un calc utilizat de Tertulian, 
pentru a reda grecescul politeuma. Creștinul, peregrin în lumea terestră, deci în 
privațiune, va avea drepturi depline de cetățean (civis) doar în cer. Realitatea privind 
încadrarea socio-administrativ-juridică a romanilor în două categorii distincte, cetățeni 
și peregrini, este transformată într-o metaforă religioasă, având ca sursă analogia novo-
testamentară. 

Câteva decenii mai târziu, Ciprian, de asemenea cartaginez, folosește metafora 
creștinului ca peregrin drept punct culminant într-o exhortație pastorală2 scrisă după 
250 în momente deosebit de dificile, cauzate de epidemia de ciumă și de noi valuri de 
persecuție. Metafora călătorului se îmbină aici explicit cu cea a soldatului, miles 
Christi, luptând în armata lui Dumnezeu, idee preluată și dezvoltată într-o nouă și vie 
manieră, adversitatea spirituală fiind exprimată figurat prin termeni militari (Cooper 
2007, 210). Viziunea întregii scrieri este eshatologică: „Regnum Dei, dilectissimi, esse 
coepit in proximo” (Cypr., De mort., II). Motivul îndurării „stoice” a vicisitudinilor ca 
atitudine prin care creștinii se deosebesc de restul muritorilor (Scourfield 1996, 12), 
abordat anterior de Tertulian în De patientia3 și de Ciprian în De bono patientiae, este 
tratat sistematic în De mortalitate, oferind modelul pentru tratările ulterioare ale temei. 
Ideea potrivit căreia lumea este o locuință trecătoare, vremelnică este preluată și 
susținută de către Ciprian, întărită de certitudinea vieții veșnice a celor drepți după 
moarte: moartea este o eliberare, calea spre mântuire: „Multi ex nostris de saeculo 
liberantur.” (Cypr., De mort., XV). Frații noștri care sunt eliberați din această lume la 
chemarea Domnului nu trebuie jeliți, căci știm că ei nu sunt pierduți, ci doar trimiși 

 
1 Despre raportul dintre Biserică și război, vezi volumul coordonat de R.P. Mureșan și Ilie Chișcari, 2011. 
Bellum iustum et pium, București. 
2 Scourfield 1996, 12 punctează că Favez 193, abordând monografic consolația latină creștină, se referă la 
tratatul lui Ciprian în discuție drept cea mai timpurie producție a genului. Analizând trăsăturile operei, 
Scourfield consideră însă că prin mesajul transmis De mortalitate este, în fapt o anticonsolatio. 
3 „Tertulian înțelege prin patientia nu doar simpla răbdare îngăduitoare, ci constanța sufletească și 
trupească prin care creștinul poate suporta durerea fizică, torturile și chiar încercarea supremă a 
martirajului. ” (Tertulian 2001, 95). Sursa primară și modelul de urmat al acesteia nu este însă rațiunea 
umană, ci Dumnezeu, prin urmare, paciența își pierde substanța stoică: „Here we see Tertulian emptying 
the virtue of patience of its autarchic Stoic meaning as a correct and rational judgement enforced by the 
will […].” (Colish, 1985, 26). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

150 
 

înainte, că, plecând de lângă noi, ei stau înaintea noastră ca niște călători, după cum 
obișnuiesc corăbierii: „cum sciamus non eos amiti sed praemitti, recedentes praecedere, 
ut proficiscentes, ut navigantes solent, desiderari eos debere, non plangi” (Cypr., De 
mort., XX). Atunci când murim trecem, prin moarte, în veșnicie: quod interim morimur, 
ad immortalitatem morte transgredimur; […] Non est exitus iste, sed transitus et 
temporali itinere decurso ad aeterna transgressus”1 (Cypr., De mort., XXII). 
Întemeindu-se pe afirmația Apostolului Pavel: „Nostra autem conversatio est in caelis.” 
(Filip. 3, 20-21), moartea trebuie să reprezinte un prilej de bucurie, căci prin ea se 
ajunge la tronul lui Hristos, la slava Împărăției cerești. În acest context este reamintită 
și subliniată ideea peregrinării, condiție a vieții vremelnice pe pământ a omului: 
„Considerandum est fratres dilectissimi, et identidem cogitandum renuntiasse nos 
mundo, et tamquam hospites et peregrinos istic interim degere.” (Cypr., De mort., 
XXII). Autorul preia formula sinonimică apostolică „quia peregrini et hospites sunt 
supra terram, referitoare la patriarhii Vechiului Testament și o generalizează prin 
intermediul pronumelui nos, întărind sentimentul apartenenței la comunitatea creștină, 
în condițiile în care ciuma devastatoare și persecuțiile puneau la grea încercare credința 
celor păstoriți. Ca și predecesorul său Tertulian2, Ciprian prezintă antitetic cele două 
lumi, pământească și cerească, apelând la metafora militară, castra Dei și castra 
diaboli, prefigurând astfel tema celor două cetăți augustiniene (Van Oort 1991, 355). 
De mortalitate sfârșește cu o invitație la a lua în considerație întoarcerea sufletului în 
paradis, adevărata sa casă. Tema întoarcerii în patria natală, a creștinului ca peregrinus 
pe pământ, a întâmpinării de către alaiul apostolilor, profeților, martirilor, fecioarelor 
și a celor iubiți ce l-au așteptat să îi ureze bun-venit sunt combinate pentru un final epic 
ce a servit ca model pentru numeroase imitații în secolele următoare, de la scrisoarea 
22 a lui Ieronim (Ad Eustochium) la Ad Gregoriam3 (Cooper 2007, 212). 

Drept încheiere a prezentului articol ne vom ralia punctului de vedere sintetic al 
lui Peter Brown, nu doar pentru că cele prezentate mai sus pot fi considerate o 
completare necesară la exemplificările lui Brown, care, la fel cu multe alte studii, 
prezintă subiectul începând cu scriitori patristici abia din secolul al IV-lea – al V-lea, 
trecând cu vederea contribuția predecesorilor și rolul acestora de deschizători de 
drumuri și de surse primare în constituirea unor teme devenite ulterior celebre. 
Afirmațiile lui Brown anticipează însă și intenția noastră de a continua, într-un studiu 
separat, analiza, diacronică și sincronică, a modului în care limba latină a lexicalizat un 
concept metaforic, cel al omului călător, următoarea etapă reprezentând-o contribuția 
majoră a triadei corifeice patristice Ambrozie – Ieronim – Augustin: „The church 
fathers were acutely aware of the importance of pilgrimage both as a devotional 

 
1 Idee similară la Tertulian: „Profectio est quam putas mortem. Non est lugendus qui antecedit sed plane 
desiderandus.” (Tert., De pat., 2). 
2 „Tertullian did not specifically mention an antithesis between two cities or kingdoms, but his theology 
as a whole demonstrated a close affinity with Augustine’s doctrine.” (Van Oort 1991, 355). 
3 Ad Gregoriam in palatio este unul dintre textele puțin cunoscute aparținând secolului al V-lea–al VI-lea, 
având ca model celebra scriere ieronimiană adresată Eustochiei. Vezi în acest sens Cooper 2007.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

151 
 

practice and as a metaphor for the human condition. St Ambrose described the Christian 
life as a three-stage pilgrimage which involves man’s perception of the world as a 
desert, his determination to wander in search of redemption, and his final acceptance 
into paradise by Christ. St Augustine viewed human life as a journey either towards the 
sinful, man-made city of Babylon, or towards Jerusalem, the city of God. What 
pilgrimage figures is alienation: alienation from God, caused in the first instance by 
Lucifer’s act of rebellion, then by Adam and Eve’s, and individually trough sin, 
especially that of pride. Pilgrimage, weather understood literally or figuratively, was a 
means of signifying and enacting the individual’s desire to return to the lost heavenly 
paradise. That desire springs from a sense of homelessness and strangeness in this 
world, a sense that one’s true home is elsewhere, at the end of the ‘journey’. Pilgrimage 
is therefore an expression of a double alienation: from God and the world. Ideally it is 
search for a lost order and integrity.” (Brown 2013, 17). 

Referințe bibliografice  
Blum, Christofer. 2011. Homo Viator, în „Review of Metaphysics”, vol. 65, nr. 1, p. 172-173. 
Ciprian al Cartaginei, Sf., Despre condiția muritoare a omului. Introducere, note și traducere de Adina 

Roșu, în „Ortodoxia”, 3/2013, p. 242-262. 
Cooper, Kate. 2007. The Fall of the Roman Household, Cambridge University Press. 
Colish, Marcia I. 1985. Stoic Tradition from Antiquity to the Early Middle Ages, Vol. 2. Leiden: Brill. 
Coman, Ioan G.1994. Patrologie. vol. I. București: Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române. 
Dunning, Benjamin, H. 2009. Aliens and Sojourners: Self as Other in Early Christianity. Pennsylvania: 

University of Pennsylvania Press.  
Hayes-Healy, Stephanie. 2005. Patterns of Peregrinatio in the Early Middle Ages, în Stephanie Hayes-

Healy (ed.), Medieval Paradigms: Essays in Honor of Jeremy DuQuesnay Adams, vol. 2, Palgrave 
Macmillan, p. 3-24. 

Marcel, Gabriel. 2010. Homo Viator: Introduction to the Metaphysic of Hope. Translated by Emma 
Craufurd and Paul Seaton. South Bend: St. Augustine’s Press. 

Mureșan, Radu, Petre, Chișcari, Ilie (coord.). 2011. Bellum justum et pium: creştinii în faţa provocării 
războiului. Bucureşti: Editura Universităţii din Bucureşti. 

Oort, Johannes van. 2013. Jerusalem and Babylon: A Study Into Augustine's City of God and the Sources 
of His Doctrine of the Two Cities. Leiden: Brill. 

Pax, Clyde. 1988. Homo Viator as a Proper Name of the Human Person, în „Philosophy Today”, vol. 32, 
nr. 4, p. 338-345. 

Răchită, Constantin. 2016. „Străinul” în traducerea Bibliei de la Alexandria (LXX), în „Timpul”, anul 
XVI, 28.06.2016, nr. 207, p. 6. 

Runia, David T. 1993. Philo in Early Christian Literature: a survey, în Compendia rerum Iudaicarum ad 
Novum Testamentum, vol. 3. Minneapolis: Van Gorcum. Fortress Press.  

Sandu, Elena. 2002. Condicio humana – primele atestări, în „Analele Universităţii de Vest din Timişoara”, 
seria Ştiinţe filologice, XL (2002), p. 173-185. 

Sandu, Elena. 2004. Etimologia lui viator, în Sesiunea de comunicări ştiinţifice a Catedrei de Limbi 
Clasice, vol. III. Timişoara, p. 19-39. 

Sandu, Elena. 2008. Mi(se)rabilis condicio humana, în Sesiunea de comunicări ştiinţifice a Catedrei de 
Limbi Clasice, vol. V, Timişoara, 2008, p. 139-143. 

Sandu, Elena. 2009. Lege sau exepție în etimologie. Rom. călător – lat. viator, în Sandu Elena. Românescul 
pământ. Timișoara: Editura Universității de Vest, p. 117-131. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura latină QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

152 
 

Sandu, Elena. 2015. Homo viator. Regressus ad originem, în Vilma Irén Mihály, Zsuzsa Tapodi (ed.), 
Călătorul și călătoria. Studii de contactologie culturală. Iași: Editura Universității „Alexandru Ioan 
Cuza”, p. 147-160. 

Sandu, Elena. 2019a. Homo Viator. Schiță de istorie a unui concept. Antichitatea, p. 127-134, în vol. 
Quaestiones Romanicae. VII. 1. Călătorii și călători. Incursiuni culturale și lingvistice. Lucrările 
Colocviului Internațional Comunicare și cultură în Romània europeană (ediția a VII-a). Szeged: 
JatePress. 

Sandu, Elena. 2019b. Viatores sumus. Premise biblice ale lui homo viator, în Maria Subi (coord.). G.I. 
Tohăneanu: Exegi monumentum: lucrările Colocviului „G.I. Tohăneanu” (ediția a V-a, 14 septembrie 
2018). Timișoara: Editura Universității de Vest. 

Scourfield, J.H.D. 1996. The De Mortalitate of Cyprian: Consolation and Context, în „Vigiliae 
Christianae”, vol. 50, p. 12-41. 

Stewart-Kroeker, Sarah. 2017. Pilgrimage as Moral and Aesthetic Formation in Augustine’s Thought: 
Oxford University Press. 

Tat, Alin (ed.). 2018. Homo viator. Perspective ecumenice în antropologie (Homo viator. Ecumenical 
Perspectives in Anthropology). Cluj-Napoca: Napoca Star. 

Tertulian, De patientia, în Tertulian 2001, Despre idolatrie și alte scrieri morale. (Traducere și notă 
introductivă Gabriela Radu). Timișoara: Amarcord, pp. 95-121. 

 
Webografie 
Burton, Scott Easton. Stranger and Sojourner, https://www.internationalstandardbible.com/S/stranger-

and-sojourner-(in-the-apocrypha-and-the-new-testament).html. 
Cyprianus, De bono patientiae, http://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0200-0258,_Cyprianus_ 

Carthaginensis,_Liber_de_Bono_Patientiae,_MLT.pdf. 
Cyprianus, De mortalitate, http://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0200-0258,_Cyprianus_Cartha 

ginensis,_Liber_de_Mortalitate,_MLT.pdf. 
Hieronymus, Ad Eustochium, http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0347-0420,_Hieronymus, 

Epistolae_[Schaff],_EN.pdf. 
Hieronymus, De viris illustribus, http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0347-0420,_Hieronymus, 

De_Viris_Illustribus_Liber_Ad_Dextrum_[Schaff],_EN.pdf. 
Krauss, Stuart. 2006. The Word Ger in the Bible and its Implications în "Jewish Bible quarterly", vol.34, 

nr. 4., http://www.jbq.jewishbible.org/assets/Uploads/344/344_ger1.pdf. 
John Paul II. Spechees, https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/2002/june/documents/hf_ 

jp-ii_spe_20020622_pont-acad-st-thomas.html. 
Harold M. Wiener. Stranger and Sojourner (in the Old Testament). International Standard Bible 

Encyclopedia Online https://www.internationalstandardbible.com/S/stranger-and-sojourner-(in-the-
old-testament).html. 

Philo, De confusione linguarum, https://ro.scribd.com/document/97746487/A-history-of-the-Jewish-
people-in-the-time-of-Jesus-Christ-1891-Second-Division-Vol-2-Schurer-Emil-1844-1910. 

Tertullianus, Apologeticum, https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.apol.shtml. 
Tertullianus, De corona militis, https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.corona.shtml. 
Tertullianus, De ressurectione carnis, https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.resurrectione 

.shtml. 
Tertullianus, De patientia, https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.patientia.shtml. 
Tertullianus, Ad martyres, https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.martyres.shtml. 
Vulgata. 2007. Biblia Sacra Vulgata. Editio quinta, ed. R. Gryson, B. Fischer, H.I. Frede, Stuttgart: 

Deusche Bibelgesellschaft.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:32:48 UTC)
BDD-A31422 © 2020 Jatepress

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

