QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

Roxana MAXIMILEAN | Voyage aux enfers dans I’ceuvre de

(Université Babeg-Bolyai Sylvie Germain
de Cluj-Napoca, Roumanie)

Résumeé : Dans notre travail, nous analyserons deux romans de Sylvie Germain, Chanson des mal-aimants
(2002) et Magnus (2005) en nous appuyant sur 1’analogie avec deux mythes de la descente aux enfers,
le mythe orphique et le mythe christique. Les histoires de deux protagonistes sont semblables, étant des
enfants orphelins, les carences affectives les poussent a descendre dans I’enfer du coeur pour chercher
leur mére-Eurydice. Leur trajet picaresque est une réaction a la douleur provoquée par le manque de lien
familial. Le voyage devient une véritable quéte identitaire, puisqu’ils descendent jusqu’au fond de 1I’Enfer
pour remonter a la surface et se réconcilier avec soi-méme et avec Dieu. Nous fonderons notre démarche
sur les principes de la mythocritique proposés par Pierre Brunel concernant I’analogie entre la structure du
texte et la structure du mythe, ainsi que sur les deux orientations sémantiques du mythe d’Orphée énoncées
par Gilbert Durand, le mystére initiatique et la musique. D’abord, nous observerons le déterminisme du
voyage aux enfers en tant que réponse a la douleur ensuite, nous analyserons les échos du mythe d’Orphée
et du mythe christique dans les deux romans cités. Enfin, nous étudierons la fin de la quéte identitaire vue
comme une anabase, marquée par une révélation spirituelle au sein de la nature.

Mots-clés : voyage, mythe, trajet initiatique, catabase, anabase.

Abstract: In our work we intend to study two novels by Sylvie Germain, Chanson des mal-aimants (2002)
and Magnus (2005), relying on the analogy with two myths of the descent into hell, the myth of Orpheus
and the myth of Christ. The stories of the two protagonists are similar, being orphans, the emotional
deficiencies push them to descend into the hell of the heart to seek their mother-Eurydice. Their picaresque
journey is a reaction to the pain caused by the lack of family ties. The journey becomes a true quest for
identity since they go down to the bottom of Hell to rise to the surface and reconcile with oneself and with
God. We will base our approach on the principles of mythocritics proposed by Pierre Brunel concerning
the analogy between the structure of the text and the structure of the myth, as well as on the two semantic
orientations of the myth of Orpheus set out by Gilbert Durand, the initiatory mystery and the music. First,
we will observe the determinism of the journey as a response to pain, and then we will analyze the echoes
of the myth of Orpheus and the myth of Christ in the two novels mentioned. Finally, we will study the end
of the initiatory quest as an anabasis marked by a spiritual revelation within nature.

Keywords: journey, myth, initiatory journey, katabasis, anabasis.

1. Introduction

Le déplacement, le mouvement, le voyage parséme ’ceuvre de Sylvie Germain,
dans la majorité des cas étant vu comme une réaction a un éveénement tragique qui
marque la vie du personnage. Face a la souffrance, celui-ci choisit de fuir, la fuite étant
vue comme « un réflexe, une réaction physique spontanée déterminée par I’impulsion
morbide de fuir le temps, I’endroit et I’objet de la douleur », le personnage ressentant
ainsi « un besoin impératif de mise en mouvement ». (Dotan 2008, 264). Dans la
plupart des cas, la fuite devient errance ayant les traits d’une quéte, mais aussi d’une
vraie descente aux enfers.

411

BDD-A31353
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:28:11 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

Tous les livres de Sylvie Germain — essais, méditations ou fictions — peuvent
étre percus comme les différentes étapes d’une divagation, comme les diverses
places d’une errance, songeuse et patiente. Plus encore, tous les livres de Sylvie
Germain racontent eux-mémes une errance, celle de la pensée de I’auteur ou ce-
lles des personnages, une errance traversée par des corps et des cris, des visages
et des mots-clés, le livre avance, a tatons, et séme des histoires, des réves, des
questions. Le livre séme des mythes. (Logié 2006, 129).

La douleur déclenche une quéte de 1’objet perdu, mais aussi une quéte de soi-
méme, les personnages essayant de répondre a la question : « Qui suis-je ? ». Magnus
et Laudes, les protagonistes des deux romans de Sylvie Germain, Magnus et Chanson
des mal-aimants voyagent d’une place a I’autre cherchant leurs origines et essayant de
remplir le vide provoqué par les carences de 1’amour, tous les trois étant des orphelins.
Méme s’il y a des moments ou ils perdent de vue leur but, le sens de leur cheminement,
a la fin, ils retrouveront un certain bonheur offert par la paix de ’ame. Le paroxysme
de cette quéte identitaire acerbe devient une vraie descente aux Enfers, les personnages
descendant dans les tréfonds de la douleur pour chercher leur « mére-Eurydice ». (Goulet
20006, 208) L’analogie avec 1'univers infernal ne fait que souligner I’intensité de la douleur
ressentie par les personnages. Ainsi, sur un plan vertical, deux types de mouvement sont
observables dans 1’ceuvre germanienne : initialement, un mouvement descendant qui
décrit la souffrance progressive du protagoniste et finalement, un second mouvement,
ascendant qui présente la sortie a la surface marquée par la fin de la quéte identitaire.

Les critiques ont maintes fois qualifi¢ I’ceuvre germanienne de « mythologique », en
s’appuyant sur les nombreuses références a la mythologie grecque et romaine et aussi a la
Bible retrouvables dans ses textes, caractéristique confirmée lors de certaines interviews
par Sylvie Germain aussi qui témoigne ouvertement son intérét pour les mythes :

Les personnages et les événements s’improvisent a mesure, et les réminiscen-
ces de héros (positifs ou négatifs) de la mythologie, mais aussi de contes et de
légendes, ou venus de la littérature, ou encore de la Bible, surgissent en chemin,
de facon plus ou moins consciente. Nous portons tous dans les replis de notre
mémoire de nombreuses bribes de textes, de récits, des échos plus ou moins vifs
de lectures passées.' (Goulet 2006, 208).

Méme si les références mythologiques sont multiples, Orphée reste son histoire
de prédilection : « Parmi les grandes figures de la mythologie grecque, je retiens
particulierement celles d’Antigone, de Perséphone, de la nymphe Echo, d’Icare, de
Prométhée, du Minotaure, d’Hermes, des Gorgones, du Sphinx, et par excellence celle
d’Orphée. »” En effet, I’ccuvre de Sylvie Germain témoigne d’une certaine résurgence

' Coyault, Sylviane, Germain, Sylvie, « La fabrique de I’imaginaire, le mythe, la société et I’histoire
chez Sylvie Germain » [En ligne]. 2016. URL : <http://sociopoetiques.univbpclermont.fr/mythes-contes-
et-sociopoetique/voix-contemporaines/la-fabrique-de-l-imaginaire-le-mythe-la-societe-et-1-histoire-
chezsylvie-germain> (Consulté le 15 mars 2018).

2 Ibid.

412

BDD-A31353
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:28:11 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

du mythe orphique®, mais aussi du mythe christique. Le mythe d’Orphée est vu comme
I’histoire d’un échec, puisque, se retournant pour voir sa bien-aimée, Orphée la perd
pour toujours. Ensuite, il est tué par les Ménades, « son ame s’exhale et s’envole dans
les airs», il devient une ombre dans « le lugubre royaume » (Ovide, 320). Orphée est
pleinement conscient que la demande qu’il fait aupres des souverains des ombres, celle
de redonner la vie a Eurydice, n’est que temporaire, avouant que, finalement, « ici est
notre derniere demeure. » (Ovide, 320). Si Orphée est une figure de 1’échec, le Christ
est ’embléme de la victoire : « Pour racheter les hommes par sa mort, Jésus-Christ a
fait ceuvre de puissance et a remporté la victoire contre les démons »*. Dans la tradition
chrétienne, le Christ est considéré le Sauveur de I’humanité, celui qui s’offre en tant que
sacrifice supréme pour racheter les péchés des hommes. En nous appuyant sur 1’idée
qu’un «roman mythologique n’est pas un mythe a proprement parler, mais un récit
polysémique générant et admettant également une explication mythique » (Berankova,
13), nous analyserons le trajet des protagonistes des deux romans mentionnés, Magnus
et Chanson des mal-aimants du point de vue de la descente aux enfers. Nous fonderons
notre démarche sur un des principes de la mythocritique selon lequel elle s’ intéresse : «a
I’analogie qui peut exister entre la structure du mythe et la structure du texte.» (Brunel,
67). Quant aux deux orientations sémantiques du mythe d’Orphée proposées par Gilbert
Durand,® le mystére initiatique et la musique, nous nous intéresserons surtout a la
premicre, sans pourtant oublier le symbolisme de la voix qui fait référence a la deuxieme.
D’abord nous verrons les causes qui ont poussé les personnages vers la descente dans les
ténebres, puis nous observerons leurs trajets et pour finir, nous analyserons la sortie a la
surface, I’acquisition de la paix étroitement liées a une révélation spirituelle.

2. Causalité et progres de la chute

Sylvie Germain se sent touchée par la souffrance de 1’autre et surtout par celle
des enfants, raison pour laquelle nous retrouvons dans ses romans le type de I’enfant
orphelin. Laudes, la protagoniste de Chanson des mal-aimants en est un exemple. Le
manque d’amour pousse le personnage dans une quéte obsédante de ses parents, de son
identité et du sens, car les personnages germaniens sont porteurs d’une « crypte » (Goulet
2006, 14) qui « se forme en [eux] a la suite d’un traumatisme insupportable, d’un deuil
impossible a accomplir », des personnages « cryptophores » (Goulet 2006, 12).

La crypte de Laudes ? La solitude, le vide, I’absence laissés derriére par I’abandon
de ses deux parents. Laudes et le type de I’enfant trouvé. Abandonnée par sa mere dans
un panier, elle est déposée par un passant a la porte d’un monastére ou elle va passer
les premieéres cinq années de sa vie : « Sitdt née j’ai été confiée au hasard. [...] Pére et
mere d’un commun désaccord en temps décalé, n’ont pas voulu de moi. Le premier a di
prendre trés tot la poudre d’escampette, la seconde m’a abandonnée sur le bitume moins

3 Creton, Laurence. 2005. « Du mal d’aimer dans le désert » ou les céphalophores, disciples modernes
d’Orphée dans I’ceuvre de Sylvie Germain », in Roman 20-50, vol. 1,1n039, Société Roman, pp. 25-38.

* Vigouroux, Fulcran(dir.).1912. Dictionnaire de la Bible. Paris: Editions Letouzey et Ané, 3° tome, p.
1513.

® Durand, Gilbert. « Les nostalgies d’Orphée. Petite legon de mythanalyse» in Religiologiques, no 15. [En
Ligne]. 1997. URL <http://www.religiologiques.ugam.ca/nol5/durand.html> (Consulté le 16 mars 2018).

413

BDD-A31353
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:28:11 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

d’une heure apres la délivrance.»® Elle est retrouvée par des religieuses qui, n’ayant
aucun billet, indice qui ’accompagne, lui donneront le nom de Laudes, «louange»,
faisant référence a I’office du matin composé de psaumes et de cantiques a la louange
de Dieu’. Le nom n’est pas le fruit du hasard (Cirlot, 226), car les années passées au
sein de la communauté des religieuses marqueront la vie du personnage, semeront la
foi dans son ame et la détermineront de chercher Dieu a travers toute sa vie. Comme
le titre du roman I’indique — référence claire au poéme d’Apollinaire Chanson du mal-
aimé —, Laudes est une mal-aimée, puisque toute sa vie elle ne fera que chercher a
remplir le vide provoqué par ses parents. Le manque de racines et d’appartenance a une
lignée la hanteront toute sa vie : « Mon arbre généalogique est un bonzai tout ébranché,
cul-de-jatte coté racines. » (CM, 14). L’expulsion du monastére a 1’age de cinq ans
représentera le début de son périple qui ressemble a un vrai récit picaresque. D’abord,
elle est confiée a une veuve, Léontine qui gardait des enfants juifs afin de sauver leur
vie pendant I’Occupation. Entrainée par les autres enfants de la maison impatients de
revoir leurs parents, elle commence a attendre aussi les siens, méme si elle ne les a
jamais connus. « La transmission d’un discours sur 1’origine est muette en raison de
I’absence d’adultes détenteurs d’une mémoire familiale pour circonscrire I’événement
de la naissance. S’¢labore alors un roman familial». (Chareyron, 215). Faute des parents,
I’imagination de Laudes les crée a son gré : « Bientot, me répétais-je inlassablement, les
miens viendront, éclatants de blancheur tels les anges veillant au bord du tombeau vide,
leurs yeux auront la couleur des framboises et leurs baisers, un gotit de fruit. » (CM, 28).
Lattente innocente de la fille est vaine, les siens ne la chercheront pas, Léontine meurt
et elle doit de nouveau repartir a zéro : « Mon enfance est morte le jour ou j’ai compris
que mon pere et ma mere ne viendront jamais. » (CM, 44).

A travers le roman, la protagoniste a une série de réves et des visions concentrés
autour de la figure maternelle qui compensent la réalité défectueuse (Thoizet, 31):

Les silhouettes des groupes des merisiers se sont détachées du groupe d’arbres
[...]Leur tournoiement s’est peu a peu accéléré jusqu’a devenir folle giration et les
femmes merisiers se sont transformées en flambeaux de neige incandescente]...]
Ma mére, se trouvait-elle parmi ses femmes échevelés, mi- végétales, mi- foudre
blanche ? Venait-elle m’adresser un salut au seuil de mon adolescence ? (CM, 63).

Toute la vie de Laudes devient ainsi quéte de la mére, la fille la cherchant
méme au sein de la nature. Dans un entretien sur I’ceuvre de Sylvie Germain, le
psychanalyste Beatrice Lehalle soutient que dans 1’ceuvre germanienne, « le deuil est
mouvement ». (Goulet 2008, 303). L’idée définit parfaitement la situation de Laudes
qui sera obligée a franchir plusieurs deuils, chaque épreuve étant une autre étape de
son chemin vers la lumiére.

Mais, avant d’acquérir la lumiére, Laudes connaitra les tréfonds de la douleur.
Dans son article Deuil et mélancolie®, Freud fait la différence entre ces deux notions

6 Germain, Sylvie. 2002. Chanson des mal-aimants. Paris: Editions Gallimard, coll. « Folio », p. 13.
Dorénavant noté par « CM » suivi du numéro de la page.

" Trésor de la Langue Frangaise informatisé. URL : <http://atilf.atilf.fr/> (Consulté le 17 mars 2018).

8 Freud, Sigmund. « Deuil et mélancolie. Extrait de Métapsychologie », in Sociétés, vol. 4, no. 86, 2004,
pp- 7-19.

414

BDD-A31353
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:28:11 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

qui se superposent jusqu’a un point : « Le mélancolique présente encore un trait qui est
absent dans le deuil, a savoir une diminution extraordinaire de son sentiment d’estime
du moi, un immense appauvrissement du moi. Dans le deuil, le monde est devenu
pauvre et vide, dans la mélancolie, c’est le moi lui-méme.» Du deuil, Laudes sombre
dans la mélancolie. Elle semble un spectateur qui regarde sa vie et la vie des autres se
dérouler devant ses yeux. Le manque de lien d’appartenance détruit I’estime de soi. A
travers le roman, écrit a la premiére personne nous retrouvons I’auto-caractérisation du
personnage qui se présente comme : « paquet indésirable » (CM, 34), « chien bavard
sans collier » (CM, 57), « la gamine sans pedigree » fille « préposée aux déchets »,
« tellement insignifiante aux yeux de gens qu’il me semblait parfois méme pas projeter
de ’ombre ». (CM, 143). En plus, elle nait avec un signe distinctif : elle est une albinos,
ce qui affecte aussi sa confiance en soi. Dés son enfance on la nomme : « Laideron »,
« Flaque-de-lait, Tronche-de-lune, Baton-de-craie, le Spectre, Sang-de-navet. »(CM,
17). Elle-méme se caractérise par « merle blanc », d’une « inaltérable blancheur de sac
de farine ». (CM, 37).

Apres la mort de Léontine, Laudes est confiée a une famille d’aubergistes afin
de les aider dans leur maison. La famille était froide et indifférente, ne lui montrant
aucun signe d’affection. Chez eux, la fille : « pataugeai[t] dans la gadoue, la fiente des
volailles gloussants et cancanants, inaptes au vol, au chant ; des castrés du ciel. » (CM,
49). Elle s’identifie a ces oiseaux, puisque elle aussi, elle se sent « amputée de mon
pere et de ma mere, d’espace, de hauteur ». (CM, 49). Un meurtre au sein de la famille
Marrou la poussera a partir dans la montagne, chercher la paix et un abri. Terrifi¢e
face a la violence des humains, ¢’est pour la premiére fois qu’elle est incapable de
prononcer une priere qu’elle a apprise au monastere et qu’elle a toujours prononcée
dans les moments sombres de sa vie : « Reste avec nous, Seigneur, le soir tombe. »°
A ce choc, suit une période de relative tranquillité, pendant huit années elle servira la
baronne Elvire Fontelauze d’Engrace, une vieille femme a laquelle Laudes s’attachera
profondément. Mais aprés sa mort, la protagoniste se voit de nouveau obligée a se
chercher une place pour vivre. Elle travaillera comme femme de ménage dans un hotel,
« Les Palombes », puis a « L’Hotellerie des Mimosas ». Ensuite elle sera servante
dans un bordel, Le relais des Baladins et dans la brasserie d’une gare. Pendant toute sa
vie nomade, Laudes ne cessera de chercher ’amour de sa meére. Sa quéte s’assombrit
et se transforme dans une descente aux enfers. « La quéte d’Eurydice devient une
descente dans I’enfer du cceur» (Kushner, 23), puisque « la mére-Eurydice » s’¢loigne
de plus en plus. Outre la souffrance provoquée par I’absence de ses parents, Laudes
connaitra aussi la déception dans I’amour. La description de sa douleur rappelle un
univers infernal : « Ce ciel de platre était un miroir ou se réfléchissaient la blancheur
de ma peau, la lividité de mon cceur, le dénuement de ma vie ; et le teint de cadavre de
I’amour. » (CM, 178). Au lieu de la pousser vers la surface, apres le départ de son amant
elle s’enfoncera davantage dans la détresse. Elle part de nouveau, cette fois chez une
vieille dame, Philoméene Tuttu, pour laquelle elle fera le ménage et lira.

L’apogée de son désespoir surgit lors de 1’assassinat de Philoméne par des
voyous. La vue cadavre de celle-ci, jette Laudes dans le néant : « Cette hideur m’a

9 Luc, 24;29.

415

BDD-A31353
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:28:11 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

assommeée, je suis tombée dans un trou noir. » (CM, 192). La référence aux ténebres,
décrites par Ovide comme « ces lieux pleins d’épouvante » (Ovide, 321) est clairement
mentionnée dans le roman : « Quand enfin je suis retournée a la surface de moi-méme,
le nom que j’ai articulé n’a pas été celui de Philoméne — I’épouvante 1’avait chassé de
mon esprit — mais : Eurydice. » (CM, 192). Eurydice n’est pas seulement son amant
(comme le mythe I’indique), mais tous ceux dont elle a effleuré la présence et qu’elle
a vite perdus et surtout, sa mere. « La figure d’Eurydice condense tous les visages,
tous les appels lancés a autrui, toute la personne humaine ramassée et signifiée en son
visage. » (Thoizet, 31). Laudes-Orphée descend dans 1I’Enfer pour chercher I’amour,
I’amour qu’elle a mendié pendant toute sa vie. La voix, un mythéme du mythe orphique
mentionné par Gilbert Durand'’, la voix de Laudes gardera les traces de sa quéte : « Ma
voix n’est pas sortie indemne [...] Elle est soudaine devenue sourde, mélant la raucité
et des feulements étouffés. » (CM, 193).

« Magnus est un peu le petit frére de Laudes » (Goulet 2006, 207), étant aussi
le type de I’enfant orphelin qui, cette fois, perd sa famille dans les bombardements de
Hambourg en juillet 1943. Le choc de la tragédie marque a jamais la vie du personnage,
effacant de sa mémoire la premiére période de son enfance. Durant toute sa vie nomade,
a D’instar de Laudes, il ne fera que chercher ses parents et surtout soi-méme et Dieu,
« son itinéraire picaresque [se] transforme[ant] en quéte spirituelle.» (Goulet 2006,
207). Le mythe de I’Enfer rythme le roman, le protagoniste descend dans 1’abime du
désespoir, connait le golit du néant, mais réussit maintes fois a se remettre en marche,
sortir a la surface et, a la fin du roman, connaitre I’harmonie régnant entre la nature et
la transcendance.

Apres une Ouverture, le roman débute avec le Fragment 2 pour souligner le trou
qui caractérise la mémoire du personnage. Le protagoniste, « oublieux et mutique »'!
est surpris dans la famille du docteur Dukental, le lecteur apprenant ultérieurement —
page 93 — que le Fragment I aurait di comprendre le «vrai» événement catastrophique
qui jette ’enfant dans le silence et I’oubli, non pas la fiévre — comme sa meére lui
raconte —, mais les bombes qui s’abattent sur Hambourg dans le cadre de 1’opération
Gomorrhe pendant la Deuxiéme Guerre mondiale. Ainsi, I’histoire de Magnus
commence en plein enfer : « Il meurt tout vif, 13, face a la fournaise, il meurt a sa
mémoire, a sa langue, a son nom. Son esprit se pétrifie, son cceur se condense en un
bloc de sel. » (M, 94). L’écrivaine associe 1’état du personnage a une mort symbolique
pour renforcer les effets désastreux de la guerre sur son existence a venir. Le nom de
I’opération renvoie évidemment a 1’épisode biblique ou, dans sa colére, Dieu punit les
cités Sodome et Gomorrhe. C’est Théa Dukental qui le sortira de cet univers infernal et
I’introduira dans un univers de conte qui, pourtant s’avére un mensonge. Profitant de
cet enfant «renouveau-né» (M, 96), « a I’esprit nu », « sain de corps et de race »,
a I’instar de Pygmalion (Goulet 2006, 215), elle le modele a son gré, lui créant des
origines imaginaires. La présence du gargon jouera un role thérapeutique pour Théa qui
ne pouvait pas enfanter et venait de perdre ses deux freres cadets dans la guerre. Mais,

1" Durand, Gilbert. « Les nostalgies d’Orphée. Petite legon de mythanalyse» in Religiologiques, no 15. [En
Ligne]. 1997. URL <http://www.religiologiques.ugam.ca/nol5/durand.html> (Consulté le 16 mars 2018).
" Germain, Sylvie. 2005. Magnus. Paris: Editions Albin Michel, p. 15. Dorénavant noté par « M » suivi
du numéro de la page.

416

BDD-A31353
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:28:11 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

apres la mort de Hitler, les Dukental sont obligés de s’enfuir et de cacher leur identité
saillie de sang sous un autre nom, immaculé, celui de Keller. Cependant, en allemand
« Keller » signifie « cellier », piece attenante a une maison qui se construit sous la
terre, ce qui prouve, encore une fois, I’ignominie des personnages et leur appartenance
chtonienne. L’atmosphere environnante est accablante, infernale, gardant a chaque pas
les traces des combats : « il vit toujours dans un paysage des ruines ». (M, 40). Les
atrocités du nazisme une fois dévoilées, laissent entrevoir I’enfer dissimulé derriére
une idéologie absurde : « des monceaux de corps squelettiques pareils a des fagots
de bois blanc jetés en vrac, des morts-vivants aux yeux énormes hallucinés dans des
trous d’ombre. » (M, 40). L’univers magique tiss¢ par Théa commence a s’écrouler,
Franz Keller grandit et commence a prendre conscience de 1’illusion cachée derriere
les histoires racontées par sa mére : « il flaire bien de forts relents de mauvaise foi et
de malhonnéteté dans les propos acrimonieux de sa mere. » (M, 41). L’accusation
de son pére comme criminel de guerre et sa prétendue mort au Mexique jettent, de
nouveau, 1’enfant dans le désespoir : « Franz-Georg se replie sur lui-méme, plus seul
et désempare que jamais. » (M, 46). La souffrance culmine avec « ’adieu sans appel »
(M, 51) organisé par Théa qui, sentant I’odeur de sa mort, I’envoie vivre chez son frere
Lothar a Londres.

Suivant le conseil de son oncle, il change de nom et choisit de s’appeler Adam,
afin de marquer un nouveau commencement. Lothar, pasteur chrétien, offre au jeune
garcon une bonne éducation et un exemple de pére de famille. Chez lui, Adam connait
une période de relative paix, méme s’il lui manque 1’amour parental. En effet, toute
sa vie est caractérisée par « 1’avidité affective »'2, puisqu’il cherchera a combler
I’absence des siens a travers chaque nouvelle relation tissée. Parti au Mexique sur les
traces de son pere, il découvre le roman Pedro Paramo de Juan Rulfo et s’identifie
au protagoniste qui, lui aussi était « le fils en quéte de son géniteur dissous dans la
poussiere brilante de Comala ». (M, 83). Adam arrive & Comala « village de nulle
part, de partout, licu insituable et obsédant » (M, 83) ou, la chaleur intense et le soleil
ardent, lui provoquent « une crue de visions sonores ». (M, 87). L’écrivain décrit
« une véritable descente aux Enfers de son héros » (Goulet 2006, 225), qui revit le
cataclysme de Hambourg. Les italiques marquent I’insertion d’une réverie qui ponctue
la trame fragmentée des événements romanesques. Le paysage est apocalyptique : « Il
sent 1’acre pestilence des chairs briilées, la fadeur nauséeuse des chairs bouillies, la
puanteur du sang et des visceres » (M, 89), complété par une « orgie des couleurs »
(M, 89) spécifiques au feu : « jaune cru, coulées vermeilles, orange aveuglant » (M,
89). L’aspect destructeur du feu'® renvoie a I’enfer ou « le feu ne s’éteint pas »'.
Dans cette fournaise eschatologique, il voit « une femme se couvrir des flammeches
safran » (M, 89) et se rend compte que la « femme-flambeau » (M, 89) n’est autre que
sa mere biologique. Ses sentiments se confondent, il éprouve de ’apaisaient sachant

12 Lemay, Michel « Les conséquences de 1’abandon sur le développement psychosocial de I’enfant et
dans ses relations personnelles et sociales ». [En ligne]. 2002. URL : <https://www.usherbrooke.ca/droit/
fileadmin/sites/droit/documents/RDUS/volume 25/25-12-lemay.pdf> (Consulté le 15 mai 2018).

13 Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain. 2000. Dictionnaire des symboles. Paris: Editions Robert Laffon/
Jupiter, p. 435.

14 Marc, 9;43.

417

BDD-A31353
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:28:11 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

que les origines Dukental ne sont qu’un mensonge, mais, il est dé¢u par sa mémoire
qui « bute sur ce corps carbonisé¢ » (M, 101), le corps de sa mére, et n’éclaire pas
toujours sa premiere enfance. « L’enfant abandonné et solitaire, plusieurs fois anéanti
et renaissant » (Goulet 2006, 226), sort de nouveau a la surface, cette fois a 1’aide
de son premier amour, May Glenearstones. La nouvelle naissance est marquée par
le nouvel changement de nom, il renonce a Adam et reprend le nom de son ours en
peluche, Magnus, « ['unique témoin de ses origines ». (Goulet 2006, 211). Suivant
la définition de Freud, (Freud 1965, 157) I’ours Magnus devient son totem, un objet
matériel auquel on voue un respect superstitieux, parfois un ancétre, ou un esprit
protecteur et bienfaiteur, considérant qu’entre I’homme et lui il existe une relation
particuliére. « « Magnus ?... Qui est Magnus ? » demande May penchée vers Adam.
« C’est moi », dit-il. [...] Juan Preciado est d¢ja mort quand I’histoire commence. Eh
bien, moi aussi j’étais mort & ma maniere. » (M, 105). L’identification totémique du
protagoniste a son ours témoigne du « monde archaique et chtonien qui caractérise
« la crypte » [du héros] ». (Goulet 2006, 94). La relation avec May [’aidera a sortir
de I’enfer de Comala, « grace a elle, il rompt enfin avec ses fantomes, perd de vue
son passé ». (M, 120). Malheureusement, aprés une relation heureuse d’une dizaine
d’années, May meurt atteinte d une grave maladie, sa disparition provoquant a Magnus
« le méme gout de néant » (M, 135) que la vie lui a déja pleinement fait connaitre. « Il
n’est pas veuf de la femme aimée, mais orphelin » (M, 135), puisque, étant de dix ans
son ainée, une femme mire qui lui a offert de la stabilité, May a remplacé la figure de
sa mere jamais connue. Un « anthropophage de 1’amour »'* comme tous les enfants
abandonnés, Magnus cherche inlassablement a combler les carences affectives de son
enfance. Heureusement, la vie lui sourit encore une fois et il réussit a dépasser le deuil
provoqué par la mort de May a I’aide d’un autre amour, Peggy Bell, celle qui, dans son
adolescence lui a volé le premier baiser. Pendant sept ans ils vivent heureux a Vienne
et Magnus scelle leur amour d’un anneau, « une alliance de fiancailles perpétuelles ».
(M, 204). « Perpétuellesy, éternelles, car elles ne se matérialiseront pas, Peggy est tuée
par I’ancien criminel de guerre, Clemens Dukental qui, se sentant découvert, essaie
d’éliminer ses dénonciateurs. « Mais tels Orphée et la femme de Loth, le personnage
ne se retourne pas impunément vers son enfance passée » (Thoizet, 6), il perd sa bien-
aimée, son Eurydice, Peggy. « Magnus a tout perdu pour s’étre trop fougueusement,
présomptueusement, improvise détective et vengeur. » (M, 221). De nouveau, le
gouffre du néant s’ouvre devant lui, puisqu’il a failli sortir de I’enfer ses Eurydice
perdues : sa mére, May et Peggy. « Magnus une fois encore repart de zéro. [...]JUn
rien radical régne en lui. » (M, 223). A travers une Litanie profondément touchante, il
évoque tous ceux qu’il porte dans son « cceur palimpseste » (M, 193), il leur demande
secours et soulagement : « Peggy Bell, appelle-moi [...] Lothar mon ami mon pére,
appelle-moi [...] May, m’entends-tu ? [...] Et toi, ma mére ma brulée ma brilure,
m’entends-tu ? » (M, 241-242). Toute sa « crypte » est dévoilée : ses amours perdues,
I’absence de sa mére et sa mémoire fragmentaire.

15 Lemay, Michel. « Les conséquences de 1’abandon sur le développement psychosocial de I’enfant et
dans ses relations personnelles et sociales ». [En ligne]. 2002. URL : <https://www.usherbrooke.ca/droit/
fileadmin/sites/droit/documents/RDUS/volume_25/25-12-lemay.pdf> (Consulté le 15 mai 2018).

418

BDD-A31353
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:28:11 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

3. Anabase et révélation spirituelle

Le trajet de Laudes suit le cycle du mythe de I’enfer puisque aprées étre descendue
dans les ténebres, elle remonte «vers de meilleures eaux» (Dante, 139). Elle se rend
compte que seulement au sein de la nature elle retrouvera la paix de I’ame, dans un décor
presque idyllique qui rappelle 1’ Age d’or ot régnait « un printemps éternel » (Ovide 1992,
46): « La montagne [...] ma famille, mon origine, mon socle, c’était elle. » (CM, 136).
Elle cherche la solitude des ermites, afin d’acquérir I’accomplissement de son existence :
«Il's’agit d’un choix de solitude [...]pour s’inviter a une réflexion d’ordre philosophique
qui sollicite un certain ascétisme. » (Dotan 2008, 265). Car, a la fin du roman, Laudes
retrouve Dieu. Elle le croyait perdu, pourtant, la priére apprise au monastére, lui revient
sur les levres : « Reste avec nous, Seigneur, le soir tombe ». Serenela Ghiteanu dit
que toute la vie du protagoniste n’a été que le chemin vers cette découverte spirituelle.
(Ghiteanu, 224). Le désir d’infini est une caractéristique de I’ceuvre de Sylvie Germain
puisque « I’idée de I’infini désigne une hauteur et une noblesse, une transcendance ».
(Levinas 1971, 31). La quéte de Laudes est terminée puisqu’elle se rend compte que tout
I’amour qu’elle a cherché, c’est seulement Dieu qui peut le lui offrir. En revenant a la
source d’inspiration du titre du roman, le poéme d’Apollinaire : « J’ai hiverné dans mon
passé/Revienne le soleil de Paques/Pour chauffer un cceur plus glacé/Que les quarante
de Sébaste/Moins que ma vie martyrisés », ses vers semblent caractériser parfaitement la
vie de Laudes. Apres une vie comparable a celle d’une martyre, elle retrouve « le soleil
de Paques », qui n’est autre que le soleil de la Résurrection. La derniére vision de Laudes
est un sourire, c’est le sourire de Dieu qui Iui demande de rester avec lui « pour veiller
dans le froid et I’obscurité de la terre ». (CM, 270).

A P’instar de Laudes, Magnus choisit la nature afin de « laver son regard, le
dépouiller de son trop-plein d’images » (M, 224), il s’isole dans le Morvan si cher a
Sylvie Germain, le terroir de ses ancétres. « L’homme-ours désireux d’hiberner » (M,
224), veut guérir en cherchant au sein de la nature « le dénudement de soi ». (M, 227).
L’écrivaine clot le roman par une derniére sortie a la surface qui marque la fin de la
quéte spirituelle du protagoniste. Dans 1’isolement, il rencontre un ermite, frére Jean,
plus précisément Blaise-le-Laid de Jours de colére, qui aidera Magnus a rencontrer
Dieu et soi-méme au-dela de ses origines floues. « Alors, ton nom, tu 1’as retrouvé ?
— Magnus. — Ah ? Tu es str ? [...] Pourquoi doutez-vous de mon nom ? [...]Bah,
les noms, il arrive qu’on en change au cours d’une vie. » (M, 246-247). Le moine
devine le trouble intérieur de Magnus et I’invite dans « un conte désuet intercalé par
inadvertance dans le roman décousu de sa vie » (M, 249), lui avouant qu’il a besoin de
lui pour atteindre des sentiments introuvables dans la solitude. Frére Jean initie Magnus
a la méditation silencieuse, a I’écoute du silence qui le rend « capable de distinguer le
souffle infime d’une feuille qui tombe. » (M, 255). Ensuite, concentrés sur « I’oubli de
soi — sur une excavation, un évidement de soi » (M, 256), les deux deviennent « si unis
dans cet abandon » (M, 257), que Magnus ressent une caresse au-dedans de son corps.
L’intercession est réciproque, si Frére Jean aide Magnus a retrouver Dieu, Magnus aide
I’ermite a connaitre la communion fraternelle dans la pricre.

Plusieurs indices prouvent que la fin de la quéte spirituelle du protagoniste est
signalée par la rencontre de Dieu. Tourmenté par la connaissance de son vrai nom, il

419

BDD-A31353
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:28:11 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

tombe dans une réverie et dessine dans la poussiere, avec ses doigts, « un autre nom qui
lui est totalement étranger ». (M, 240). Pourtant, quand il se réveille « il ne distingue
plus qu’une lettre : un « I » ». (M, 243). La lettre « 1 » pourrait faire référence a Elie
vu que « sa communion dans le souffle renvoie directement a la rencontre d’Elie sur le
mont Horeb » (Houriez, Mayaux, 63), un des textes bibliques préférés de Lothar. Mais,
la lettre « 1 » rappelle aussi « le nom générique de Dieu dans la langue hébraique »'¢,
« El ». Ensuite, pour son anniversaire, le 15 aout', frére Jean invite Magnus a un
repas qui rappelle la Cene du jeudi saint : « Lothar et aussi May et Peggy auraient pu
s’inviter a leur table ce jour-la pour partager le verre rempli en I’honneur de I’Ange du
Verbe. Un tel verre est inépuisable, infiniment partageable ». (M, 264). Lors de la Céne,
Jésus-Christ institue I’Eucharistie par laquelle « il se donna lui-méme en nourriture a
ses disciples »'®, puisque son sang et son corps sont considérés étre « inépuisables,
infiniment partageable[s] », scellant de cette maniere la nouvelle alliance qui promet
une vie éternelle. A la différence de Laudes, Magnus, une fois la paix de I’ame acquise,
choisit de partir, dans I’ceuvre de Sylvie Germain « la partance [étant] délivrance ».
(Germain 2000, 167). Il n’est plus obsédé de trouver son vrai nom qui s’est effacé dans
la poussiére, « cela n’a plus d’importance, ce nom s’est inscrit sur la peau de son cceur
». (M, 263). « Alors que le mouvement initial fraye le parcours du protagoniste dans sa
descente aux enfers, le mouvement final s’évade vers ’ailleurs ». (Dotan 2015, 32). 11
n’essaie plus de s’échapper a son propre destin, « il ne fuit plus, il part au-devant de son
nom qui toujours le précede ». (M, 263). La fin ouverte du roman est enveloppée dans
une atmosphére d’harmonie, d’acceptation, d’espoir, le protagoniste réussit a faire son
deuil, vivre avec sa douleur et découvrir la force nécessaire pour recommencer.

4. Conclusions

Pour conclure, Laudes et Magnus ainsi que tous les autres personnages
germaniens, aprés une longue traversée des ténebres, retrouvent la lumiere. « Sylvie
Germain n’est pas la romanci¢re des happy ends, mais celle qui scrute les effets du
mal dans le monde et du malheur dans I’homme, et dessine des voies qui permettent
de les surmonter ». (Goulet 2006, 94). Dans I’ceuvre germanienne, « on constate donc,
réguliérement, la mise en écriture d’un double mouvement : I’un plongeant dans le vide
et générant chez le protagoniste un évidement qui serait une préparation a un second
mouvement, d’ascension, de récupération, de réhabilitation ». (Dotan 2015, 29). Méme
si I’univers obscure décrit par 1’auteur semble sans issue, a travers son écriture, Sylvie
Germain soutient que tout n’est pas perdu, qu’il nous reste une petite porte donnant vers
I’espoir. Laudes et Magnus retrouvent le réconfort dans la nature et de cette maniere
« I’ancien « enfant trouvé » y crée son réve du « roman familial ou la nature prend la
place de la mére et Dieu celui du pére ». (Thoizet, 32). Les personnages germaniens
ne sont pas seulement « cryptophores » (Goulet 2006, 14), porteurs d’une crypte, mais
aussi « christophores », porteurs de Christ, car a la fin du roman ils retrouvent le chemin

16 Vigouroux, Fulcran (dir.).1912. Dictionnaire de la Bible. Paris: Editions Letouzey et Ané, 3¢ tome, p. 1627.
1" Dans Jours de colere, tous les enfants de la famille Mauperthuis naissent le 15 aot, jour de I’ Assomption
de la Vierge Marie.

18 Vigouroux, Fulcran (dir.).1912. Dictionnaire de la Bible. Paris: Editions Letouzey et Ané, 3¢ tome, p.408.

420

BDD-A31353
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:28:11 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

vers la surface, vers Dieu. Ils descendent, a I’instar d’Orphée et du Christ aux enfers, et
apres cette « immersion infernale » (Dotan 2015, 29), en ressortent victorieux en tant
que figures christiques.

Bibliographie

Textes de références
Dante, Alighieri. 1829. La divine comédie. Paris: Editions Imprimerie de la Chevardiere.
Germain, Sylvie. 2000. Mourir un peu. Paris: Desclée de Brouwer.
Germain, Sylvie. 2002. Chanson des mal-aimants. Paris: Editions Gallimard, coll. « Folio ».
Germain, Sylvie. 2005. Magnus. Paris: Editions Albin Michel.
Ovide. 1992. Les Métamorphoses. Paris: Editions Gallimard.

Ouvrages critiques

Berankova, Eva. 2005. « L’écriture mythologique de Sylvie Germain : anachronisme ou innovation
poétique ? » in Etudes frangaises en Slovaquie. Vol. 10. Presov : Université de Presov.

Brunel, Pierre. 1992. Mythocritique. Paris: Editions Presses universitaires de France.

Chareyron, Heléne. 2008. « Voyage au pays des peres », in L univers de Sylvie Germain. Caen: Presses
universitaires de Caen.

Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain. 2000. Dictionnaire des symboles. Paris: Editions Robert Laffon/Jupiter.
Cirlot, Juan Eduardo. 1971. 4 Dictionary of Symbols. Londres: Editions Routledge, 2¢edition.

Creton, Laurence. 2005. « Du mal d’aimer dans le désert » ou les céphalophores, disciples modernes
d’Orphée dans I’ceuvre de Sylvie Germain » in Roman 20-50. Vol. 1, no 39. Société Roman.

Dotan, Isabelle. 2008. « Les échappées tragiques de la douleur » in L’univers de Sylvie Germain. Caen:
Editions Presses universitaires de Caen.

Dotan, Isabelle. 2015. « D’une simplicité merveilleuse au ravissement mystique » in Sylvie Germain
devant le mystere, le fantastique et le merveilleux. Caen: Presses universitaires de Caen.

Freud, Sigmund. 1965. Totem et tabou. Paris: Editions Payot.

Freud, Sigmund. 2004. « Deuil et mélancolie. Extrait de Métapsychologie », in Sociétés. Vol. 4, no 86.
Ghiteanu, Serenela. 2010. Sylvie Germain. La Grace et la Chute. lasi: Institutul European.

Goulet, Alain (dir.). 2008. L univers de Sylvie Germain. Caen: Presses universitaires de Caen.

Goulet, Alain. 2006. « Magnus : conte, roman d’apprentissage, fable » in Sylvie Germain et son ceuvre.
Bucarest: Editions Est.

Goulet, Alain. 2006. Sylvie Germain : eeuvre romanesque. Paris: Editions L’Harmattan.

Houriez, Jacques, Mayaux, Catherine. 2006. « La grammaire du merveilleux dans quatre romans de Sylvie
Germain » in Sylvie Germain et son ceuvre. Bucarest: Editions Est.

Kushner, Eva. 1961. Le mythe d’Orphée dans la littérature francaise contemporaine.Paris: Editions Nizet.
Levinas, Emmanuel. 1971. Totalité et infini. Essai sur [’extériorité. Paris: Editions Brodard et Taupin.

Logi¢, Laetia. 2006. « Le corps mélancolique : présence de I’androgyne dans I’ceuvre de Sylvie Germain »
in Sylvie Germain et son ceuvre. Bucarest: Editions Est.

Thoizet, Evelyne (dir.). 2006. Sylvie Germain, éclats d’enfance, Cahiers Robinson. No 20. Arras :
Université d’Artois, UFR de Lettres modernes.

Vigouroux, Fulcran (dir.). 1912. Dictionnaire de la Bible. Paris: Editions Letouzey et Ané, 3° tome.

421

BDD-A31353
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:28:11 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

Sitographie
Durand, Gilbert. « Les nostalgies d’Orphée. Petite legon de mythanalyse» in Religiologiques, no 15. [En

Ligne]. 1997. URL <http://www.religiologiques.ugam.ca/nol5/durand.html> (Consulté le 16 mars
2018).

Lemay, Michel. « Les conséquences de I’abandon sur le développement psychosocial de I’enfant et dans
ses relations personnelles et sociales ». [En ligne]. 2002. URL : <https://www.usherbrooke.ca/droit/
fileadmin/sites/droit/documents/RDUS/volume 25/25-12-lemay.pdf> (Consulté le 15 mai 2018).

Coyault, Sylviane, Germain, Sylvie. « La fabrique de I’'imaginaire, le mythe, la société et 1’histoire chez
Sylvie Germain » [En ligne]. 2016. URL : <http://sociopoetiques.univbpclermont.fr/mythes-contes-
et-sociopoetique/voix-contemporaines/la-fabrique-de-1-imaginaire-le-mythe-la-societe-et-1-histoire-
chezsylvie-germain> (Consulté le 15 mars 2018).

Trésor de la Langue Frangaise informatisé. URL : <http:/atilf.atilf.fr/> (Consulté le 17 mars 2018).

422

BDD-A31353
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:28:11 UTC)


http://www.tcpdf.org

