Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

Cem ALGUL | L’altérité ottomane dans la littérature
,  (Universit¢ Sorbonne, France | francaise de voyage du XVIe siécle
Ecole Doctorale 111, Centre étude
de la langue et des littératures
frangaises 16-18)

Résume : L’existence de I’Empire Ottoman prend une véritable consistance a partir de 1453, mais ¢’est
avec Soliman que I’expansion de cet Empire pousse les puissances occidentales a se pencher sur la question
turque. Seule la France se distingue par le biais de Frangois I* en essayant de nouer des liens commerciaux
mais aussi politiques avec la Sublime Porte. Frangois I*, critiqué par les royaumes occidentaux pour son
alliance, va adopter une attitude contradictoire a travers des traités et des engagements avec Soliman et
Charles Quint, mettant a jour I’instabilité de la politique levantine francaise et la nécessité de contrdler
cet Autre menagant. En 1535, ’Empire Ottoman autorise 1’installation d’une ambassade et marque ainsi
le début de voyages politiques auxquels vont se joindre nombre d’érudits en tant qu’envoyés culturels. La
littérature de voyage va donc prendre une grande importance et les voyageurs vont se succéder. Ces récits
de voyage constituent des preuves de la perception et de la retranscription d’une altérité aussi cruciale que
I’altérité ottomane (qui compte une certaine population roumaine) du XVI® siecle.

Mots-clés : voyage, savoir, altérité, identité, politique.

Abstract: (The Ottoman alterity in the French travel literature of the sixteenth century) The
existence of the Ottoman Empire takes a real consistency from 1453. Only it is with Soliman that the
expansion pushes the western powers to look into the Turkish situation. France, through Francis I, tries to
establish commercial but also political bonds with the Sublime Porte. Francis I, criticized by the western
kingdoms for his alliance, then adopts a contradictory attitude through treaties and commitments with
Soliman and Charles V, exposing the instability of French Levantine politics and the need to control this
threatening Other. In 1535, the Ottoman Empire allows the installation of an embassy, and marks the
beginning of political trips to which many scholars will join as cultural emissaries. These travel stories
constitute evidence of the perception and transcribing of an alterity as crucial as the Ottoman’s one in the
sixteenth century.

Keywords: travel, knowledge, alterity, identity, politics.

L’existence de I’Empire Ottoman, aux yeux du monde occidental, ne prend une
véritable consistance qu’a partir de 1453 et la prise de Constantinople par I’armée de
Mehmet II. Le processus de reconnaissance de cette nouvelle puissance est lent mais
les politiques de conquéte des Sultans font naitre une peur mélée de fascination dans
le monde occidental, notamment au début du XVI° siécle avec le régne de Selim I
C’est avec Soliman, qualifié¢ de « magnifique », que I’expansion continue et pousse les
puissances occidentales a se pencher sur la question turque. L’Italie commerce déja avec
les Ottomans du fait de leur proximité géographique mais le reste du monde chrétien
s’oppose farouchement a ces représentants de 1’Islam. Seule la France se distingue
par le biais de Frangois I* en essayant de nouer des liens commerciaux mais aussi
politiques avec la Sublime Porte. Le Roi de France est en effet opposé a Charles Quint
pour des querelles d’héritages royaux et Soliman est I’ennemi de Charles Quint, qui ne

310

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

cache pas sa volonté de poursuivre la politique de croisade des Rois Catholiques. Le
début des alliances entre la France et I’Empire Ottoman est estimé a ’année 1525 et la
défaite de Pavie. Francgois I¥, critiqué par les royaumes occidentaux pour son alliance,
adopte une attitude contradictoire a travers des traités et des engagements avec Soliman
et Charles Quint.

En 1535, ’Empire Ottoman autorise I’installation d’une ambassade frangaise
a Istanbul. C’est le début de voyages politiques auxquels vont se joindre un grand
nombre d’érudits en tant qu’envoyés culturels. Tandis que les voyageurs se succédent,
le récit de leurs pérégrinations commence a prendre de I’ampleur. Ces hommes
accompagnent les diplomates dans leurs déplacements au sein de I’Empire du Levant
et font des recherches destinées a étre publiées, ce qui montre bien la démarche a
priori de ces intellectuels et savants. Dans ces textes, I’importance du sens de la vue
est évidente, faisant de I’observation un gage de véracité. Le voyage s’impose comme
un nouveau moyen d’appropriation du savoir ayant pour but d’apporter de 1’ordre
a cet univers décentré par la récente découverte du Nouveau Monde, territoire qui
rend I"univers plus complet, suscitant, de ce fait, une curiosité avide. Les voyageurs
sont donc autant d’étres en mouvement qui permettent la liaison entre deux mondes
séparés, manifestant une volonté de comprendre — a travers un prisme ethnocentré
— une altérité a la fois proche et menagante, afin de mieux la vaincre. Ils adoptent
parfois un ton teinté d’opinions religieuses, subjectivité apparente qui n’enléve rien a
I’intérét de leurs écrits pour le lecteur qui sait se placer dans le contexte idéologique
et politique si particulier de ce siecle.

Concentrée essentiellement sur ’ambassade d’Aramon, qui constitue 1’age d’or
des relations diplomatiques entre le royaume de la France et ’Empire Ottoman, cette
étude s’intéresse a la diffusion d’une altérité fagonnée plus ou moins consciemment par
des nécessités politiques, culturelles et religieuses.

Nous commencerons par la définition de I’identité ottomane a travers les différents
peuples évoqués dans les récits de voyage pour aborder ensuite successivement les
questions politiques et religieuses soulevées par ces voyageurs.

La définition de I’Ottoman dans les récits de voyage met en lumiére une
contradiction intéressante entre le caractére indéfini de la désignation des différentes
populations et le souci de classification, la part d’arbitraire faisant de 1’objet qui
semble exister une réalité fictive. Aucune distinction n’est ainsi faite entre les habitants
de I’Empire lorsque ceux-ci sont évoqués tantdt comme Maures, Turcs, Arabes,
Ottomans, Mahométans. Ce flou entourant la figure de 1’ Autre dans le discours tranche
catégoriquement avec les classifications presque mathématiques qui s’effectuent sur le
fondement d’une hiérarchie entre les différentes populations, lesquelles perdent ainsi
leur individualité et, avec elle, leur diversité. Il y a chez tous ces auteurs une pratique
d’englobement de I’ Autre pour une meilleure classification qui a pour conséquence de
poser des limites a cette altérité que 1’on veut saisir : il s’agit de comprendre mais aussi
de tenir physiquement.

Les Turcs sont les plus cités : leur obéissance est unanimement louée, leur
discipline fascine littéralement les voyageurs et, a travers eux, le monde occidental
dans son ensemble. IIs sont per¢gus comme un peuple uni, totalement soumis au Sultan,
ce qui apparait nettement dans les passages qui traitent de cette qualité particulicre :

311

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

I’ordre qui régne s’oppose alors a la situation des royaumes chrétiens, divisés aussi
bien intérieurement qu’entre eux. Seul Jean Palerne, présent au Levant entre 1581 et
1583, se distingue des autres €crits en liant cette obéissance a un manque d’instruction.
Pierre Belon, naturaliste, membre de I’ambassade d’ Aramon, nous livre le témoignage
apparaissant comme le plus objectif de ce siecle, sans doute grace a sa démarche plus
scientifique et rigoureuse. Il insiste, lui, sur le niveau d’instruction élevé des populations
di aux medrese, écoles gratuites et mixtes mises en place par les seldjoukides. Le jeune
pelerin forézien nous montre ici toute la part de subjectivité que peut comporter un récit
de voyage a cette époque. Son rapport a cet Autre est trés souvent déterminé par ses
profondes convictions religieuses qui ne lui font voir en I’Infidéle qu’un ignorant, la
seule connaissance admise étant alors chrétienne.

L’autre trait positif des Turcs est leur humilité et leur fagon de vivre jugée simple.
Leur nourriture, constituée essentiellement de riz, viande, poisson, d’oignon et d’ail, est
décrite comme facile a préparer. Leurs foyers sont petits, comportent peu de mobilier
ou de vaisselle et les couches sont a méme le sol. Ce que certaines voix justifient par un
manque de compétence, argument déja difficilement recevable a 1I’époque, Pierre Belon
I’explique par I’absence d’hérédité dans la société ottomane. Socle social occidental,
I’hérédité est vécue comme une injustice par les Turcs ; en effet, ’Empereur dispose
librement et littéralement de tout ; de nombreuses fortunes retournent ainsi dans les
mains du souverain a la mort de leur possesseur, et la population est décrite comme
soucieuse de se distinguer dans une société fondée sur le mérite qui parait plus juste.
La difficulté a maitriser le Turc dans le présent pousse les voyageurs a se tourner vers
le passé et les origines de ce peuple punisseur ; les avis divergent beaucoup sur ce point
sans qu’aucune hypothese cohérente ne se distingue vraiment. Concernant ce rapport a
I’Histoire, Pierre Belon dément néanmoins la réputation de démolisseurs dont jouissent
les Turcs : « Je veux dire en outre que les turcs ont toujours eu cette coutume, que
quelque chateau ou forteresse qu’ils aient jamais pris est demeuré au méme état en quoi
ils I’ont trouvé, car ils ne démolissent jamais rien des édifices et engravures. »!

Les points de vue divergent sur cette question au sein de la méme ambassade mais
les autres récits se contentent simplement de rappeler « la barbarie que ces barbares en
telles affaires ont accoutumé d’user »*.

D’autres populations vivent dans I’Empire du Levant et font I’objet d’un
inventaire utilitaire fondé sur leur fonction dans la société ottomane. Cette construction
structurée de 1’altérité distingue tout d’abord les Egyptiens qui sont dépeints, sous les
plumes des voyageurs et de fagon unanime, comme la civilisation idéale et présentée
comme supérieure aux Turcs. Leur conservation des valeurs antiques justifie ce statut
particulier dans la mesure ou la redécouverte des savoirs anciens est au coeur de la
pensée du siecle. Précisons que les Occidentaux ont une meilleure connaissance —
donc maitrise — de cette altérité égyptienne dont la culture polythéiste est bien moins
menagante pour la chrétienté que la religion musulmane. De trés nombreux passages se

' Pierre BELON, Voyage au Levant. Les observations de Pierre Belon du Mans de plusieurs singularités et
choses mémorables trouvées en Gréce, Turquie, Judée, Egypte, Arabie et autres pays étranges, (Paris, G.
Corrozet, 1553), éd. A. Merle, Paris, Chandeigne, 2001, p. 257.

*Nicolas de NicoLAy, Les Quatre premiers livres des navigations et pérégrinations en la Turquie..., Anvers,
G. Silvius, 1576, éd. M.-Ch. Gomez-Géraud & S. Yérasimos, Paris, C.N.R.S., 1989, p. 74.

312

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

rapportent aux Arabes et/ou aux Maures avec I’indéfini déja évoqué qui se retrouve ici
avec une perte d’identité totale puisque sont ainsi désignés Syriens, Irakiens, Libanais,
Algériens, Iraniens. Ces populations sont confondues en une seule et ne sont pas
rattachées a leur territoire. Le portrait que les voyageurs dressent des Arabes souligne
leur saleté, leur vulgarité, leur manque de rigueur dans 1’observation de la religion
et les nombreuses attaques ou pillages dont ils sont responsables. La route suivie par
les voyageurs se confond souvent avec celle des pelerins qui se rendent a Jérusalem ;
malgré la protection du Sultan, beaucoup d’écrits rapportent des attaques de brigands
tout au long du trajet. Ils exercent le métier de constructeur, travaillent la pierre, font
notamment de la faience et de la céramique. En bas de 1’échelle, les Tsiganes sont dits
apatrides et leurs femmes sont vues comme des prostitués. Ils sont montreurs d’ours,
amuseurs publics et travaillent le fer. Enfin, sont évoqués, bien que briévement les
Géorgiens, les Serbes, les Albanais, les Abazes, les Tartares, les Karamaniens et d’autres
populations trop peu représentées et qui n’occupent pas de fonction particuliére, ce qui
limite leur intérét aux yeux des observateurs.

La derniére figure importante qui se distingue est celle du Grec, désigné comme
le mauvais occidental par excellence. Les reproches qui lui sont faits concernent son
échec dans la protection du savoir antique et sa mise en danger de 1’Occident avec
I’ouverture de la Sublime Porte au conquérant Turc et la perte de Constantinople. Se
dévoile un véritable complexe d’infériorité de ces voyageurs latins face a la suprématie
théologique helléniste. Ces discours peuvent s’expliquer par le schisme progressif qui
s’opére entre les Eglises d’Orient et d’Occident dés la moitié du XI¢ siécle, dont les
germes sont plus anciens et concernent la rivalité entre papes. L’alternative a 1’altérité
démontrée par [’assimilation consentie d’une population occidentale, et surtout
chrétienne, trouble profondément les auteurs. Les escales sur les iles égéennes révelent
une cohabitation pluriconfessionnelle qui rompt les barri¢res idéologiques et en font
des locus amoenus.

Examinons maintenant 1’aspect politique de ces récits en commengant par la
figure de I’Empereur. Celui que 1’on définit comme le premier des Turcs canalise toute
la fascination de 1’Occident pour un personnage a la t€te d’un empire qui menace les
royautés chrétiennes du vieux continent. La dynastie des Ottomans, en turc osmanli,
fait trembler le monde connu par sa politique de conquéte qui se perpétue depuis
Osman I¥, fondateur de 1I’empire et ce justement par la prise de la ville, alors byzantine,
de Mocadene. Apres cette expansion autour de la Méditerranée de ses prédécesseurs,
Mehmet II, dit « Le Conquérant », marche sur Constantinople en 1453 et fait des
Ottomans les rivaux directs de 1’Occident. Ces nombreuses conquétes permettent aux
empereurs d’accumuler les titres avec celui de Sultan tout d’abord, mot d’origine arabe
désignant le pouvoir et la force. Les dirigeants ottomans continuent également de porter
le titre de khan, titre paien hérité des chefs de tribu des Huns ainsi que des Mongols.
Ils sont aussi désignés comme padischah : littéralement maitre des rois. La prise de
Constantinople permet également a I’empereur de prétendre au titre de César aux
dépens des Habsbourg. Enfin, depuis la conquéte de I’Egypte en 1516 — juste avant les
pérégrinations de nos voyageurs — et la prise des villes saintes de La Mecque et Médine
par Selim ler, le Grand Turc porte aussi le titre de Khalife qui signifie « successeur du
prophéte » en arabe toujours et fait de lui le chef des croyants du monde musulman. Les

313

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

souverains ottomans accumulent donc les titres avec les pouvoirs et le prestige qui en
découlent ; ce qui n’échappe pas aux voyageurs frangais du XVI® siécle qui admirent
ces personnages pour la force de leur empire brillant et centralisateur. L’éducation
des dirigeants fait 1’objet d’une mesure importante de succession, celle-ci consiste a
envoyer les shahs, les jeunes princes, administrer une région de 1I’empire afin que ceux-
ci se forment a la gestion d’un territoire et deviennent des dirigeants efficaces et a méme
de régner. La culture est un ¢lément fondamental de 1’éducation des princes qui sont
tous initiés a la poésie et, en plus de la culture religieuse, il existe une culture persane
plus laique et trés présente assimilée par la cour. Soliman, dit I’Amoureux, compose
ainsi certains de ses poémes d’amour en persan. La progéniture de I’Empereur apprend
plusieurs langues et recoit une formation militaire trés poussée afin qu’ils puissent
poursuivre cette tradition expansionniste héritée de leurs ancétres. Cet étre mythifié
est systématiquement mis a I’écart de ses sujets dans les discours de voyageurs, il est
invisible, insaisissable et ses apparitions font fortes impressions sur ceux qui chance
est donnée d’y assister. C’est lui qui délimite les séjours diplomatiques a I’arrivée
et au départ, montrant ainsi, au cours d’un long protocole, la maitrise qu’il a de son
Empire. Jérome Maurand, prétre aumonier d’ Antibes nous fait le récit de la cérémonie
du baisemain fait a Soliman :

Le Grand Seigneur, dans cette troisiéme salle, était assis sur des coussins de
brocart, vétu de satin blanc, avec le turban assez peu grand ; au sommet du turban
on voyait un peu de velours cramoisi qui émergeait de trois doigts et formait qu-
elques plis ; au turban, sur le front, il y avait une sorte de rose d’or et, au milieu
de cette rose, un trés brillant rubis rond, gros comme la moitié d’une noisette ; a
I’oreille droite il avait une perle pendante, faite en forme de poire, de la grosseur
d’une noisette et trés bien faite ; sous le menton, a I’ouverture de la casaque, qui
était de moire blanche, il y avait au lieu de boutons dix ou douze trés belles perles,
de la grosseur d’un gros pois chiche. *

Ce statut d’étre invisible qui apparait comme une révélation n’est pas sans
rappeler la formule pascalienne, certes postérieure mais tout aussi pertinente, du Dieu
caché’. Le penseur affirme que le Créateur est caché par I’aveuglement de I’homme
et se révele a lui en de rares occasions. Le statut divin de I’empereur, conféré par
le titre de Calife, permet ce genre de rapprochement et explique I’interdiction, lors
de ces audiences, de regarder le Sultan. Le grand cortége de serviteurs présents au
palais pour le servir est d’ailleurs composé de muets pour éviter que le moindre mot
ne soit ébruité ou de laquais dociles, capables de rester toute une journée sans bouger
pour ne pas incommoder le Grand Turc. Tout omnipotent qu’il soit, le Sultan est
inatteignable. Les réunions du divan, conseil politique de I’empire auxquelles assistent
le gouvernement ottoman composé de quatre pachas, se tenaient en présence du vizir
mais pas du Sultan qui pouvait néanmoins surveiller ce qui se disait par une fenétre
dissimulée, pouvant voir sans étre vu. Les thémes du regard, de la dissimulation et de
la suggestion sont trés présents dans la tradition ottomane et orientale par extension.

3 Jérdome MAURAND, [tinéraire de Jérome Maurand d’Antibes a Constantinople (1544), Texte italien publié
pour la premiére fois avec une introduction et une traduction par Léon Dorez, Paris, E. Leroux, 1901, p. 217.
4 Blaise PascAL, Pensées, éd. Michel le Guern, coll. Folio classique, Paris, Gallimard, 1977.

314

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

Cet isolement du Sultan est renforcé par son assimilation au topos du sérail alors qu’il
déplace les populations selon les besoins démographiques. Véritable spectre qui hante
la ville de Constantinople, il renforce le caractére surnaturel, presque magique, qui
transparait dans les récits de voyage et qu’on retrouve dans 1’évocation d’incendies
jugés merveilleux et de tremblements de terre qui ont eu lieu dans ’ancienne capitale
byzantine, suggérant que le lieu est désormais maudit par la présence d’infidéles.

Cette figure du Grand Turc permet enfin des questionnements politiques a propos
des limites du despote a travers 1’histoire de 1’assassinat du prince Mustapha par son
pere Soliman. Roxelane, esclave orthodoxe devenue épouse du Sultan, complote avec
son gendre Rustan pour éloigner Mustapha du trone. Elle parvient a faire croire au
Sultan que Mustapha s’est réservé la princesse perse qui lui était destinée et qu’il se
prépare a se révolter contre son pere. Soliman décide donc de le faire étrangler par des
muets, selon la tradition ottomane, pour ne pas verser de sang impérial. Cet épisode va
susciter un grand intérét en Occident et notamment en France ou le Sultan sera dépeint
soit comme un despote victime de sa /ibido dominandi et qui illustre parfaitement
les limites d’un pouvoir absolu ml par des passions, soit comme un dirigeant qui
accorde la primauté a la raison d’état et va jusqu’a sacrifier son propre fils pour le
bien de I’Empire. Au XVII® siécle, les débats sur I’exercice du pouvoir continueront de
s’inspirer de cet épisode tout comme les auteurs de fiction attirés par 1’aspect tragique
de la vie du Magnifique.

L’autre versant du pouvoir Ottoman est une armée d’infideles estimée a 600 000
hommes environ. C’est bien plus que les forces militaires des royaumes chrétiens
rassemblées et ¢’est une preuve de la lucidité des voyageurs vis-a-vis de cette terrible
menace. Cette armée disciplinée meéne une vie jugée rude : « leur manicre de vivre est
tant austére en paix qu’elle nous semblera étre une vraie guerre. »°. La nette opposition
entre « leur » et « nous » montre bien I’association qui se fait, dans le discours a défaut
de se réaliser par une alliance, entre les puissances chrétiennes. Les Ottomans sont vus
comme des envoyés de Dieu venus punir la chrétienté, ces croyances sont renforcées
par le fait que la peste, calamité également attribuée au divin, ne sévisse pas en Orient
alors qu’elle frappe durement les populations occidentales. Si le courage des forces
armées infideles est sans cesse rappelé, il est aussi attribué a leur grande consommation
d’opium qui justifierait ce courage aveugle. On peut ici supposer une assimilation avec
les Haschischins, communauté musulmane chiite et mystique qui se serait servie de
drogues lors de nombreux assassinats entre la seconde moitié du XI° et le XIII® siecle.
Cette justification trouve écho dans 1’évocation du corps d’¢élite de I’armée ottomane :
les janissaires, en turc yeni ¢eri. Composée de douze mille hommes, cette confrérie,
dite de la soupe parce que nourrie de ce plat autour d’un feu, est issue du devshirme :
des enfants sont pris comme tributs dans les populations chrétiennes depuis la seconde
moitié du XIV® siecle afin d’assurer le recrutement constant d’hommes instruits.
Dans la pratique, conscients des possibilités de carriére offertes, les familles donnent
volontairement leur enfant qui part pour une instruction de qualité au sérail. Leur sort
accable les voyageurs qui voient ces serviteurs z¢élés du Sultan comme des traitres a
leur religion. Parce qu’il est composée de chrétiens, I’importance attribuée au corps

® Pierre BELON, op. cit., p. 478.

315

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

des janissaires au sein de I’armée du Turc semble disproportionnée et illustre bien la
focalisation religieuse de 1’esprit de ce siccle. L’illustre Alexandre le Grand est cité
pour avancer ’idée que les Turcs ont imité les pratiques militaires macédoniennes,
dépouillant encore de toute identité ces derniers en les privant d’existence en dehors de
ce prisme occidental. Enfin, plusieurs observations se rapportent a la flotte musulmane
jugée mauvaise. Ici, la pratique d’espionnage de certains diplomates ne laisse pas de
doute, notamment Nicolas de Nicolay dont les remarques se concentrent surtout, et
tout au long de son ouvrage, sur les fortifications et les attributs militaires de I’Empire
Ottoman. Ses remarques sur les forces navales du Sultan sont trés pertinentes et
semblent annoncer la défaite ottomane de Lépante en 1571, bataille qui est vue a tort
comme le début du déclin des Turcs.

Un autre aspect de la société ottomane positivement remarqué par les récits
étudiés est la correspondance entre le pouvoir temporel et spirituel qui se distingue
ainsi de la tradition occidentale ou ils sont historiquement en constante rivalité a
travers les différents Rois et Papes. Dans cet empire ou le Sultan est aussi Calife, la loi
dominante ne peut étre que la charia, la loi islamique. Cependant cette loi est ancienne,
un peu floue et sujette a interprétation des textes religieux déja anciens. De plus, un
code administratif est nécessaire pour concilier la vie de bon sujet du Sultan et de bon
croyant. Il faut des juristes capables de remplir cette fonction dans le monde musulman
et ces derniers sont donc des théologiens. Ces religieux sont instruits dans des écoles qui
s’averent étre dépendantes des mosquées et fondées par le pouvoir étatique. Ce cumul
des pouvoirs du Sultan fait que les juristes sont forcément des fonctionnaires d’Etat,
subordonnés aux souverains qui décident de consulter tel juriste parce qu’il est issu de
telle école de pensée. De facon indirecte, le Grand Turc concentre les trois pouvoirs :
législatif, exécutif et judiciaire. Aprés avoir affirmé la suprématie des théologiens et
gens de droit basée sur I’ame, « partie en I’homme la plus divine », Belon détaille le
fonctionnement de cette justice :

Il ne faut point de sergent en Turquie pour ajourner un homme. Mais qui-
conque voudra mener quelqu’un au juge aille lui-méme trouver celui a qui il a
affaire, et Iui dise qu’il vienne a la justice de Dieu, alors s’il y a d’autres Turcs
présent, il n’osera refuser, et allant trouver le juge qui se tient assis tout le jour
dessous un appentis pres de sa maison, ils débattront leur cause en sa présence, et
sur-le-champ le juge ordonnera ainsi que bon lui semblera. Pourquoi ne leur faut
point de solliciteurs, procureurs et avocats®.

Le scientifique approuve ce doit basé sur la foi dont les juges, appelés ulema,
interprétent la loi selon la religion et rendent la justice au quotidien, sous réserve
d’avoir été promus par le Seigneur. Dans cette pratique judiciaire, la fonction la plus
importante est celle du muphti de Constantinople qui dirige tous ces juristes, il est le
personnage symbolisant la religion dans les fictions et est 1’objet de vives critiques
et moqueries. Cependant, notons que cette justice n’est valable que pour les sujets
musulmans, les autres confessions sont chargées de leur propre justice ; elle est gérée
en interne et différe selon le millet, communauté a laquelle appartiennent les sujets.

¢ Pierre BELON, op. cit., p. 394.

316

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

Soliman fut un empereur législateur et 1’évocation de cette justice n’est pas sans
rappeler celle du roi Salomon, le nom de Soliman étant son équivalent turc. D’ailleurs,
il est intéressant de remarquer que 1’épithéte homérique de « Magnifique » attribué a
Soliman par la chrétienté différe totalement du nom turc que le souverain a laissé a la
postérité : Kanuni. Se référant a I’apport 1égislatif de ce dernier, le mot d’origine arabe
a donné le terme kandn en grec qui est devenu ensuite le mot canon et qui laisse ainsi
une intéressante trace langagiére d’interculturalité.

La question religieuse fait I’objet d’un traitement particulier puisque la grande
majorité des écrits lui réservent la fin des récits, le début devenant une caution du
propos ainsi mis en évidence. Le prophéte Mahomet, véritable antéchrist, est qualifié
d’astucieux séducteur, d’usurpateur. Il est le copieur qui s’oppose au copié, le met
en valeur dans ce réseau d’analogie ou chaque élément a sa place, quitte a devenir
un simple contraire. Polygame, le prophéte permet de révéler une intense curiosité
des écrivains voyageurs pour cette pratique sans que de vives condamnations soient
prononcées. Cet intérét répond a 1’érotisme latent des textes quand il s’agit d’évoquer
les femmes des différentes régions traversées qui sont, elles aussi, sujettes a un véritable
classement ayant la beauté pour seul critere. Une 1égere amorce de questionnement sur
la place de la femme au sein de la société occidentale prend place par comparaison mais
ce n’est qu’au si¢cle suivant, a travers la préciosité et ce méme théme oriental, que cette
préoccupation sera considérablement reprise.

La remarquable hygi¢ne des musulmans, surtout attestée par les ablutions, est
dénigrée car ce sont bien les ames des musulmans qui sont en péril aux yeux de nos
voyageurs. D’autant plus en péril que le paradis des musulmans est également remis
en question, encore dans un titre chez le naturaliste : « Bref récit du paradis feint,
tel que Mahomet 1’a promis aux Turcs, & des choses fantastiques qu’il raconte »’.
Belon confond Turcs et musulmans, sans doute pas par erreur mais par assimilation.
Ce paradis « feint » promettrait maison, mobilier, vivres, vétements, beaux chevaux et
belles femmes en nombre. Le savant renchérit quelques lignes aprés par I’hyperbole
« Les Turcs croient maintenant mille folies que Mahomet leur a fait entendre ». Ce
n’est plus la vue comme gage de vérité qui est citée mais I’ouie qui se révele trompeuse.

Des ordres religieux pourtant trés minoritaires sont longuement décrits, on compte
quatre de ces cultes dont les pratiques et croyances divergent de 1’Islam traditionnel.
Nos voyageurs les considérent comme faux. Ces dissidences vont étre une occasion
de critiquer cette religion a travers ce désordre confessionnel. On peut supposer que
ces jugements soient en rapport avec le schisme religieux qui s’opére dans le monde
chrétien avec D’apparition du protestantisme. Les auteurs, croyants convaincus,
atténuent I’impact des troubles internes en montrant que 1’ennemi musulman est encore
plus divisé. Il est néanmoins surprenant de voir que le seul a évoquer, et de fagcon
trés bréve, le véritable schisme en termes de séparation religicuse est Pierre Belon.
Ce dernier parle de la séparation entre les sunnites et les chiites, confondus avec les
Perses. C’est un sujet qu’il ne développe pas malgré le conflit permanent entre Turcs et
Perses sur fond de questions religieuses : « Et toutefois combien que tant de docteurs
de leur théologie eurent assemblé ce qui était écrit en si grand nombre d’autres en six

" Pierre BELON, op. cit., p. 456.

317

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

livres, toutefois pour y avoir grandes contrariétés sont venus beaucoup de schismes
entre eux »®.

Malgré tout, I’extréme dévotion des musulmans est saluée face au laxisme
religieux de la foi chrétienne. En pleine remise en question due au schisme qui a lieu
en son sein, la chrétienté voit dans ses exilés en Orient un exemple a suivre. En effet,
les chrétiens d’Orient sont jugés plus authentiques, plus proches du message originel
parce que constamment sous la menace de I’islam. Cette proximité avec le « mal » en
fait de véritables martyres aux yeux des voyageurs qui ne manquent pas de se sentir
solidaires de ces ames éprouvées. Ils ne cessent de relever la présence de ces pauvres
ames lors de leurs périples et de s’indigner pour eux. Ils sont vus comme des figures
résistantes face a I’invasion musulmane, les derniers remparts de la foi et sont autant de
reperes qui guident les voyageurs sur la route jusque dans les lieux saints. Le « moi »
de ces auteurs se manifestent beaucoup a travers ces chrétiens, d’abord parce qu’en
partageant leur peine ils se font également martyres mais aussi parce que leurs livres
ont également pour but de servir de guide a ceux qui désirent faire le pelerinage et/
ou le voyage. Ces hommes sont rendus « conscients » par leurs pérégrinations et leur
épanouissement se traduit par le [éger effacement des lieux saints vis-a-vis de ce et ceux
qui les entourent. Pour 1’idéologie occidentale, comprendre 1’autre devient un moyen
de mieux se connaitre a travers un jeu de miroirs déformants.

Dans cette représentation religieuse, les Grecs ont encore le mauvais role
puisqu’ils sont raillés pour leur accoutumance aux Ottomans ainsi que leur union avec
ces derniers. Dans les écrits, les Grecs sont trés souvent décrits comme agissant a la
maniére des Turcs ; les nombreux mariages entre chrétiens et Turcs sont inacceptables
et font des Grecs les renégats du christianisme : « Davantage ces Grecs sont bien si
malings, aveugles, qu’ils aiment beaucoup plus donner leur fille a un Turc, qu’a un
Chestien Franc, comme j’en ay veu : la raison est, questans alliez avec un Turc, ils en
sont par ce moyen favorisés, & mieux traictés des autres. »®

Encore une fois, le théme de la vue est évoqué a travers la cécité. Les Grecs sont
accusés d’user de malignité et de marchander leur ame, précédant de quelques années
I’apparition du théme faustien dans la littérature. Ils ne peuvent donc s’en sortir car
leurs enfants males naissent musulmans et leurs filles naissent « putain » selon Palerne,
renfor¢ant cette idée de déterminisme religieux. Les Grecs seraient en errance, dans un
état indéfini, incertain vis-a-vis de la foi. Il semblerait qu’ils soient en terre levantine
comme dans un purgatoire. Ces pécheurs sont méme moins bien considérés au regard
de la foi que les Turcs qui sont trompés, moins responsables. Ils se perdent et sont un
mauvais exemple a suivre pour les chrétiens d’Occident. Belon insiste en titrant une
section : « De quelques cérémonies en 1’Eglise des Grecs, & de I’ignorance qui est
entre les gens d’Eglise en Gréce »'. Les Arméniens, au contraire, sont décrits comme
de bons croyants. Cette foi est d’autant plus justifiée que le royaume d’ Arménie fut le

8 Pierre BELON, op. cit., p. 142.

9 Jean PALERNE, Peregrinations du Sr. Jean Palerne, Foresien secretaire de Frangois de Valois, duc d’Anjou
et d’Alengon [...] avec la maniére de vivre des Mores et Turcs et de leur religion [ ...] et adjousté d 'un petit
dictionnaire [...], Lyon, Jean Pillehotte, 1606 - D Alexandrie a Istanbul, Pérégrinations dans [’empire
ottoman, 1581-1583, présenté par Yvelise Bernard, Paris, L’Harmattan, 1991, p. 269.

10 Pierre BELON, op. cit., p. 142.

318

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

premier conquis par les Turcs seldjoukides au XI® siecle alors qu’il se trouvait sous la
dépendance de I’Empire byzantin. La dévotion des Arméniens est remarquable, tout
comme leur respect du culte, voila ce que veut souligner le gentilhomme avec toujours
cette hiérarchisation entre les Arméniens et les Grecs : « Vrai est que pour se montrer
plus différents des Grecs, leurs émulateurs, a certains jours de vendredi, mangent de la
chair et boivent du vin »''. Il est nécessaire de « deslivrer les misérables Chrestiens du
pays de la servitude insuportable, ou ils sont : « nous rendre le chemin libre »'? selon les
mots de Palerne en parlant de Jérusalem et de son appartenance au christianisme. Ces
chrétiens en terre levantine ainsi que la ville sainte doivent étre libérés et leur situation
sert d’argument pour des projets de croisade qui résonnent difficilement au sein des
royaumes chrétiens devant la réalité apparente de la domination des Ottomans.

Concernant le judaisme, la question religieuse est abordée a travers les vices
qui sont attribués a ce peuple, expulsé progressivement des royaumes chrétiens mais
quelques remarques se détachent dans les documents étudiés. Tout d’abord, I’accusation
de déicide a travers la personne de Jésus-Christ :

Ils sont merveilleusement obstinés et pertinaces en leur infidélité, attendant
toujours leur Messias promis, par lequel ils espérent étre réduits en la terre de
promesse, et ont le voile de Moyse tellement bandé devant les yeux de leur esprit
qu’ils ne veulent ni ne peuvent en aucune manicre voir ni connaitre la clarté et
lumicre de Jésus-Christ, lequel, par incrédulité, envie et rage démesurée firent
condamner & mourir en croix ; et, se chargeant de la coulpe et péché commis en
sa personne, ils écriérent a Pilate : « Son sang soit sur nous et sur nos enfants. » *

Les Juifs sont dans I’erreur a tous les niveaux concernant les prophétes ce qui
n’est pas sans rappeler 1’évocation de Mahomet. Les enfants d’Abraham sont dans
I’attente d’un messie qui différe de celui des chrétiens et révérent Moise plus que Jésus-
Christ. Encore une fois, la vue joue role de juge et la lumiére du Christ ne peut atteindre
les Juifs aveuglés qui sont présentés comme étant dans le faux. Palerne rappelle aussi
ce crime en relatant 1’épisode de la montagne des oliviers ou Jésus s’est entretenu
du jugement dernier avec les apotres : « descendant dudict Mont vers occident est
I’endroict, ou il pleura sur Jérusalem, prévoyant sa ruine, pour I’infidélité des Juifs » '*.
Les Juifs sont définitivement infidéles. Attardons-nous ici sur le fait que le Christ
descende « vers occident », Jésus se dirige vers 1’Occident tout en prophétisant, ce
qui montre bien la place privilégiée du vieux continent. Encore la mise en place d’une
hiérarchie a travers la classification qui s’opére concernant 1’aspect religieux et ou
les Juifs sont subordonnés aux musulmans. C’est Belon qui nous le prouve quand il
mentionne le Coran :

Dit davantage comme Dieu envoya Moise pour tirer les Juifs hors la captivité
de Pharaon, et comme les Juifs regurent sa loi, et les choses qui leur advinrent
a partir d’Egypte, et comme ils adorérent le veau, et la maniére comme ils pas-

' Nicolas de Nicovay, op. cit., p. 237.
12 Jean PALERNE, op. cit., p. 175.
13 Nicolas de NicoLay, op. cit., p. 234.
14 Jean PALERNE, op. cit., p. 192.

319

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

sérent la mer Rouge ou fut noyé Pharaon, et comme ils péchérent contrefaisant
des faux dieux's.

Les voyageurs citent donc le Coran pour appuyer leur avis sur ’infidélité¢ des
Juifs, livre sacré qu’ils considérent pourtant dans 1’erreur a travers le prophéte dans le
reste de leurs écrits, ce qui témoigne a nouveau de cette mise a profit du savoir évoquée.

Si ces populations cohabitent, ¢’est parce que, depuis le début de son existence,
I’Empire Ottoman s’est étendu sur des territoires treés vastes et diversifiés en matiére
de population, de culture et de religion. L’Islam interdisant la conversion par la force,
les Sultans ont di composer avec la diversité de leurs sujets. Ils y parvinrent en posant
pour principe que chaque millet devait s’administrer de fagon autonome et devenir
ainsi une communauté assujettie au sultan. On en compte : le millet juif, le millet
grec-orthodoxe et le millet arménien. Chacune de ces communautés est dirigée par
un chef religieux choisi par le sultan qui se voit gratifié d’un statut de fonctionnaire
impérial. Cette tolérance est a mitiger puisqu’elle nous vient a I’esprit avec un lot de
significations héritées du sieécle et de la philosophie des Lumiéres et que les sujets
qui n’étaient pas musulmans se retrouvaient soumis a la dhimma, vocabulaire du droit
musulman s’appliquant aux non-musulmans. Ce terme est un pacte de protection, une
trés ancienne tradition islamique qui veut que la protection du Sultan et la liberté de
culte soient respectées en échange d’obligations fiscales et vestimentaires :

Il est permis a toutes les religions chrétiennes vivant en Turquie d’avoir
chacune son église a part. Car les Turcs ne contraignent personne de vivre a la
mode turquoise, ainsi est permis a un chacun vivre en sa loi. C’est ce qui a tou-
jours maintenu le Turc en sa grandeur : car s’il conquéte quelque pays, ce lui est
assez d’étre obéi, et moyennant qu’il regoive le tribut, il ne se soucie des dmes. ¢

C’est une belle louange de la part du naturaliste qui se réjouit de voir un tel
traitement réservé aux chrétiens, comme il le précise alors que toutes les religions
ont le méme statut. Méme si cette tolérance est a remettre en perspective avec ces
obligations et les quelques mauvais traitements dont les non-musulmans font 1’objet,
elle mérite d’étre soulignée. En effet, les fideles pouvaient se rendre dans les églises,
monasteres ou synagogues selon les cultes dans une totale liberté. Cette alternative au
monde chrétien rigide enchante certains voyageurs tels que Postel et Belon. Nicolay
et Palerne sont plus réservés quant a la tolérance des Turcs dans leurs ouvrages. Ces
groupements par communauté ont I’avantage de permettre la réunion des minorités qui
peuvent s’entraider et pratiquer leur culte en commun ainsi que perpétrer les habitudes
et traditions qui sont les leurs. Pour les Turcs, c’est un moyen de garder un controle
sur des minorités groupées sachant que le pouvoir juridique est exercé par les chefs
religieux : rabbin pour les Juifs, patriarches pour les différents chrétiens ... :

Tous les monastéres, et les religions de 1’Asie que j’ai nommées, étant en
I’obéissance du Grand Ture, disent leurs services au méme langage qu’ils font en

5Pierre BELON, op. cit., p. 446.
16 Pierre BELON, op. cit., p. 464.

320

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

Greéce. Et combien que le souverain de I’ Eglise grecque nommé patriarche, ait son
siege en la ville de Constantinople, néanmoins il y en a encore plusieurs autres de
méme nom et d’égale puissance €s pays ou ils président. !’

Beaucoup de prérogatives sont conférées a ces chefs de communauté qui jouissent
ainsi d’une conséquente autonomie. Il n’existe pas de justice universelle et/ou laique
dans I’empire, les millet forment donc leurs propres tribunaux et rendent la justice selon
les régles de leur communauté. Ils sont responsables de ce qui reléve de I’état civil ainsi
que du statut de la personne mais aussi du contrdle, ainsi que I’entretien, de certains
établissements comme les écoles, les fontaines, les hopitaux ou les commerces. Ces
communautés exercent des professions qui leurs sont souvent spécifiques, notamment
pour les Juifs qui sont banquiers ou commergants comme certains Arméniens, ceci
est di au fait que ces métiers soient mal vus par les musulmans. Les non-musulmans
jouissent donc de beaucoup de libertés et avantages mais restent exclus, a de tres rares
exceptions pres, des postes relatifs a la politique, au gouvernement et a la cour.

Dans une époque aussi trouble que le XVI® siecle, la figure de 1’Ottoman
constitue un sujet d’étude particuliérement intéressant aux yeux des voyageurs de ce
siécle qui sont soucieux de saisir cette altérité au sens propre comme au sens figuré.
On retrouve un esprit catalogueur tout au long de leurs propos, classification qui
a pour effet de limiter la perception de 1’autre a des critéres définis par des esprits
occidentaux et chrétiens. La valeur des informations fournies n’en est pas amoindrie
puisque certains passages relévent d’un rigoureux travail ethnologique vis-a-vis de
peuples connus pour la grande majorité et qui sont redécouverts par 1’expérience que
constitue cette nouvelle fonction du savoir qu’est le voyage, tout en gardant a 1’esprit
les écritures antiques. En effet, le voyageur de I’époque est soucieux de comprendre
le monde dans sa totalité puisque la découverte du Nouveau Monde fait naitre un
sentiment de nécessité d’appropriation du savoir pour maitriser ce nouvel ordre. On
note toute I’importance du libre épanouissement de I’individu en mouvement qui relie
deux mondes fixes en brouillant la frontiére de 1’expérience et du savoir traditionnel.
Cette volonté de redécouverte est la conséquence du trouble qui frappe 1’Occident, au
niveau spirituel et religieux car il s’agit bien la d’un conflit a caractére religieux avant
tout mais aussi physique a travers 1’avancée des Ottomans. Les musulmans ont pris les
villes saintes, poussant les voyageurs a appeler les souverains chrétiens en croisade.
L’évocation de I’Islam permet aux voyageurs de redécouvrir la foi chrétienne, que
ce soit en opposition aux musulmans ou en comparaison avec les chrétiens d’Orient,
véritables victimes de cette domination du Grand Turc. La recherche se couple a la
religion pour former un tout ayant comme finalité de servir Dieu. On note cependant
dans les écrits une forme d’admiration pour la foi musulmane qui rassemble autant de
croyants sur un territoire aussi vaste. Malgré 1’aspect sensible de la question religicuse
et la nécessité de défendre la chrétienté pour ces voyageurs a travers un discours violent
et tranché, nous discernons des approches nouvelles et pertinentes concernant la foi. Il
arrive méme que les musulmans apparaissent comme des ames qu’il faut convertir et
chez qui tout n’est donc pas fondamentalement mauvais. Ajoutons a cela la tolérance

17 Pierre BELON, op. cit., p. 134.

321

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



Langue et littérature francaises QVAESTIONES ROMANICAE VII

dont font preuve les Ottomans qui constitue une toute autre approche de 1’altérité et
une alternative de cohabitation entre les différentes religions, ce qui contraste avec
les tragiques éveénements auxquels fait face la chrétienté. Enfin, la question de la
gestion de I’Empire Ottoman est intéressante car ¢’est I’un des aspects qui surprend et
fascine le plus les écrivains étudiés tant elle fait I’objet de louanges récurrentes. Nous
avons pu constater I’ordre qui régnait dans ce vaste territoire, véritable machinerie qui
renforce ce mythe du Turc que rien ne semble pouvoir arréter. Ce véritable processus de
construction d’une altérité nous pousse a envisager ces voyageurs comme les premiers
orientalistes confronté a un Orient alors & son apogée et avec qui Francois Ier est allié.
Cette situation rend compte de la complexité de la perception de I’altérité ottomane,
allié infidéle dont le royaume de France dépend face a Charles Quint et qui ne peut
constituer une figure totalement ennemie. Pour bien saisir la postérité de ces récits de
voyage, il suffit de se rendre compte que les fictions des XVI® et XVII® siecles ont puisé
dans cette maticre historique dont la subjectivité apparente est accentuée par les choix
idéologiques et esthétiques des écrivains qui s’en sont inspirés.

Bibliographie

Textes de référence

BusBecqQ Ogier Ghislain, 1646. Ambassades et voyages en Turquie et Amasie de Mr Busbequius. Paris :
éd. P. David.

BeLon Pierre, 2001. Les observations de Pierre Belon du Mans de plusieurs singularités et choses
mémorables trouvées en Grece, Turquie, Judée, Egypte, Arabie et autres pays étranges. Paris : G.
Corrozet, 1553 - Voyage au Levant, éd. A. Merle, Paris, Chandeigne.

MAURAND Jérome, 1901. Itinéraire de Jérome Maurand d’Antibes a Constantinople (1544). Texte italien
publié pour la premiere fois avec une introduction et une traduction par Léon Dorez. Paris : E. Leroux.

Nicoray Nicolas de, 1989. Les Quatre premiers livres des navigations et pérégrinations en la Turquie...,
Anvers, G. Silvius, 1576 — Dans [ 'empire de Soliman le Magnifique. Paris : éd. M.-Ch. Gomez-Géraud
& S. Yérasimos, C.N.R.S.

PALERNE Jean, 1991. Peregrinations du Sr. Jean Palerne, Foresien secretaire de Frangois de Valois, duc
d’Anjou etd’Alengon [ ...] avec la maniére de vivre des Mores et Turcs et de leur religion [ ...] et adjousté
d’un petit dictionnaire [...], Lyon, Jean Pillehotte, 1606 - D Alexandrie a Istanbul, Pérégrinations
dans [’empire ottoman, 1581-1583, présenté par Yvelise Bernard. Paris : L’Harmattan.

THEVET André, 1575. Cosmographie Universelle. Paris : Pierre L’Huillier et Guillaume Chaudiére.

Ouvrages critiques
ATKINSON Geoffroy, 1935. Les nouveaux horizons de la Renaissance frangaise. Paris : Droz.

BERNARD Yvelise, 1982. L Orient du XVle siécle: Une société musulmane florissante. Paris : L’Harmattan.

BARBERO Alessandro, 2014. Le divan d’Istanbul. Bréve histoire de [’Empire ottoman. Paris : Payot &
Rivages.

Bray René, 1961. La formation de la doctrine classique en France. Paris : Nizet.

CHUPEAU Jacques, 1977. Les récits de voyage aux lisieres du roman dans Le roman au XVIE siécle. Paris :
Revue d’Histoire Littéraire de la France.

Crort Alexandre, 1983. Soliman le magnifique. Paris : Fayard.

322

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Langue et littérature francaises

DurtkeL Jean-Pierre, 2007. Les littératures de voyage : la découverte du monde, XIV¢ - XV* - XV siecles.
Paris : Quae.

GROSRICHARD Alain, 1979. Structure du sérail. La fiction du despotisme oriental dans [’occident. Paris :
Seuil.

HrrzeL Frédéric, 2001. L’Empire Ottoman. Paris : Les Belles Lettres.
JorGa Nicolae, 1928. Les voyageurs frangais dans [’Orient européen. Paris : Boivin & Cie.

LESTRINGANT Frank, 1985. « Guillaume Postel et I’obsession turque ». In : Actes du collogque Guillaume
Postel 1581-1981. Paris : Guy Trédaniel-Editions de la Maisnie.

LESTRINGANT Frank, 1993. Ecrire le monde a la Renaissance, Quinze études sur Rabelais, Postel, Bodin et
la littérature géographique. Caen : Paradigme.

LESTRINGANT Frank, 1991. L atelier du cosmographe : ou l'image du monde a la Renaissance. Paris :
Albin Michel.

LEvi-StrAUSS Claude, 1962. La Pensée sauvage. Paris : Plon.
MANTRAN Robert, 1974. Histoire de |’empire ottoman. Paris : Presses Universitaires de France.

MANTRAN Robert, 1965. La vie quotidienne a Istanbul au temps de Soliman Le Magnifique et de ses
successeurs. Paris : Hachette.

OrtavLI Ilber, 1987. «Tirkler Hakkinda Yazilmig Seyahatnameler» [Les récits de voyage relatifs aux
Turcs], Uluslar arasit Seyahatnamelerde Turk ve Bati Sempozyumu. Eskisehir : Belgeler.

RouiLLARD Clarence Dana, 1938. The Turk in French history, thought and literature. Paris: Boivin.
Sam Edouard Wadie, 2005. L Orientalisme. L’orient créé par I’Occident. Paris : Editions du Seuil.

TINGUELY Frédéric, 2000. Ecritures du Levant a la Renaissance. Enquéte sur les voyageurs frangais dans
I’empire de Soliman le magnifique. Genéve : Droz.

TINGUELY Frédéric, 2014. Le voyageur aux mille tours. Les ruses de [’écriture du monde a la Renaissance.
Paris : Champion.

WOLFZETTEL Friedrich, 1996. Le discours du voyageur: Le récit de voyage en France. Du Moyen-Age au
XVIIF siécle. Paris : Presses Universitaires de France.

Y1rasiMos Stéphane, 1991. Les voyageurs dans I’Empire Ottoman (XIV-XVE siecles). Bibliographie,
itinéraires et inventaires des lieux habités. Ankara : Imprimerie de la Société turque d’histoire.

**%2000. L'autre au XVIEF siecle, Actes du colloque de Miami 23-25 avril 1998. Tiibingen : Papers on
French Seventeenth Century Literature.

**%1992. Soliman le Magnifique et son temps : Actes du colloque de Paris, Galeries Nationales du Grand
Palais, 7-10 mars 1990, Gilles Veinstein (dir.). Paris : La Documentation Frangaise.

Sitographie
BODIN Jean, 1577. Les six livres de la République. Paris : Jacques du Puys. (Ouvrage disponible sur le
catalogue en ligne de la Bibliothéque nationale de France www. bnf.fr)

BELLEFOREST Frangois de, 1575. Cosmographie universelle de tout le monde. Paris : Chesneau et Sonnius.
(Ouvrage disponible sur le catalogue en ligne de la Bibliothéque nationale de France www. bnf.{r)

PosteL Guillaume, 1560. De la République des Turcs et la ou l’occasion s offrera des maeurs et loys de
tous Muhamedistes. Poitier : Imprimerie de Eguilbert de Marnef. (Ouvrage disponible sur le catalogue
en ligne de la Bibliothéque nationale de France www. bnf.fr)

THEVET André, 1584. Les vrais pourtraits et vies des hommes illustres grecz, latins et payens. Paris : Vesve
Kervert et Guillaume Chaudiére. (Ouvrage disponible sur le catalogue en ligne de la Bibliothéque
nationale de France www. bnf.fr)

323

BDD-A31344
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)


http://www.tcpdf.org

