Limba si literatura latina QVAESTIONES ROMANICAE VII

Theodor GEORGESCU | Surghiunul lui Ovidius. Tristia —
(Universitatea din Bucuresti) | o cildtorie prin mitologia greaci

Abstract: (Ovidius’ Exile. Tristia — A Tour trought Greek Mythology) Ovidius’ experience in Tomis is
often an opportunity for the poet to refer to Greek mythology in his poems of exile. The purpose is at least
double: a literary one, thus responding to the taste for erudition, a fashion launched by Greek Hellenistic
poetry and resumed over centuries by Latin poets; the other is personal, to awaken the compassion of
the readers by comparison with mythological characters considered paradigms of suffering (Odysseus,
Philoctetes etc.). The study we propose concerns mainly the 7ristia. Ovidius takes as allies the Greek
mythology heroes to support several themes that have as a common denominator the unfortunate situation
in which he arrived: the harsh weather of Pontus, and the torments that he must constantly undertake; the
fear of being abandoned by his friends left in Rome; the figure of Emperor Augustus, from whom he never
ceased to hope that he would receive permission to return home; the poetic talent of which he is no longer
certain, but which he knows is the only thing who can provide him with immortality. These recurrent
themes in the poetry of exile are frequently supported by Greek mythological references. Through Ovid’s
poetry, the ancient and modern reader travels on subtle and sophisticated mythological paths.

Keywords: Ovidius, exile, Greek mythology, Tristia, erudition

Rezumat: Experienta lui Ovidius la Tomis este adesea un prilej pentru poet de a recurge, in poezia
exilului, la mitologia greaca. Scopul este cel putin dublu: unul literar, raspunzand astfel gustului pentru
eruditie, 0 moda lansata de poezia elenistica greaca si reluata peste secole de poetii latini, si altul personal,
pentru a trezi compasiunea destinatarilor prin comparatii cu personaje mitologice considerate paradigme
ale suferintei (Odysseus, Philoctetes etc.). Studiul pe care il propunem are in vedere in primul rand 7ristia.
Ovidius i ia drept aliati pe eroii mitologiei grecesti pentru a sustine mai multe teme care au drept numitor
comun situatia nefericitd in care a ajuns: vremea neprielnica a Pontului si chinurile pe care trebuie neincetat
sd le suporte; teama de a nu fi abandonat de prietenii lasati la Roma; figura imparatului Augustus de la
care n-a incetat nici un moment sa spere ca va primi permisiunea de a se reintoarce acasd; talentul poetic
de care nu mai este sigur, dar despre care stie ca este singurul care ii poate asigura nemurirea. Aceste teme
recurente in poezia exilului sunt sustinute frecvent prin referinte mitologice grecesti. Prin poezia ovidiana
cititorul antic si modern se vede purtat intr-o caldtorie subtild prin sofisticate carari mitologice.

Cuvinte-cheie: Ovidius, exil, mitologie greaca, Tristia, eruditie

Vom incerca sa aratam in urmatoarele randuri in ce fel Ovidius a folosit mitologia
pentru a transmite cititorilor cateva din temele ce revin recurent in poezia exilului, mai
cu seama in Tristia: raportarea la Tmparatul Augustus, propria creatie poeticd, relatia
cu prietenii ramasi la Roma si propria fiintd, transformata nu o data intr-un personaj
mitologic.

I. Augustus

In raportarea fata de imparatul de la care n-a incetat nici un moment sa spere
iertare Ovidius foloseste nu o data referinte mitologice. In noaptea cand trebuia sa

72

BDD-A31319
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:59 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Limba si literatura latina

paraseasca Roma, poetul se simtea precum cel care (7rist. 1.3.11)" ,traieste lovit de
fulgere lui Iuppiter, fard sa mai stie ca este viu™?. Comparatia implicita (Augustus =
Iuppiter) aminteste de furia proverbiald a zeului, atunci cand este maniat. Relegarea
poetului ia pentru acesta proportii mitice. In momentul plecirii era jelit de toti cei din
jur si (ibid. 1.3.25-6) ,,daca este permis sd te folosesti de exemple mari pentru o situatie
maruntd, aceasta era imaginea Troiei, atunci cand era cucerita” (si licet exemplis in
parvo grandibus uti, / haec facies Troiae, cum caperetur, erat).

Ajuns in locul de exil, nu-si va trimite cartea catre Palatin, caci de acolo fusese
lovit. Un om, care a trdit un rdu, nu vrea sa-l repete. Nu se mai gandeste sa reintre in
gratiile lui Augustus — ceea ce presupunem cé incercase, daca ne ludm dupé exemplul
mitologic folosit: (ibid. 1, 1, 79-80) ,,Phaeton s-ar feri de cer, daca ar mai trdi, si n-ar
mai dori sa se atinga de caii pe care 1i dorise prosteste” (vitaret caelum Phaéthon, si
viveret, et quos / optarat stulte, tangere nollet equos). Cel patit nu va dori sa repete
greseala, idee subtil sugerata cu o aluzie la una din Intoarcerile (vdotoc) eroilor greci
de la Troia: (ibid. 1, 1, 83-4) ,,oricine din flota argeana a scapat de [promontoriul]
Caphareus, intotdeauna isi ca abate panzele din apele Eubeei” (quicumque Argolica
de classe Capherea fugit, / semper ab Euboicis vela retorquet aquis), cu referire la
intoarcerea lui Aias, fiul lui Oileus, ale carui cordbii au esuat pe stancile insulei Eubeia,
in dreptul promontoriului stincos Caphareus, dupa ce Nauplios, tatal lui Palamedes, ar
fi aprins un foc pentru a le atrage catre stanci, in dorinta de a razbuna uciderea fiului
sau in urma uneltirilor lui Odysseus. Ovidius, adresandu-se propriei carti, i cere astfel
sa fie chibzuita si sa se mulfumeasca sa fie citita de clasa de mijloc — sa nu aspire, deci,
precum Icar, la tinte mai inalte: (ibid. 1, 1, 89-90) ,,cand Icar a cautat indltimi prea
inalte cu penele sale firave, a sfarsit prin a da numele sau apelor marii”, cu aluzie la
Marea Icariana, locul prabusirii eroului, o parte a Marii Egee.

Nu de putine ori poetul aminteste de o misterioasa greseala care a fost la originea
relegarii sale. Un exemplu mitologic vine sa sublinieze ca aceasta vina a fost fara de
voie, dar si ca, odatd comisd, greseala va fi pedepsita: (ibid. 2, 1, 105-6) ,,Acteon a
vazut-o goald fard sa vrea pe Diana; cu toate acestea el a ajuns prada cainilor sai”
(inscius Actaeon vidit sine veste Dianam: / praeda fuit canibus non minus ille suis).
Povestea tanarului Acteon, transformat in cerb din pricina indiscretiei lipsite de voie
si sfasiat apoi de proprii cdini, urmareste sa-i sugereze cititorului nu doar nevinovatia
poetului, ci si furia implacabila a lui Augustus si, In plus, un fel de impacare a poetului
cu o pedeapsa. Zeii nu te iartd chiar daca gresesti fara voie.

O posibila salvare exista, incd, si ea nu poate veni decat de la cel care a fost la
originea Indepartarii sale, caci (ibid. 1, 1, 100) ,,doar cel care mi-a facut ranile poate
sd mi le indeparteze, dupa cum a fost cu Achilleus” (namque ea vel nemo, vel qui mihi
vulnera fecit / solus Achilleo tollere more potest) sau, asa cum s-a intamplat, (ibid.
2,1, 19) ,,cu cel care detinea regatul lui Teuthras” (Teuthrantia regna tenenti). Cele
doua pasaje trimit la acelasi episod mitologic. Regele mysian Telephos, mostenind
regatul lui Teuthras, fusese ranit de catre Achilleus in prima tentativa a grecilor de a
ajunge la Troia, atunci cand, din greseala, debarcaserd noaptea in Mysia crezand ca
ajuns la Troia. In incdierarea care a urmat, Telephos fusese ranit de citre Achilleus,

! Trimiterile la textele in limba latina se fac dupa sistemul TLL; cele la textele grecesti, dupa sistemul DGR.
2 Toate traducerile ne apartin.

73

BDD-A31319
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:59 UTC)



Limba si literatura latina QVAESTIONES ROMANICAE VII

iar oracolul va spune cd rana nu va putea fi vindecata decéat de cel care a provocat-o.
Telephos va Intreprinde astfel o calatorie la Argos pentru a-1 intalni pe Achilleus si,
dupa vindecare, va deveni ghidul grecilor in a doua tentativd de a ajunge la Troia,
de aceastd datd reusitd. Prin aceastd comparatie (Telephos = Ovidius / Achilleus =
Augustus) poetul mangaie, pe de o parte, orgoliul imparatului si, pe de alta parte, 1i
sugereaza o cale de impacare, ldsand sa se inteleaga, in mod subtil, ca ar putea fi de
folos imparatului in viitor.

Comparatia Augustus / Achilleus este folosita si pentru a introduce tema maniei
ce trebuie, la un moment dat, abandonata, in primul rand de cei mai puternici (ibid.
3,5, 37-8): ,,ce avem noi mai mare la Troia decat puternicul Achilleus? Acela nu a
suportat lacrimile batranului Dardan” (maius apud Troiam forti quid habemus Achille? /
Dardanii lacrimas non tulit ille senis). Trimiterea era evidentd pentru orice antic la
momentul in care Priam vine in tabara greceasca pentru a-i cere lui Achilleus trupul
propriului fiu, Hector. In fata batranului rege troian, chiar si maniosul Achilleus se
inmuiase. Poetul adaugd un exemplu din lumea zeilor pentru a intari ideea Impacarii
chiar si atunci cand ea parea imposibila: (ibid. 3, 5, 42) ,,ginerele Tunonei 1i fusese mai
inainte dusman” (lunonis gener est qui prius hostis erat), cu referire la Hercules care o
luase 1n casatorie pe Hebe, fiica zeitei.

Tot ciclul troian, la care se adauga dezvoltarile ulterioare, este cel care 1i inspira
poetului comparatia imparatului cu un zeu capricios (cf. ibid. 1, 2, 5-10), Intr-un poem
scris in drumul pe mare spre locul de exil, atunci cand nu ajunsese inca la Athena.
Comparatia vine drept o consolare si o posibild speranta, céci zeii poemelor homerice
sunt partinitori. Atunci cand unii zei iti sunt nefavorabili (cum pentru poet este
Augustus), altii te ajutd; Aphrodita si Apollon ajutau Troia, in timp ce Hephaistos si
Athena o dusméaneau; Hera il ocrotea pe Turnus si il prigonea pe Aineias, aparat insa de
Aphordita. Poseidon il ura pe Odysseus, in schimb Athena il proteja. Ovidius isi pune
astfel speranta Intr-un zeu care 1l va ocroti si pe el, compensand ura altui zeu.

1. Poezia

Apelul la mitologie este prezent in 7ristia si in raport cu propria creatie literara.
Ovidius se plange mai intai ca situatia in care se afld nu este prielnica poeziei. Si la ,,case
mai mari” situatia ar fi fost aceeasi: (ibid. 1, 1, 47-8) ,,dd-mi-l pe poetul din Maionia
si Tnconjoard-1 cu atitea nenorociri; 1i va disparea talentul intre atatea rele” (da mihi
Maeoniden et tot circumice casus, / ingenium tantis excidet omne malis). Maeonides
(Matoviong) este cel nascut in Maeonia (Matovia), nume al unei regiuni estice a Lydiei.
Asa era numit poetic Homer, caci era una din regiunile care isi revendicau originea
poetului. De asemenea, unui prieten care il indemna sd-si indulceasca amarul prin
poezie, ca sa nu-i piard talentul, 1i raspunde ca poezia este rodul fericirii si al pacii
sufletesti. Poetul alege doud exemple din mitologie pentru a demonstra neputinta lui
de a fi ca inainte: (ibid. 5, 12, 7) ,,tu ceri ca Priam sa aplaude dupa inmormantarea
fiilor si Niobe, ramasa fara copii, sa conduca dansuri de sarbatoare” (exigis ut Priamus
natorum a funere ludat, / et Niobe festos ducat ut orba choros). Cei doi copii ai lui
Priam sunt Hector si Paris, morti in aparerea Troiei, iar Niobe 1si pierduse cele sapte
fiice si cei sapte fii, sagetati de Artemis si Apollon.

74

BDD-A31319
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:59 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Limba si literatura latina

Are un sfat si pentru cartea pe care o trimite catre Roma. Atunci cand va ajunge
singura la el acasa si se va Intalni cu cele trei carti care invata arta iubirii si care i-au
adus pierzania: (adresandu-i-se direct) (ibid. 1, 1, 113-4) ,fie sa le pui pe fuga, fie,
daca vei indrazni, sa le numesti «Oidipi» si «Telegoni» (hos tu vel fugias, vel, si satis
oris habebis, / Oedipodas facito Telegonosque voces). Cele doud nume, Oidipous
si Telegonos, aflate aici la plural, caci formeaza o tipologie, au in comun paricidul
infaptuit fara voie. Oidipous 1si ucisese tatal, pe Laios, la o rascruce de drumuri intr-o
incaierare in care nu stia cu cine se luptase. Telegonos, fiul lui Odysseus si al lui Kirke,
plecat 1n Ithaca pentru a-si Intalni tatal, il ranise de moarte. Comparatia dintre cei doi
eroi si cartile sale de dragoste publicate Tnainte de exil apare astfel evidenta. Ele i-au
adus ,,sfarsitul” fara sa-1 fi anticipat.

La plecarea din Roma poetul isi aruncad in foc poemele neterminate. Alege sa
exemplifice acest moment tot printr-o scend mitologica: (ibid. 1, 7, 17-8) ,,dupa cum se
spune, Thestias si-a ars propriul copil sub chipul unui ticiune si a fost mai buna sora
decat mama” (utque cremasse suum fertur sub stipite natum / Thestias et melior matre
fuisse soror). Thestias este fiica lui Thestios, adica Althaia. Se spunea ca atunci cand
fiul ei, Meleagros, avea sapte zile, Moirele au prezis ca acesta va muri, daca taciunele,
care ardea atunci 1n vatrd, se va mistui pana la capat. Althaia il stinsese atunci si-1
ascunsese intr-o lada. Mai tarziu, insa, cAnd Meleagros si-a ucis unchii la o vanatoare,
fratii Althaiei, mama lui, suparata, a aruncat ticiunele in foc si Meleagros a murit
pe loc. Exemplul 1l compard pe Ovidius cu Althaia si, implicit, pe copiii acesteia cu
poemele neterminate. Althaia 1si aruncase in foc ,,copilul” pentru ca acesta ii ucisese
fratii, Ovidius isi arde cartile pentru ca acestea i-au distrus viitorul.

Poetul nu conteneste sa explice ca poemul, care i-a adus nenorocirea, a fost scris
pentru curtezane, nu pentru matroane. Altfel spus, el nu urmarea sa slabeasca vechile
moravuri romane, pe care Augustus incerca sa le reinstaureze. Nu poetul este de vina
daca aceasta carte a fost cititd de cine nu trebuie. I-ar fi fost mult mai usor si n-ar fi avut
nimic de suferit, continua poetul (ibid. 2, 1, 317 sqq.), daca ar fi scris tot despre caderea
Troiei, despre Cei sapte impotriva Tebei, despre rdzboaiele Romei sau chiar despre
faptele de arme ale lui Augustus. Ovidius ajunge chiar sa se dezica de fostele poeme.
Ele sunt in mare parte minciuni si fictiune, (ibid. 357) ,,cartea nu-i reflecta sufletul”
(nec liber indicium est animi), a vrut doar s ofere placere urechii. In sfarsit, n-a fost
singurul care a cantat iubirea, dar este singurul pedepsit. Printre cei care au facut-o pana
la el se numéard Anacreon, Sappho, Callimachos sau Menandru. Urmeazé apoi exemple
de iubiri mitologice citate in literatura (ibid. 2, 1, 371): lliada pleaca de la o femeie
(Briseis), Odysseia vorbeste despre o femeie petitd de barbati, al carei barbat nu este
acasa (Penelopa). Chiar si in tragedii, oricat de serioase, apar iubiri: Hippolit (si Fedra),
Medeia (si lason), Tyestes si Aerope, Clitemnestra si Egist s.a. Nici chiar cei care au
injosit apoi tragedia n-au avut de suferit. In plus, cel mai citit cant din Eneida este cel
dedicat iubirii lui Dido (al I'V-lea). Toate iubirile mitologice cantate de poeti de-a lungul
vremurilor ar trebuie sa-i ofere si lui Ovidius impunitate.

Poezia nu i-a fost nsa doar spre pierzanie. Tot ea il poate si salva prin alinarea
pe care i-o poate aduce. Un exemplu din mitologie este exemplificator. Achilleus si-a
alinat durerea, atunci cand i-a fost luatd pe nedrept Briseis, cantdnd pe tirmul marii:
(ibid. 4, 1, 15-6) ,,se spune ca Achilleus, atunci cand cea din Lyrnesos 1i fusese rapita,

75

BDD-A31319
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:59 UTC)



Limba si literatura latina QVAESTIONES ROMANICAE VII

si-a alinat suferintele cu lira hemoniand” (fertur et abducta Lyrneside tristis Achilles
/ Haemonia curas attenuasse lyra). lar daca vreun cititor se intreaba de ce 1i este trist
cantecul, sa afle ca doar asa isi poate alina putin durerea. Cel care suferd nu poate
fi oprit din jale. Mai multe exemple o demonstreaza: (ibid. 5, 1, 53) chiar si tiranul
Phalaris le-a permis condamnatilor sa-si strige durerea prin gura taurului de tortura;,
Achilleus i-a ingaduit lui Priam sa planga, atunci cand isi cerea copilul mort Tnapoi;
urmagii Latonei n-au poruncit ca Niobe sa aiba genele uscate, dupa ce 1i fusesera ucisi
copiii; asa isi alina suferinta si Alkione si Procne si tot asa (ibid. 5, 1, 58-9) ,fiul lui
Poias (i.e. Philoctetes) obosea cu glasul sau in pestera rece pietrele insulei Lemnos”
(in gelido quare Poeantius antro / voce fatigaret Lemnia saxa sua). Exemplificarile
mitologice au in comun mila, chiar si a celor mai cruzi, in fata exprimarii durerii si rolul
poeziei de a alina suferinta.

I11. Prietenia

Plecarea fortata a poetului din Roma este si un test pentru a-si verifica prieteniile.
Tot exemplele mitologice vin sa exemplifice diferitele stari prin care trece poetul. Mai
intai, stupoarea. Lui Ovidius nu-i vina sa creadd ca a fost parasit de prieteni. Ar putea
crede in orice mai degraba: (ibid. 4, 7, 15 sqq.) in monstrul Chimera, in barbatul si
cainele cu trei trupuri (i.e. Geryon si Cerber), in Sphinx, Harpii si Giganti, in Gyes,
gigantul cu o sutd de brate. Nu poate accepta cum un prieten ar renunta la aceasta
indatorire. (ibid. 5, 6,9 sqq.) Oare Palinurus ar fi lasat corabia in mijlocul valurilor? Oare
Automedon ar parasi 1n lupta caii lui Achilleus? Oare medicul Podaleirios ar fi refuzat
sa Ingrijeasca un bolnav? Toate cele trei exemplele vin sa sprijine ideea seriozitatii cu
care un rol asumat nu poate fi abandonat: Palinurus fusese carmaciul constiincios al
navei lui Aineias; Automedon conducea carul lui Achilleus si era tovarasul lui de arme;
Podaleirios era medicul armatei grecesti in fata Troiei, cunoscut pentru vindecarea lui
Philoctetes. Ovidius nu exclude posibilitatea ca un prieten sa se simtd ranit de vreo
vorba de-a lui. Crede 1nsa cd ar trebui sd i se treaca cu vederea: (ibid. 5, 6, 25) si Pylades
i-o fi rostit vreo vorba necuvenitd celui nascut din Agamemnon (sc. Orestes), poate
chiar 1-a lovit, dar i-a rdmas totusi prieten. Acest cuplu de prieteni era celebru pentru
fidelitatea cu care s-au slujit unul pe celalalt.

Exilul are insi si un avantaj. Ii cerne pe prieteni. Cele doua perechi de prietenii
exemplare servesc drept exemplu: (ibid. 1, 5, 19-22) Peirithoos n-ar fi aflat ce
prieten bun ii este Theseus, dacd n-ar fi coborat in Infern, acolo unde prietenul l-a
urmat; Pylades i-a fost alaturi de Orestes chiar si atunci cand il pastea nebunia. Doar
incercarile 1i cern pe prieteni.

Mai tragic este ca poetul constatd nu doar ca a fost uitat de prieteni, dar si ca unii
il ataca, chiar si in situatia in care se afla. Pe unul dintre acestia il numeste mai crud
decat Busiris, rege egiptean cunoscut in literatura greacad pentru cruzimea sa. Ovidius
nu mai este cel care a fost. De ce ar arunca cineva cu pietre in el acum? Tot astfel
precum Hector nu mai era Hector, atunci cand era tarat de caii lui Achilleus in fata
Troiei: (ibid. 3, 11, 27-8) ,,Hector era atunci cand se lupta in razboi; dar tot el, legat
de caii hemonieni, nu mai era Hector.” (Hector erat tunc cum bello certabat, at idem /
vinctus ad Haemonios non erat Hector equos.)

76

BDD-A31319
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:59 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Limba si literatura latina

Cineva i-a ramas insd fidel pand la capat, sotia sa. E un reper al fidelitatii,
comparabil cu exemplul eroinele mitologiei. (ibid. 1, 6, 19-20) Pe ea nu o intrece nici
sotia lui Hector (Andromacha), nici Laodameia (care 1-a urmat in Infern pe sotul ei,
Protesilaos, ucis de Hector) si, dacd poetul din Lydia (sc. Homer) ar mai trai, faima ei
nu ar fi mai mica decat cea a Penelopei. Sotiei nu are de ce sd-i fie rusine de el. (ibid.
4.3.63 sqq.) Evadne nu s-a rusinat cand Capaneus a cazut lovit de fulger, Phaeton nu a
fost abandonat de ai sai, Semele nu a fost instrainata de Cadmos, iar de Ovidius, lovit
de fulgerele lui Tuppiter, nu trebuie sa se rusineze cea care i-a fost alaturi. Nenorocirea
este cea care oferd oamenilor prilejul sa-si arate virtutea. Cine ar fi stiut de Hector
intr-o Troia fericita? Arta carmaciului Tiphys ce valoare ar avea pe o mare fara valuri?
La ce ar valora arta lui Apollon, daci oamenii ar fi sdnitosi? In vremuri bune virtutea
lancezeste. Nu doar pentru el este o consolare sa stie ca nu a fost uitat (ibid. 5, 14, 36
sqq.). Toti le admira pe sotiile credincioase: Penelopa, Alcesta, Andromacha, Euadne,
sotia din Phylake (i.e. Laodameia), cea care a cdlcat cel dintdi pe pamantul troian
(i.e. Protesilaos). Aceleasi exemple faimoase care o asaza pe sotia poetului in randul
paradigmelor fidelitatii.

Prietenii nu au de ce sa se teama cd, ramanandu-i credinciosi lui Ovidius, il vor
infuria pe imparat. Dimpotriva, acestuia 1i plac cei care raman fideli prietenilor ajunsi
la ananghie. Vin in sprijin alte exemple din vechime: (ibid. 1, 9, 27) Thoas, regele din
Taurida, care, la inceput, dorise ca Orestes si Pylades sa fie sacrificati de Iphigheneia,
a fost de partea acestora cand le-a vazut prietenia; Hector avea cuvinte de lauda pentru
prietenia dintre Achilleus si Patroclos; cand Theseus a coborat cu prietenul in Infern,
chiar zeul Tartarului a suferit impreuna cu ei. Prin urmare, (ibid. 1, 9, 35) ,,pietatea
pentru cei In nenorocire este incuviintatd chiar si de catre dusman” (est etiam miseris
pietas et in hoste probatur).

IV. Ovidius — personaj mitologic

Poetul Tnsusi ajunge sd se compare cu un personaj mitologic. Surghiunul, pe
care este nevoit sa-l indure, il apropie in cea mai mare masura de modelul calatorului
nefericit din literatura greaca, Odysseus. Mai mult chiar, (ibid. 1, 5, 57 sqq.) aventurile
poetului le intrec pe cele ale lui Odysseus. Poetii ar trebui sa-1 cante pe el. Exista insa
deosebiri. Eroul avusese tovarasi buni cu el, poetul a fost insa parasit de toti. Odysseus
era obisnuit cu lupta si viata grea, Ovidius era obisnuit doar cu poezia. Pe acela 1l
dusmanea Poseidon (aluzie aici la mutilarea Ciclopului Polifem), pe el 1l prigoneste
Tuppiter (= Augustus). In plus, multe din chinurile lui Odysseus erau povesti, in timp ce
la el totul este real. In cele din urma Odysseus a ajuns in Ithaca, el insa nu este sigur ci
va mai ajunge. Si drumul spre Tomis este presarat cu raportari la mitologie. (ibid. 1.10)
Fiecare loc pe unde trece este punctat, in cel mai pur stil alexandrin, de o amintire din
aventurile eroilor, o adevarata geografie mitica. Cu acelasi erou se compard, atunci cand
spune cd va sarbatori singur la Tomis ziua sotiei, asa cum Odysseus o serba pe Penelopa
(ibid. 5, 5, 3-4). Este ziua in care s-a nascut o noud Andromaca, o noud Penelopa. Si
sotia va avea insa de castigat, caci, dacad Odysseus n-ar fi suferit, nici de Penelopa nu ar
fi auzit nimeni; nici Euadne n-ar fi fost cunoscuta, daca sotul ei ar fi intrat victorios 1n
Theba. Fara ranchiuna, imparatului 1i ureaza sa aiba anii lui Nestor.

77

BDD-A31319
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:59 UTC)



Limba si literatura latina QVAESTIONES ROMANICAE VII

Atunci cand nu este Odysseus, poate fi Polyneikes. Ultima dorintd a poetului
catre sotie este sd-i aduca oasele acasd, nimeni nu o poate opri. Astfel, mort, nu va
mai fi un exilat. Antigona si-a Ingropat fratele calcand poruncile regesti: (ibid. 3, 3,
67-8) ,,Nimeni nu se opune: sora tebana si-a ingropat fratele ucis, chiar daca regele se
opunea” (non vetat hoc quisquam: fratrem Thebana peremptum / supposuit tumulo rege
vetante soror). O comparatie implicitd, chiar si secundara, dar relevanta, este cea dintre
Creon (regele care s-a opus) si Augustus. Este de remarcat si cad aceste cuvinte preced
vestitul epitaf ovidian: hic ego qui iaceo...

Ovidius este si asemenea troianului Hector. Sotia sa, asemuita si aici cu
Andromacha, (ibid. 4, 3, 29-30) ,,nu se chinuie mai putin decat atunci cand tebana a
vazut cum Hector, insangerat, este tras de carul tesalian” (nec cruciere minus, quam
cum Thebana cruentum / Hectora Thessalico vidit ab axe rapi.). ,,Tebana” este evident
Andromacha, iar ,,carul tessalian” este cel condus de Achilleus.

Exemplul multor personaje mitologice dovedeste ca lipsa masurii te poate duce
la pieire. (ibid. 3, 4, 19) Elpenor, baut, a cazut de pe acoperisul palatului lui Kirke; Icar
a cazut in mare, pentru cd nu a pastrat masura cerutd de Dedal; Eumedes nu ar fi rimas
fara fiu, daca acesta (Dolon) nu ar fi incercat sa ia caii lui Achilleus; regele Etiopiei,
Merops, nu si-ar fi vazut copilul in flacari si fetele transformate in copac, daca l-ar fi
stapanit pe fiul Phaeton. In concluzie, o maxima din scoala lui Epicur este potriviti:
(ibid. 3, 4, 25) ,,crede-ma, cine s-a ascuns bine, a trait bine” (crede mihi, bene qui latuit
bene vixit). Cine nu pastreaza calea de mijloc risca sa penduleze intre extreme: (ibid. 3,
7, 42) ,,Este pe data Iros, cel care a fost candva Croisos” ([rus et est subito, qui modo
Croesus erat). Iros, cersetorul ucis de Odysseus in Ithaca, era opusul legendarului rege
al Lydiei, Croisos, vestit pentru bogétiile sale.

Drumul poetului cétre Tomis este asemenea eroilor de altadata. Acolo a ajuns
in vechime Ifigheneia, salvata de Artemis, acolo a venit Orestes, urmarit de Erynii,
impreuna cu tovarasul sau, Pylades. Locul unde a ajuns poetul este tara lui Thoas, rege
in Chersonesul Tauric, (ibid. 4, 4, 65-6) ,,nepotrivnica nelegiuitilor si nedoritd de cei
buni” (non invidiosa nefandis, nec cupienda bonis). Ovidius este gata sa se urce in carul
lui Triptolem, sa struneasca balaurii Medeeli, ar vrea sa aiba penele lui Perseus sau ale
lui Dedal pentru a-gi vedea din nou pamantul patriei, casa, prietenii si sotia.

Timpul scurs in exil nu a alinat suferinta. In van a crezut ca durerile se vor
inchide, doar cele mici se inchid, cele mari devin si mai mari. El este (cf. ibid. 5, 2, 13-
6) precum fiul lui Poias, Philoctetes, chinuit zece de o rana care nu voia sa se inchida,
dupa ce fusese muscat de un sarpe si abandonat de greci in insula Lemnos. Tot astfel
Telephos ar fi murit din pricina ranii, daca nu ar fi fost vindecat de cel care l-a ranit,
Achilleus —inca o aluzie la Augustus si la o posibila iertare. Ovidius se compara apoi cu
eroul Capeneus, cazut la Teba, trasnit de Zeus, dupa ce se aratase trufas (ibid. 5, 3, 30),
recunoscandu-si si astfel vina. Poetul se arata in alta parte (cf. ibid. 5, 4, 11-12) surprins
ca un prieten este mirat de amarul pe care nu conteneste sa-1 exprime in versuri, ca si
cum ar trebui sd se minuneze cd Priam 1l plange pe Hector mort sau ca Philoctetes se
plange muscat de sarpe. In sfarsit, desi este doar de trei ani la Tomis, lui i se pare (cf.
ibid. 5, 10, 3) ca este acolo tot de atdtia ani de cand Troia a fost asediata de greci.

78

BDD-A31319
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:59 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Limba si literatura latina

Bibliografie
André, Jacques (ed.). 1968. Ovide, Tristes. Paris: CUF.
Corte, Francesco Della, Fasce, Silvana (eds.). 1986. Opere di Publio Ovidio Nasone II. Torino: Utet.

Grimal, Pierre. 2001. Dictionar de mitologie greacd si romand (traducere in limba romand). Bucuresti:
Saeculum.

McGowan, Mattthew. 2009. Ovid in Exile, Power and Poetic Redress in the Tristia and Epistulae ex Ponto.
Leiden: Brill.

Vazquez, Jos¢ Gonzalez (ed.). 2008. Ovidio, Tristes. Ponticas. Madrid: Editorial Gredos.
TLL - http://www.thesaurus.badw.de/en/user-tools/index.html

79

BDD-A31319
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:59 UTC)


http://www.tcpdf.org

