
„Philologica Jassyensia”, an XVI, nr. 1 (31), 2020, p. 213–219 

 

 

 

Geografia semantică a descântecului la Sanda Golopenția 
 

 Cristina GAVRILUȚĂ, Nicu GAVRILUȚĂ 

 

 

Keywords: exorcism; magic; imaginary; symbol 

 

1. „Limba descântecelor” și magia cuvintelor 

Descântecele populare românești au atras mereu atenția lingviștilor, 
hermeneuților și etnologilor, fiind considerate adevărate bazine lingvistice care 
conservă într-o manieră miraculoasă forme lingvistice și gramaticale arhaice de o 
bogăție semantică neobișnuită. Toate acestea sunt și o ilustrare perfectă a unui 
imaginar colectiv bogat, saturat de elemente magice surprinzătoare, în jurul căruia se 
construiesc moduri de a gândi și de a acționa în lume. Ele compun un univers magic 
care deseori interferează cu realitățile cotidiene. Lumea de aici are acces la cele 
nevăzute prin medierea cuvântului și a ritualului. Între cele două lumi, cea de aici și 
cea de dincolo, nu există un hiatus, o prărastie, o graniță de netrecut. În fapt, ele 
compun o realitate complexă, accesibilă prin cuvânt, gest și ritual. 

 Practic, descântecul popular românesc anunță diferite maniere de percepție și 
reprezentare a lumii care depășesc frontierele raționalului și ale realității vizibile. 
Cuvintele devin vehicole lingvistice ale acestor reprezentări, iar conservarea lor în 
aria descântecului indică faptul că lucrurile care ni se întâmplă pot avea cauze și 
explicații mai vechi, mai subtile, adesea magice. Mai mult, prezența și formidabila 
supraviețuire a descântecelor și a practicelor magice este un semn clar că mentalul și 
cultura unui popor își extrag seva (și) din aceste experiențe magice care privilegiază 
semnul și simbolul ca formule unificatoare ale existenței. 

În Limba descântecelor românești (2007), doamna Sanda Golopenția 
realizează o admirabilă analiză a acestor descântece și evidențiază arhitectonica 
limbajului pe mai multe paliere, plecând de la terminologia specifică diferitelor 
roluri și acțiuni magice până la formule magice și, mai apoi, gesturi magice. Toate 
acestea compun arhitectura întregului, a descântecului care îmbină într-o formulă 
unitară și eficace cuvântul, rostirea, gestul și ritualul.   

Acest demers al doamnei Sanda Golopenția urmează cercetărilor lui Ovid 
Densușianu (Limba descântecelor) și Al. Rosseti (Limba descântecelor românești), 
autori care au insistat pe valoarea cuvântului ca simbol și ca depozitar cultural.  

Înlănțuirea cuvintelor într-un descântec nu pare a fi o întâmplare sau o simplă 
potrivire. Ea urmează o cadență și o alcătuire cu o anume muzicalitate și rezonanță, 
scopul final fiind unul terapeutic, apotropaic și magic. 

 
 Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, România (cristina_gavriluta@yahoo.fr,  nicolas@uaic.ro). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 00:09:31 UTC)
BDD-A31304 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cristina GAVRILUȚĂ, Nicu GAVRILUȚĂ 

 214 

Astfel, întregul arsenal lingvistic pus la bătaie de iscusitele descântătoare − 

Sanda Golopenția insistă asupra ponderii covârșitoare a agentului magic feminin 

(Golopenția 2007: 35) − conține cuvinte și formulări arhaice, demult uitate, sau 

altele extrem de originale. E greu de spus de ce se întâmplă acest fapt, însă putem 

intui cel puțin două explicații plauzibile: 

În primul rând, am putea enunța forța tradiției și credința că toate lucrurile 

bune se întâmplă la începuturi. Prin urmare, cuvintele și descântecul în forma 

originală ar putea avea o mai mare eficacitate simbolică și nu numai. Astfel, 

apropierea de un fond lexical străvechi reconectează imaginarul la datele primare și 

la perfecțiunea vremurilor primordiale. (Eliade 1978: 21−38). Desigur, ele ne pot 

reaminti o serie de imagini arhetipale (Jung 1994: 21−111) care zac în cămara 

inconștientului uman și ne pot dezvălui adevăruri demult uitate. În același timp, 

limbajul descântecelor, greu perceptibil pentru neinițiat, conține un amestec de 

cuvinte și sunete (fie înnăbușite, fie șuierate, fie ascuțite ca o săgetă sau grele ca 

lovitura unui ciocan) care stârnește emoție și mișcă. El amintește întrucâtva de 

numinosul lui Rudolf Otto și de trimiterile sale la sunetele numinoase, primordiale.   

Dacă această interpretare este corectă, atunci în aceste cuvinte desprindem 

fiorul numinous primordial chiar în forma sa primă și cea mai originară a exprimării 

sale, adică înaintea oricărei explicări prin imagini, prin prezentări concrete sau prin 

concept, ba chiar pur, așa cum izbucnește el, cu sunetul lui originar, brut, cu o forță 

primară și nedând încă obiectului său nici un alt nume decât pe acela de a fi ceva în 

fața căruia „trebuie să scoatem” involuntar asemenea sunete (o chestiune de „ah” și 

„pst”) (…) (Otto 1996: 20). 

Toți specialiștii care au făcut teren și au fost martorii direcți ai unui descântec 

pot recunoaște dificultatea de a înregistra și transcrie cuvintele descântecului. La 

primul contact, ele se prezintă ca un mesaj incifrat în bolboroseli, icnituri și 

șuierături întrerupt de onomatope și oftat. Da, ritualul acesta provoacă stări 

paradoxale, de teamă și fascinație deopotrivă.     

În al doilea rând, explicația ar putea duce către ideea de inițiere. 

Descântătoarea nu este o persoană oarecare, ci una inițiată,  investită cu o cunoaștere 

și cu puteri speciale. Prin urmare, stăpânirea ritualului de descântec presupune o 

cunoaștere ascunsă, inaccesibilă omului profan. Ea nu privește doar acțiunile magice 

propriu-zise (aruncatul semințelor în foc, stingerea cărbunilor, arderea frigărilor sau 

alte gesturi ritualice), ci și manipularea și stâpânirea unui limbaj specific în care 

cuvintele și formulările pot avea chipuri ciudate, necunoscute celor neinițiați. 

Mișcându-se cu lejeritate în acest fond arhaic al cuvintelor, agentul magic accesează 

în egală măsură nenumărate sensuri, dar și un univers simbolic nebănuit: „Gâlca cât 

boul/ gâlca cât oul/ gâlca cât aluna/ gâlca cât minciuna/ să nu mai rămâie niciuna” 

(Candrea, 1944: 348). În acest caz, figurativul și simbolicul au forță magică 

regeneratoare. Împreună  restabiliesc echilibrul. De pildă, într-un interviu realizat de 

noi în 2003 cu o femeie care practica turnarea cositorului, aflam că nu oricine poate 

să învețe deochiul și să deprindă meșteșugul descântecului.  

Apoi... am vrut s-o învăț pi fata me. Da’ n-o putut. N-o putut țâni minti cuvintili 

iaca așa... cî doarî i fatî dișteaptî. Am mai vrut sî învăț o copchilî, dragu mamii... ș-o 

învațat da’ n-ari leac. Trebi sî ai leac și puteri, asta nu poati oricini (Catinca, 68 ani).    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 00:09:31 UTC)
BDD-A31304 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Geografia semantică a descântecului la Sanda Golopenția 

 

 

 

215 

 

Fără îndoială descântecul trebuie realizat de cineva care are priceperea, 

credința și disponibilitatea necesare. Cele două posibile explicații vin să sublineze 

complexitatea decântecului și dificultatea de a surprinde și înregistra un fenomen în 

care se împletesc atât de multe elemente. Cum reușește etnologul, lingvistul, 

antropologul să operaționalizeze coerent și logic într-un astfel de context?  

Sanda Golopenția propune foarte inspirat o abordare pragmatică a acestor 

fenomene culturale. Întreaga tipologie și taxonomie pe care o prezintă în lucrarea 

Limba descântecelor românești (2007) se constituie și ca un instrument de analiză 

extrem de util și versatil. Autoarea demonstrează că, plecând de la cuvânt, expresii și 

formule verbale specifice descântecului, se poate pătrunde mai bine în miezul 

fenomenului. Astfel, putem descifra și înțelege mai bine rolurile magice, reacțiile 

magice, tipologia descântecelor și aspectele legate de ritual și rostire plecând de la 

cuvintele care intră în joc. Cuvintele devin indicatori importanți care ne ajută să 

identificăm, clasificăm și să înțelegem decântecele. Lămuririle și clarificările atât de 

utile ale termenilor pe care le face autoarea reprezintă, în fapt, o valoroasă geografie 

semantică a descântecului.   

În fapt, cuvintele care însoțesc întreg registrul magic al descântecului 

îndeplinesc două roluri clare: rolul de numire și calificare a ritualului și rolul activ, 

de intervenție magică.  

2. Taxonomie și polisemantism magic 

Cuvintele care însoțesc și exprimă descântecul popular numesc, așa cum 

menționează Sanda Golopenția, rolurile magice, acțiunea și reacțiunea magică, 

corpul, bolile etc. Explicația pe care ne-o oferă Sanda Golopenția indică existența 

unui limbaj specific, unul care are în atenție fie aspecte generale, fie pe cele 

particulare. Cuvintele înregistrează diferite forme și derivate, iar rostirea lor 

contextualizată poate atribui cuvântului conotații pozitive sau negative. De pildă, 

doftor/ doftoroaie și derivatul doftoriceală  pot desemna o personă respectabilă care 

ajută un bolnav să se vindece cu ajutorul descântecului, utilizând cunoștințe de 

medicină populară. În egală măsură, el poate numi un act medical pueril, 

nespecializat, o simplă șarlatanie. În joc este o permanentă glisare a termenilor între 

pozitiv și negativ, bine și rău. Este un semn că aspectele contradictorii sunt specifice 

deopotrivă lumii și limbajului. De altfel și în ritualul descântecului conotațiile 

cuvintelor pot fi diferite. Ele descriu un univers în care sensurile și nuanțele 

amestecă sau despart binele de rău, pozitivul de negativ. Acest univers populat de un 

limbaj specific încifrează semantic necunoscutul, învizibilul, magicul. Vom 

exemplifica acest fapt cu câteva secvențe din cercetarea Sandei Golopenția.  

 Rolurile magice, de pildă, primesc o varietate de nume care descriu fie 

competențele generale ale performatorului, fie pe cele specifice. Limbajul popular 

surprinde, așadar, calitățile descântătoarei în formule originale care dispun de o mare 

forță conotatativă.  

De la versiunile cele mai cunoscute ale agentului magic (fermecător, 

fermecătoare, vrăjitor, vrăjitoare, descântător, descântătoare) până la cele mai 

puțin cunoscute (babă, băbăreasă; moașă, moșalică; doftor, doftoroaie; vraci, 

vrăciță; bosorcoi, bosorcaie, bozgonitoare, bobonitoare etc.), menționate și de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 00:09:31 UTC)
BDD-A31304 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cristina GAVRILUȚĂ, Nicu GAVRILUȚĂ 

 216 

Silvia Ciubotaru (Ciubotaru 2005), toate sugerează capacitatea unor persoane de a 

interveni în cursul evenimentelor. Cum este posibil acest lucru? Utilizând cuvântul 

(de exemplu, bozgonitoare ne duce cu gândul la verbul a bozgoni, care semnifică în 

spațiul popular ‘a bolborosi’, ‘a înșirui cuvinte’) și, recurgând la anumite gesturi, 

moașa, de pildă, știa cum să gestioneze nașterea. Vraciul cunoștea ce trebuie făcut 

pentru vindecarea bolii. Cuvântul și fapta devin armele pe care le utilizează 

descântătorul în lupta sa cu invizibilul.    

Dincolo de generalitatea pe care o surprind, toate aceste nume dobândesc 

conotații multiple și interferează între ele datorită faptului că numesc personaje care 

se manifestă în vecinătatea magicului, a misterului și a necunoscutului. Așadar, 

vraciul sau doftoroaia nu sunt doar simpli medici, cunoscători ai binefacerilor 

plantelor, ci ei sunt şi niște magicieni care pot schimba cursul evenimentelor, pot 

vindeca trupuri și suflete, pot restabili echibrul, pot fi iubiți sau temuți. Acțiunea lor 

este plasată, adesea, într-un context mult mai amplu și mai generos. Deși unele 

cuvinte numesc competențe clare, bine surprinse de Sanda Golopenția (ghicitor, 

ghicitoare; căutător, căutătoare, cotătoare), în cele mai multe cazuri doar contextul 

în care sunt rostite ne poate desluși rolul pe care-l îndeplinește persoana 

descântătoare.  

Lucrurile stau aproximativ la fel și în cazul vinovatului magic. Sesizăm că 

numele lor variază într-un registru foarte larg, de la general (fermecător, 

fermecătoare; vrăjitor, vrăjitoare) la particular (deochitor, mirător, răhnitor, pocitor 

etc.). În acest caz conotațiile atașate termenilor sunt negative și atestă prezența răului 

în acțiuni voite sau nu. De exemplu, deochiul nu presupune în mod neapărat o 

componentă volitivă.        

Acțiunea și reacțiunea magice  beneficiază de un invetar semantic destul de 

vast. El este încifrat în cuvinte de tipul descântătură, vrăjitură, boscoană, blazgonie, 

moșmană, făcătură, defăcătură, întors, desfacere, ursire, menire etc. Întregul 

evantai semantic pe care-l regăsim aici ascunde o întreagă filosofie de viață în care 

reacția și contrareacția compun strategii de restabilire a ordinii și echilibrului. Răul 

nu este neapărat total, definitiv și iremediabil. El poate fi combătut, întors, desfăcut, 

destructurat prin reacții magice eficiente.  

3. Cuvântul − agent activ al acțiunii magice 

Alcătuirea și rostirea descântecelor este la pièce de résistence în întreg 

scenariul ritual al descântecelor. Aici cuvântul devine un agent activ al acțiunii 

magice. Rostirea, numirea, jocul de cuvinte, rima fac parte din arta descântatului. 

Prin cuvânt, ritualul prinde viață. El este cel care dă sens acțiunilor (stingerea 

cărbunilor, topirea cositorului, dezlegarea laptelui etc.) și certifică o cunoaștere 

magică ce depășește granițele realului. Astfel, ritualul dispune de o anumită retorică. 

Ea este în general specifică fiecărui actor și diferă mult de vorbirea obișnuită. 

Rostirea poate fi șoptită, strigată, cadențată, ludică, sibilinică, bombănită și greu 

descifrabilă. Totul se petrece ca și cum obscurul (partea ascunsă a problemelor 

noastre) nu poate fi rezolvat decât prin mai obscur, adică printr-un ritual cu expresii 

magice greu descifrabile. Limbajul abundă de interjecții și onomatopee care întrerup 

jocul rimelor și al cuvintelor. Uneori, acestea capătă forme ciudate.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 00:09:31 UTC)
BDD-A31304 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Geografia semantică a descântecului la Sanda Golopenția 

 

 

 

217 

 

Ptiu! Vacî neagrî/ poneagrî/ Ptiu! Vacî roșî/ poroșî/ 

Ptiu! Vacî balai nebalai! (Golopenția 1998: 254).  

Toate licențele lingvistice rezultate prin compunere, omisiune, derivare sau 

prin alte procedee au ca scop să numească nenumitul, să invoce forțe invizibile și să 

sugereze intrarea pe un teritoriu necunoscut în care nu mai operează logica obișnuită 

a discursului. Eclectismul descântecului sugerează o situație la fel de stranie, iar 

încercarea de a-l înțelege și desluși după un model rațional este una sortită eșecului.  

De altfel, descântecul este un ritual care nu se adesează rațiunii ci unei gândiri 

magice (Frazer, 1980). În acest orizont, lucrurile se atrag și se resping într-un mod 

miraculos. În joc este o mentalitate magică, una în care asemănătorul produce 

asemănător și legea nescrisă a contagiunii funcționează perfect. Doar așa putem 

explica multe din cele care ni se întâmplă. La limită, unii dintre noi reușim să 

înțelegem și rolul unor formulări ciudate, cum ar fi: Curcubeu beu/ bea de unde-i 

bea/ bea din gușa mea (Gorovei 1931: 330).  

Cu siguranță, descântătorul nu este preocupat de logica sau de acuratețea 

exprimării. El operează cu stări, emoții, trăiri, fantasme și imagini. Mult mai 

importantă este pentru el crearea unor realități magice, cu un puternic impact 

emoțional. Ele sfidează legile naturii (un curcubeu care are rol salvator, de pildă). 

Ori, astfel de formulări, grație unei rostiri anume, capătă semnificații aparte și 

reușesc să genereze și să trezească fantasme care pot avea și rol terapeutic.  

Chei junghiu de-acolea/ Ca nu-i locul tău acolea/ la mormânt, acolo ți masu, 

/acolo ți sălașu./ Da Gheorghe să rămâie, /curat, luminat. (Pavelescu 2007: 88).   

În întreg ansamblul ritual, forța de sugestie a unor exprimări de tipul celor 

prezentate mai sus poate să atingă cote nebănuite, cucerind auditoriul și punând în 

funcțiune un întreg imaginar magic. Totuși, în spatele acestui discurs, doamna Sanda 

Golopenția reușește foarte bine să distingă o tehnică menită să asigure eficacitatea 

formulelor folosite.  

 
Cum cuvintelor rostite li se recunoaște o eficiență supranaturală, este esențială: 

(1) reproducerea lor întocmai sau, atunci când descântecul este deprins „pe furate” de 

o novice sau o clientă, cât mai aproape de ceea ce a fost perceput, cu acuitate maximă, 

în recitarea șoptită de către descântătoare; (2) sublinierea cuvintelor importante, care 

se efectuează prin întoarcerea cuvântului pe toate fețele, ceea ce am putea numi 

„declinarea” lui fonetică sau, în termeni neutri, includerea lui într-o serie fonetică prin 

reluare parțial trunchiată, reluare cu adaos sau cu modificări minime și (3) punerea în 

rimă (interioară versului sau delimitându-l) a cât mai multe cuvinte spre a se asigura 

buna memorare a formulei (Golopenția 2007: 86). 

 

Cu privire la structura compozițională a descântecului, Amalia Pavelescu 

distinge trei etape importante:  

a) Formula introductivă cu invocarea bolii în toate ipostazele imaginabile 

(Bubă, neagră/ Bubă Vânătă / Bubă dulce) sau a unei divinități al cărui ajutor se 

solicită. Aceste invocații au la bază credința străveche confom căreia este suficientă 

simpla numire a ceva pentru a-i face cu putință prezența. Așadar, performatorul 

cunoaște forța nebănuită a cuvântului, iar pentru a se lupta cu răul trebuie să-i 

provoace prezența acolo, în momentul ritualului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 00:09:31 UTC)
BDD-A31304 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cristina GAVRILUȚĂ, Nicu GAVRILUȚĂ 

 218 

b) Tratarea propriu-zisă este o etapă care înregistrează o multitudine de 

variante în care se încearcă să se elimine răul prin formule folosite. Ele îmblânzesc, 

roagă, imploră, poruncesc și alungă răul. Așadar, cuvintele folosite în tratamentul 

propriu-zis indică mai multe modalități de abordare, de la cele prietenoase (Bubă 

mândră, Bubă blândă), până la cele autoritare și definitive (nu coace/ nu răscoace; 

Cu sapa te-oi săpa,/ Cu mătura te-oi mătura, Și-n apă te-oi țâpa/ Acolo să-

nverzești,/ Acolo să putrezești.) (Pavelescu 2001: 118-119).   

c) Formula finală cuprinde urări în care apar Maica Domnului sau Dumnezeu. 

Aici este evocată curățenia, lumina și puritatea. Se rămâie curat și luminat ca 

argintul strecurat;  De la mine descântecul/ De la Maica Domnului leacul. Așadar, 

descântătorul plasează descântecul într-o zonă de mediere între puterea divină și 

puterea umană. Cuvintele descântecului devin agenți activi și eficienți doar în 

condițiile în care se întâlnesc cu voința divină. Credința în puterea cuvântului de a 

capta energia și voința divină este cea care plasează ritualul descântecului în zona 

magicului. 

Ceea ce reținem din întreg scenariul ritual și din această arhitectură lingvistică 

specifică descântecului e faptul că, deși este privit ca o incantație cu formulări și 

licențe specifice, el este, în fapt, o formă de comunicare cu cele nevăzute. Ea se 

realizează într-o formă narativă, aluzivă și metaforică (A plecat într-o cale mare/ Un 

om mare,/ Pe o potecă mare, / Cu haine mari,/ Cu traistă mare...) (Pavelescu 2001: 

121). Alteori se utilizează adresarea directă (Fugi spurcat,/ Că te calcă chicior/ De 

ficior curat) (Pavelescu, 2008: 47).  

Cuvântul devine astfel un simbol unificator al lumii de aici cu cea  de dincolo, 

un liant social care-și extrage semnificațiile dintr-un vechi mental popular, saturat de 

credințe demult uitate. Nimic nu e ce pare a fi: nici bolile, nici bucuriile, nici 

tristețile și nici cuvintele înșirate în stihuri aruncate printre dinți. În descântec totul 

pare a fi dublat de o realitate simbolică care operează subtil în mințile și viețile 

oamenilor. Este o geografie semantică pe care doar inițiații o înțeleg, iar muritorii de 

rând o pot intui sau o pot simți în străfulgerări scurte. Într-un astfel de context, 

cercetătorul mentalității magice se trasformă într-un căutător de comori cărora 

trebuie să le găsească sensul și rostul. 

Fără îndoială, efortul de cunoaștere și recuperare a descântecului ca formă 

populară de manifestare a unei gândiri magice nu este nici simplu și nici la 

îndemâna oricui. Scrierile de etnografie și de folclor, mai vechi și mai noi, suprind 

dimensiunea magică a folclorului românesc. Ele sunt semnate de profesioniști 

experimentați, cum ar fi Simeon Florea Marian, Ioan Mușlea, Ovidiu Bârlea, Artur 

Gorovei, Gheorghe Pavelescu, Mircea Eliade, Ioan Petru Culianu, Camelia 

Burghele, Mircea Vulcănescu, Ernest Bernea, Mihai Pop, Ștefania Cristescu, Sabina 

Ispas, Otilia Hedeșan, Narcisa Știucă, Antoaneta Olteanu, Mihai Coman, Lucia 

Berdan, Lucia Cireș, Silvia Ciubotaru, Ion H. Ciubotaru, Ion Cuceu, Adina Hulubaș 

(Ciubotariu), Ioana Repciuc, Ioana Fruntelată, Ioan Pop Curșeu etc.  

Printre ei, un loc seniorial îl ocupă, indiscutabil, doamna Sanda Golopenția. 

Doamnia Sa a fost convinsă întreaga viață de faptul că magicul este „sarea oricărei 

culturi” (Lucian Blaga). Este fermentul cultural în jurul căruia se plămădește un 

întreg set de valori și credințe. Se construiesc, în cele din urmă, moduri de a fi în 

lume. Conservarea memoriei culturale, așa cum bine precizează doamna 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 00:09:31 UTC)
BDD-A31304 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Geografia semantică a descântecului la Sanda Golopenția 

 

 

 

219 

 

academician Sabina Ispas, solicită o dublă abordare: interpretativă și pragmatică. 

Sanda Golopenția contribuie din plin la acest efort prin construirea unor repere 

teoretice care pot sta la baza unei mai bune valorificări a tezaurului cultural românesc. 

Astfel de întreprinderi temerare, departe de lumina reflectoarelor mediatice și 

fără a face rating într-o lume superglobalizată, ne dezvăluie complexitatea ființei 

umane și felul în care simbolul și magicul operează tainic și eficient în viața 

fiecăruia dintre noi.       

Bibliografie 

Blaga 1941: Lucian Blaga, Despre gândirea magică, Fundația Regală pentru Literatură și Artă. 

Densușianu 1930−1931: Ovid Densușianu, Limba descântecelor, în  „Grai și suflet”, IV. 

Densușianu 1931−1932: Ovid Densușianu, Limba descântecelor, în  „Grai și suflet”, V. 

Candrea 1944: I. Aurel Candrea, Folklorul român comparat. Privire generală. Medicina magică, 

București, Casa Școalelor.   

Ciubotaru  2005: Silvia Ciubotaru, Folclorul medical din Moldova, Iași, Editura Universității 

„Alexandru Ioan Cuza”. 

Culianu 1994: Ioan Petru Culianu, Eros și magie în Renaștere. 1484, București, Editura Nemira. 

Eliade 1978: Mircea Eliade, Aspecte ale mitului, București, Editura Univers. 

Frazer 1980 : Georges James Frazer, Creanga de aur, vol.1–3 București, Editura Minerva. 

Golopenția 2007: Sanda Golopenția, Limba descântecelor românești, București, Editura 

Academiei Române. 

Golopenția 1998: Sanda Golopenția, Desire Machines. A Romanian Love Charms Database, 

Bucharest, The Publishing House of the Romanian Cultural Foundation.  

Gorovei 1931: Artur Gorovei, Descântecele romînilor. Studiu de folklor (Academia Română, 

„Din viața poporului român” XL), București, Regia M.O. Imprimeria Națională. 

Otto 1996: Rudolf Otto, Despre numinos, Cluj, Editura Dacia. 

Jung 1994: Carl Gustav Jung, În lumea arhetipurilor, București, Editura ,,Jurnalul Literar”. 

Pavelescu, 2007: Gheorghe Pavelescu, Ethnos. Studii de etnografie și folclor, vol. 3, Sibiu, 

Tehnomedia.  

Pavelescu, 2001: Amalia Pavelescu, Poezia de ritual și ceremonial din Mărginimea Sibiului, 

București, Editura Paideia. 

Rosetti, 1975: Al. Rosetti, Limba descântecelor românești, București, Editura Minerva. 

Gavriluță 2013: Cristina Gavriluță, Negativul cotidianului, Iași, Editura Universității 

„Alexandru Ioan Cuza”. 

The Semantic Geography of Enchantments in Sanda Golopenția’s Work 

Based on Sanda Golopenția’s work, The Language of Romanian Enchantments 

[‘Limba descântecelor românești’], our attempt is to highlight the importance of the word in 

the ritual scenario of folk spells. The semantic richness as well as the craft of putting together 

and uttering spells and verbal formulas is witness to the popular belief in the magic force of 

the word. Polysemous items, verbal licenses, and an archaic lexical stock create a semantic 

geography in which things mix and separate, in which the magical and the ordinary 

intertwine and this world communicates with the unseen and the netherworld. Sanda 

Golopenția’s effort to clarify the terminology, to organize the entire semantic inventory 

undertaken by the Romanian researcher together with other researchers of the phenomenon, 

creates new paths for understanding and interpreting the spells. Thus, the pragmatic approach 

to spells becomes a rich source of understanding and interpretation of this cultural heritage. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 00:09:31 UTC)
BDD-A31304 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

