
 

„Philologica Jassyensia”, an XVI, nr. 1 (31), 2020, p. 119–128 

 

 

 

La spiritualité orthodoxe roumaine en France  

et ses représentations 
 

Felicia DUMAS* 

 

 
Keywords: Romanian Orthodox spirituality; representation; French language; 

Orthodoxy in France; Romanian liturgical practice; linguistic and cultural imaginary 

 

1. Liminaire 

Nous nous proposons de faire référence dans ce travail aux représentations 

construites et véhiculées en France, dans les communautés orthodoxes et dans les 

écrits de l’un des plus grands théologiens orthodoxes français contemporains – le 

père archimandrite Placide Deseille – à l’égard de la spiritualité orthodoxe 

roumaine, de sa tradition apostolique de longue date (et de ses traditions populaires), 

de ses grands pères spirituels connus en Occident grâce à la traduction de leurs vies 

en langue française. Dans un pays occidental sécularisé, où le christianisme est en 

plein recul, l’Orthodoxie se manifeste de façon de plus en plus vigoureuse, surtout 

les dernières années, y étant représentée tant par des communautés de la diaspora 

que par des communautés francophones, composées de Français convertis (Dumas 

2009). Pour la grande majorité de ces derniers, l’Orthodoxie roumaine, dont les 

Roumains établis en France sont les porteurs et les exemples concrets, représente un 

modèle de tradition chrétienne authentique, vécue avec une grande dévotion 

populaire et avec fidélité par rapport à la Vérité de l’Église enseignée par les apôtres 

depuis très longtemps en terre roumaine.  

Nous essaierons donc de présenter et d’analyser par la suite une série de 

représentations véhiculées dans des paroisses majoritairement francophones, dans 

des paroisses mixtes franco-roumaines et dans une communauté monastique 

exclusivement francophone qui dépendent toutes du point de vue canonique de la 

Métropole Orthodoxe Roumaine d’Europe Occidentale et Méridionale (diocèse du 

Patriarcat de Roumanie), par les membres de celles-ci, dans deux monastères 

français qui se trouvent sous la juridiction du Patriarcat Œcuménique (en tant que 

métochia d’un monastère athonite), par les fidèles qui les fréquentent, ainsi que dans 

les écrits de théologie et de spiritualité du père archimandrite Placide Deseille, grand 

théologien (orthodoxe) français et ami de la Roumanie. Ces représentations, qui sont 

pour la plupart très valorisantes, s’expriment tant au niveau de la pratique liturgique, 

qu’à celui de l’adoption de certaines traditions de la spiritualité roumaine par les 

Français convertis à l’Orthodoxie. Nous comprenons la notion de représentation 

 
* Université « Alexandru Ioan Cuza » de Iasi, Roumanie (felidumas@yahoo.fr). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:46:06 UTC)
BDD-A31296 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Felicia DUMAS 

120 

dans la direction de la théorie de l’imaginaire linguistique et culturel d’Anne-Marie 

Houdebine (2002), ce qui veut dire que nous analyserons les constructions 

individuelles et collectives concernant la spiritualité orthodoxe à travers leur 

manifestation discursive, en langue française. 

2. Éléments constitutifs de la spiritualité orthodoxe roumaine en France 

Tout d’abord, nous devons préciser le fait que par spiritualité orthodoxe 

roumaine, nous comprenons la spiritualité orthodoxe de culture et de tradition 

roumaine, vécue par des Roumains, c’est-à-dire un ensemble de contenus doctrinaux 

et des pratiques religieuses orthodoxes (liturgiques surtout, mais pas seulement) 

manifestés par des laïcs, des moines et des clercs roumains, en langue roumaine, 

centrées sur la vie spirituelle et le salut de l’âme. Dans notre cas, il s’agit donc de la 

foi orthodoxe vécue et confessée par les Roumains en France, à leur « manière » 

roumaine, qui n’est particulière que par le fait d’être exprimée en langue roumaine et 

d’être porteuse de pratiques traditionnelles de la vie religieuse de tous les jours (le 

culte de la mémoire des morts – les pannychides, des recettes de carême, la formule 

de salutation « Le Christ est monté aux cieux » [Hristos S-a înălțat], qui est dite 

entre l’Ascension et la Pentecôte, diverses bénédictions, telles la bénédiction des 

plats traditionnels de Pâques à la fin de l’office nocturne de la Résurrection, la 

bénédiction des feuilles de tilleul pour la fête de la Pentecôte, les œufs rouges de 

Pâques, les brioches en forme de huit préparées en mémoire des saints quarante 

martyrs de Sébaste, fêtés par l’Église le 9 mars, etc.). Nous essaierons donc 

d’analyser dans ce travail, au niveau des représentations (individuelles et 

collectives) construites par des religieux et des laïcs français en France, trois grands 

éléments définitoires de cette spiritualité : les contenus religieux (chrétiens-

orthodoxes), la pratique religieuse exprimée en roumain (et en français) et les 

acteurs qui la mettent en pratique. Comme nous le disions déjà, dans la plupart des 

cas, ce sont des représentations valorisantes, qui circulent dans les milieux 

orthodoxes français tant à l’égard de l’authenticité doctrinale des contenus religieux 

traditionnellement orthodoxes exprimés par la foi des Roumains, qu’en ce qui 

concerne la pratique de ceux-ci, qui est mise en relation avec la manifestation d’une 

grande dévotion, ainsi que la vie exemplaire, de sainteté, menée par des 

représentants de choix du peuple roumain orthodoxe, notamment des pères spirituels 

de plusieurs monastères orthodoxes de Roumanie.     

Les contenus religieux, chrétiens-orthodoxes, de la spiritualité roumaine sont 

donc considérés en France comme des repères canoniques et normatifs, puisque 

traditionnels, c’est-à-dire de longue date, validés le long des siècles par la foi et la 

pratique d’un peuple chrétien, traditionnellement orthodoxe, sous l’étroite 

surveillance de l’Église, par ses évêques. Sous-tendue par une foi transmise de 

génération en génération, la pratique religieuse des Roumains se caractérise par une 

piété et une dévotion qui ne sont plus familières à l’européen occidental 

contemporain. Normée par la Tradition de l’Église et ponctuée par plusieurs 

traditions populaires concernant la manière d’inclure les fêtes religieuses dans la vie 

de tous les jours, en ville, tout comme à la campagne, la pratique religieuse des 

Roumains est prise pour exemple et modèle à suivre pour les nouvelles 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:46:06 UTC)
BDD-A31296 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La spiritualité orthodoxe roumaine en France et ses représentations 

121 

communautés d’orthodoxes francophones, qui composent l’Orthodoxie d’expression 

française. Quant aux acteurs de cette pratique, dans l’acception anthropologique du 

mot (Goffman 1973), ils sont pris aussi pour exemples et modèles normatifs à 

suivre, que ce soient des figures exemplaires du monachisme ou des simples fidèles 

pratiquants. Les premiers, les grands pères spirituels roumains, sont connus en 

France à travers plusieurs traductions publiées par les éditions l’Âge d’Homme de 

Lausanne, dans la collection « Grands spirituels orthodoxes du XXème siècle », 

dirigée par le théologien orthodoxe français Jean-Claude Larchet ; il s’agit 

notamment des pères Cléopas Ilie du monastère de Sihastria (Balan 2003), et Païssié 

Olaru du skite de Sihla (Balan 2012). Le seul fait de la publication dans cette 

collection spécialisée (unique en matière d’Orthodoxie) des versions françaises des 

livres biographiques leur ayant été consacrés par leur disciple, le père Ioannichié 

Balan, prouve la reconnaissance de leur place privilégiée, parmi les grandes figures 

monastiques de la spiritualité orthodoxe universelle, proposées d’ailleurs aux lecteurs en 

tant que repères et modèles à suivre dans leur vie spirituelle. En même temps, leurs 

conseils spirituels sont popularisés aussi sur des blogs orthodoxes francophones, 

dont le plus riche en matière de spiritualité orthodoxe est celui d’un Suisse 

francophone, Claude Lopez-Ginisty (orthodoxology.blogspot.com). Périodiquement, 

la Métropole Orthodoxe Roumaine d’Europe Occidentale et Méridionale organise 

des conférences à leur sujet, à diverses occasions ; l’Université d’été de la Métropole 

(organisé au Centre Sainte-Croix) comporte aussi des rencontres avec des 

théologiens roumains qui parlent à un public français et/ou francophone de ces 

grands startsy (pères spirituels) de la spiritualité orthodoxe roumaine1. 

Autrement dit, la spiritualité orthodoxe d’expression et de tradition roumaine 

est représentée en France, dans les milieux orthodoxes francophones (les paroisses et 

les monastères relevant de différentes juridictions), comme un véritable repère de 

canonicité et de pratique canonique de la foi orthodoxe confessée dans le Credo. Les 

fidèles roumains sont perçus comme dépositaires de cette pratique traditionnelle que 

les Français convertis à l’Orthodoxie apprennent tous les jours. Les moines et les 

clercs roumains jouissent de la même représentation, mais à un autre niveau surtout, 

de la célébration liturgique, qui complète en matière de pratique, les modèles 

proposés par les fidèles. Dans la plupart des paroisses et des monastères de France, 

de juridictions autres que celle du patriarcat de Bucarest, ils sont invités à 

concélébrer pour les offices, par hospitalité liturgique et en signe d’amour et de 

reconnaissance de la canonicité2 de la spiritualité orthodoxe dont ils sont porteurs.  

Comme la grande majorité des paroisses et des communautés monastiques 

faisant partie de la Métropole Orthodoxe Roumaine d’Europe Occidentale et 

Méridionale sont mixtes, franco-roumaines, le français a commencé à remplacer 

dans la pratique liturgique le roumain, réservé tout de même encore à des prières 

considérées « communautaires », prononcées par toute l’assemblée eucharistique, 

comme le Notre Père ou le Credo, soit exclusivement en langue roumaine au niveau 

d’une célébration faite entièrement en français, soit simultanément en roumain et en 

 
1 https://centresaintecroix.net/sessions-au-centre-sainte-croix/universite-ete-metropole-orthodoxe/, 

consulté le 10 juin 2016. 
2 Nous comprenons ici « la canonicité » dans le sens de respect des canons de l’Église et de 

transmission rigoureuse et fidèle de ses contenus dogmatiques, à travers le temps. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:46:06 UTC)
BDD-A31296 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Felicia DUMAS 

122 

français dans le contexte général d’une célébration qui peut être faite 

majoritairement en roumain ou en français. Cette alternance et cette cohabitation 

liturgique du roumain et du français sont tout à fait normales en France, tout comme 

il devient de plus en plus normal que les célébrations soient faites exclusivement en 

langue française si le public majoritaire qui y participe est composé de Français ou 

de (non) Roumains francophones. Cette dernière situation ne devrait point nous 

surprendre en tant que Roumains, vu qu’elle est engendrée par les particularités de 

l’existence des communautés orthodoxes de juridiction roumaine constituées sur le 

territoire français, accueillies donc par la France. Leur mixité (franco-roumaine) de 

plus en plus accentuée et le besoin de transparence linguistique justifient pleinement 

cet usage liturgique du français. Toute tendance de refus de se servir du français en 

tant que langue liturgique en France et de se replier dans des communautés à 

célébration faite exclusivement en roumain risque de mener à un cloisonnement 

national, à une « ghettoïsation » de ces communautés3. Puisque justement, pour se 

faire connaître comme elle s’est fait en France les dernières décennies, la spiritualité 

orthodoxe roumaine a eu besoin de la langue française en tant que support 

d’expression, de popularisation et de passage entre les deux cultures, dont la culture 

roumaine traditionnellement et majoritairement orthodoxe et la culture française, 

vaguement chrétienne et plutôt sécularisée. Sans parler du fait que « du point de vue 

ecclésiologique, la cohabitation liturgique harmonieuse des deux langues est tout 

simplement un reflet de l’universalité de l’Église, que les fidèles orthodoxes 

confessent dans leur Symbole de foi : et en l’Église, une, sainte, catholique – c’est-à-

dire universelle – et apostolique » (Mgr Nica 2016 : 191). Cette situation de 

bilinguisme liturgique, de plus en plus dominant en faveur du français, témoigne, en 

plus d’une intégration des fidèles orthodoxes et de l’Orthodoxie en France, d’une 

contamination entre l’imaginaire linguistique construit par les Français à l’égard du 

roumain, comme langue-culture (Coracini 2010) de tradition orthodoxe, et 

l’imaginaire linguistique des Roumains bâti autour du français, conçu comme langue 

d’accueil de la spiritualité orthodoxe (en même temps que langue de leur accueil en 

tant qu’émigrés), et progressivement, langue-culture d’expression des contenus 

référentiels, théologiques, liturgiques et spirituels de l’Orthodoxie (Dumas 2014). 

Nous récupérons ici le concept d’imaginaire culturel (Dumas 2008), dérivé de celui 

d’imaginaire linguistique, au niveau de la notion de « langue-culture », définie 

comme langue imprégnée par une culture orthodoxe dont elle est le support 

d’expression, qui comprend une pratique, une littérature théologique, spirituelle et 

liturgique de facture religieuse, chrétienne-orthodoxe, et qui suppose un affichage 

identitaire de la part de ses usagers.  

Pour revenir aux éléments constitutifs de la spiritualité orthodoxe roumaine 

telle qu’elle se manifeste en France depuis plusieurs décennies déjà (et de façon de 

plus en plus visible notamment depuis la chute du régime communiste), il nous 

semble que le rôle le plus important en matière de témoignage d’un modèle 

orthodoxe traditionnel et canonique à suivre en matière de pratique liturgique et de 

vie spirituelle revient aux acteurs religieux et laïcs, présents « en chair et en os » 

 
3 http://www.doxologia.ro/puncte-de-vedere/ghetto-ul-limbii-romane-am-spune-mai-curand-

concretul-trairii-panortodoxiei-franta, consulté le 24 mai 2016. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:46:06 UTC)
BDD-A31296 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La spiritualité orthodoxe roumaine en France et ses représentations 

123 

dans les différentes régions de l’Hexagone. Ce sont eux les preuves vivantes de 

l’Orthodoxie. L’un des plus grands théologiens orthodoxes français contemporains, 

le père archimandrite Placide Deseille4, interprète le rôle de la présence des 

Roumains orthodoxes en France comme un facteur catalyseur de rechristianisation 

de ce pays européen occidental (qui a connu avant la Révolution de 1789 un grand 

rayonnement de la vie spirituelle chrétienne), projet faisant partie du plan de la 

providence de Dieu :  

Il y a maintenant, c’est un dessein imprévisible de la Providence divine, il y a 

cette présence roumaine en Europe occidentale et en France, présence très forte. Et de 

même que dans les années 20, l’émigration russe, puis l’exode des Grecs chassés 

d’Asie Mineure a pu réimplanter l’Orthodoxie en France, je pense que de nouveau 

cette présence roumaine en France, en Espagne, en Italie, et dans toute l’Europe 

occidentale, doit être un moyen que le Seigneur dans ses desseins a voulu disposer 

pour de nouveau redonner un grand élan à l’Église, un grand élan à la foi orthodoxe 

dans cet Occident. Et en même temps, je pense que […] ce contact entre l’Orthodoxie 

roumaine et la petite Orthodoxie, encore presque naissante en France […] peut être 

fécond et pour les uns et pour les autres (Deseille 2017; 2015: 76).  

Cette belle interprétation du rôle de la spiritualité orthodoxe roumaine en 

Europe occidentale en général et dans l’Hexagone en spécial, impressionnante par la 

générosité des affirmations, suppose et réclame de la part des Roumains présents en 

France, clercs ou laïcs, une grande responsabilité pour ce qui est de leur 

comportement, de leur moralité, du respect montré pour les valeurs chrétiennes, de 

la présence des vertus évangéliques dans leur vie. Ils doivent être conscients de cette 

représentation construite généreusement à leur égard, de porteurs et de gardiens 

fidèles de l’Orthodoxie, de modèles de vie et de pratique de la foi orthodoxe qui 

séduit de plus en plus les derniers temps les Français en quête d’une sémantique de 

la vie. Les paroisses et les monastères orthodoxes de juridiction roumaine de France 

attirent de plus en plus de ces Français, n’étant plus constitués uniquement de 

Roumains établis en France ; et l’on peut remarquer le fait que bon nombre de ces 

communautés (paroissiales ou monastiques) sont composées exclusivement de 

Français devenus orthodoxes, comme le monastère de la Nativité de la Mère de Dieu 

du Ricardès, placé donc du point de vue canonique sous l’omophore de 

Monseigneur Joseph, le métropolite roumain de la Métropole Orthodoxe Roumaine 

d’Europe Occidentale et Méridionale, dont toutes les moniales ainsi que leur 

higoumène sont françaises5. Cette situation témoigne du rayonnement de la 

spiritualité orthodoxe de tradition roumaine en France qui impressionne par sa 

canonicité, ses origines apostoliques et par la vigueur de la confession de la foi par 

le peuple roumain (considéré comme très pieux) même pendant les périodes les plus 

troubles de son histoire, dont la plus récente celle du régime communiste athée.  

 
4 « Né au ciel », selon une belle expression de la langue française qui désigne le passage des 

chrétiens de la mort vers la vie après la mort, en janvier 2018.  
5 Il en est de même du monastère masculin de Cantauque, dont toute la communauté est formée de 

moines français devenus orthodoxes. L’année dernière, la mère higoumène du monastère du Ricardès 

s’est endormie dans le Seigneur. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:46:06 UTC)
BDD-A31296 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Felicia DUMAS 

124 

3. Construction discursive des représentations  

Les saints roumains, d’origine roumaine ou d’origine étrangère mais dont les 

reliques se trouvent en Roumanie, sont très aimés en France, non seulement à 

l’intérieur de la juridiction roumaine, dont la plupart des paroisses et des 

communautés monastiques ont comme protecteurs un saint roumain et un saint local 

(français), mais aussi dans les monastères français relevant d’autres juridictions, 

comme les deux métochia (ou dépendances) athonites de Simonos Petra fondés par 

le père archimandrite Placide Deseille : le monastère féminin de la Protection de la 

Mère de Dieu et, respectivement, le monastère masculin Saint-Antoine-Le-Grand. 

Ils figurent dans le Synaxaire du père Macaire6 (le Synaxaire français le plus 

complet, très connu dans les milieux orthodoxes français et francophones), en usage 

dans ces communautés monastiques, et de nombreux fidèles français les vénèrent 

avec foi, affection et piété, en demandant leur protection et leur aide, en recourant à 

leur intercession. Les saints martyrs Brâncoveanu – le prince valaque Constantin, 

ses quatre fils Constantin, Radu, Stefan et Matei et son gendre, le conseiller Ianache 

Vacarescu –, saint Callinique de Tchernica, évêque de Râmnicu Vâlcea, sainte 

Parascève la Jeune de Iasi, saint Jean le Nouveau de Suceava, etc. ne sont que 

quelques-uns de ces saints roumains aimés et vénérés en France, dont certains sont 

même représentés dans les programmes iconographiques de la peinture intérieure de 

quelques églises ou chapelles de l’Hexagone. Mentionnons un seul exemple dans ce 

sens, celui de saint Callinique, évêque de Râmnicu Vâlcea, qui est peint dans la 

chapelle du monastère Saint-Antoine-Le-Grand, en raison de la dévotion vouée à 

son égard par le père spirituel et fondateur de ce monastère, le père archimandrite 

Placide Deseille, très attaché à la Roumanie, pays « cher à son cœur ». Voici ce qu’il 

affirme sur la force de la spiritualité monastique roumaine et sur la relation 

spirituelle qui doit s’instaurer entre les saints roumains et les fidèles orthodoxes de 

France, Roumains ou Français :  

Saint Païssy Vélitchkovsky a revivifié et a donné un développement 

extraordinaire à la tradition monastique à la fin du XVIIIème siècle, spécialement 

dans la Moldavie, d’où elle a rayonné sur toute la Roumanie actuelle. Et cela a été le 

point de départ, pour ce pays, d’une grande tradition monastique, dont il a vécu 

pendant longtemps et qui a été encore réanimée, encore revivifiée, à l’époque même 

du communisme, par ces très grands Pères spirituels que le Seigneur a maintenant 

rappelés auprès de lui, mais qui restent pour nous des modèles, des intercesseurs, et 

dont l’enseignement, qui nous a été transmis notamment par le père Ioannichié Balan, 

auteur de livres admirables sur ces saints. Oui, ces saints peuvent devenir aujourd’hui, 

et pour la Roumanie et pour la France, des maîtres spirituels dont la doctrine doit 

toujours nous animer (Deseille 2017; 2015: 76). 

Nous continuons de citer le père archimandrite Placide Deseille avec un 

admirable portrait qu’il faisait de la spiritualité orthodoxe roumaine dans son 

ensemble (ainsi que de son rôle dans l’épanouissement de l’Orthodoxie en France) 

dans l’Introduction de l’Auteur à la version roumaine de son livre Propos d’un 

 
6 Le Synaxaire. Vies des Saints de l’Église Orthodoxe, adaptation française par le hiéromoine 

Macaire de Simonos-Petras, 6 volumes, éditions To Perivoli tis Panaghias (première édition), 

Thessalonique, 1987–1996. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:46:06 UTC)
BDD-A31296 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La spiritualité orthodoxe roumaine en France et ses représentations 

125 

moine orthodoxe, que nous avons publiée aux éditions Doxologia de Iasi. Un portrait 

extrêmement touchant par la générosité des représentations valorisantes de cette 

spiritualité, dont les composantes que nous avons mentionnées ci-dessus sont 

exprimées discursivement de façon explicite :  

En effet, à une époque où nous étions en quête de l’Orthodoxie, c’est en 

Roumanie que nous avons découvert pour la première fois un peuple orthodoxe et une 

Église qui venaient de donner, au cours d’une cruelle persécution, le témoignage du 

sang des martyrs et de la foi intrépide des confesseurs, et où, malgré de grandes 

difficultés, la vie monastique fleurissait autour d’Anciens porteurs du feu de l’Esprit-

Saint, et que nous avons obtenu la grâce de rencontrer, dans les forêts de Moldavie, 

dans les monastères de Transylvanie, de Bucarest même et de sa région. Les visages 

et la parole du Père Cléopa, du Père Pétronié, du Père Téofil, des Pères Sofian, 

Benedict et Dumitru Staniloae, et de tant d’autres, sont restés gravés dans nos cœurs, 

et nous essayons, dans nos monastères de Saint-Antoine et de Solan, qu’entourent tant 

de laïcs fervents, de garder quelque chose de la flamme qu’ils nous ont transmise. Le 

malheur des temps a fait que beaucoup de Roumains ont dû, depuis quelques années, 

émigrer vers l’Occident, et la floraison de nombreuses paroisses roumaines, ou plutôt 

franco-roumaines, dans nos régions est un moyen dont se sert le Saint-Esprit pour y 

faire connaître et répandre l’Élise orthodoxe […]. Nos monastères de Saint-Antoine et 

de Solan, métochia d’un monastère du Mont Athos qui fait toujours mémoire du 

voïvode Michel le Brave parmi ses fondateurs, s’efforcent d’accueillir avec tout leur 

amour fraternel ces exilés, dont ils reçoivent au moins autant qu’ils leur donnent 

(Deseille 2011: 8). 

Effectivement, dans les deux monastères fondés par le père archimandrite, les 

Roumains, laïcs ou clercs, sont reçus avec beaucoup de charité, et les prêtres sont 

toujours invités avec joie à concélébrer lors des offices liturgiques. De plus, pour la 

construction de plusieurs annexes du monastère féminin de Solan, ainsi que de 

l’église de ce monastère, on a fait appel à une équipe d’ouvriers roumains 

(originaires de Suceava), justement en raison de leur savoir-faire traditionnel 

orthodoxe et des représentations valorisantes nourries par le père archimandrite, 

ainsi que par la mère higoumène du monastère, à cet égard. 

Des composantes de la spiritualité roumaine, le même théologien orthodoxe 

français parle également de la beauté iconographique des peintures extérieures des 

monastères de Bucovine, en faisant référence à l’assimilation culturelle 

traditionnelle (de longue date) de la lecture de l’Échelle sainte de saint Jean 

Climaque par le peuple roumain :  

Il y a en Roumanie une admirable représentation sur les murs extérieurs d’un 

monastère de Bucovine – le monastère de Sucevita –, où l’on voit des moines monter 

le long de cette échelle ; certains sont happés par des démons, ils sont renversés de 

l’échelle et tombent dans la gueule du dragon qui est en bas. Mais il y a aussi des 

centaines, des milliers d’anges qui sont représentés et qui aident les moines à 

échapper à ces tentations, à échapper à ces périls et à parvenir au sommet de l’échelle 

(Deseille 2017; 2015: 413). 

Toutes ces représentations témoignent des liens affectifs particuliers qui 

liaient leur auteur à la spiritualité roumaine. Effectivement, ce grand patrologue 

français, traducteur en langue française d’écrits patristiques fondamentaux (tels 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:46:06 UTC)
BDD-A31296 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Felicia DUMAS 

126 

l’Échelle sainte de saint Jean Climaque, les Homélies spirituelles de saint Macaire le 

Grand, ou les Discours ascétiques de saint Isaac le Syrien, ainsi que du Psautier des 

Septante), qui a connu un parcours spirituel impressionnant par la viguer de sa 

recherche de la Vérité (ancien moine cistercien, le père Placide Deseille est devenu 

moine orthodoxe au Mont Athos à l’âge de 51 ans), était très attaché à la Roumanie 

et à la foi des Roumains dont il parlait souvent dans ses homélies comme d’un 

modèle véritable de vie spirituelle, de pratique fidèle et pieuse de la Tradition 

canonique de l’Église. Il fait mention de cette foi authentique, vigoureuse et 

profonde, la foi qui voit, qui caractérise les grandes traditions orthodoxes, roumaine, 

grecque et russe, dans une homélie prononcée au monastère Saint-Antoine-Le-

Grand, le dimanche de l’aveugle-né, en 2007 :  

C’est cela cette foi qui voit dont nous parle saint Isaac le Syrien. On en sent la 

présence en Grèce, en Roumanie, en Russie, chez des gens très simples, humainement 

peu instruits, par exemple chez de vieilles femmes en qui perce cette lumière 

(Deseille 2017; 2015: 492).  

Par l’intermédiaire de cette contextualisation discursive précise (dans 

l’économie des homélies) de ses représentations individuelles, affichées ainsi de 

façon publique devant les fidèles qui fréquentaient (et qui fréquentent toujours) les 

deux monastères et qui écoutaient ces homélies, le père archimandrite a contribué à 

leur circulation et à leur transformation en représentations collectives. De plus, à 

travers leur manifestation discursive dans ses livres, il a contribué en tant qu’auteur 

à leur circulation par l’intermédiaire de la lecture, et de cette manière, ses 

représentations individuelles, très valorisantes à l’égard de la spiritualité orthodoxe 

roumaine, ont contribué à la création de représentations collectives similaires.   

4. Pour conclure : imaginaire linguistique et représentations  

Ce type de représentations, très valorisantes, construites à l’égard de la 

spiritualité orthodoxe roumaine, circulent également en France au niveau de la 

pratique liturgique en langue française, qui récupère le roumain conçu comme 

langue liturgique traditionnellement orthodoxe, support d’expression de la foi d’un 

peuple qui la confesse depuis ses origines. Nous avons déjà parlé plus haut des 

différentes pratiques de coexistence liturgique du roumain et du français. 

Mentionnons ici d’autres exemples concrets de cette cohabitation, nourrie et sous-

tendue par un imaginaire linguistique très valorisant construit autour de la langue 

roumaine, dans les milieux chrétiens et dans le contexte précis de la spiritualité 

orthodoxe, à travers la manifestation des normes identitaires et affectives de cet 

imaginaire (Houdebine-Gravaud 1998: 12). Le premier exemple qui nous vient à 

l’esprit est toujours celui de la communauté monastique du Ricardès, subordonnée 

du point de vue canonique à la Métropole Orthodoxe Roumaine d’Europe 

Occidentale et Méridionale, formée à présent de trois moniales françaises qui ne 

parlent pas roumain. Par amour pour la spiritualité roumaine, lorsqu’elles reçoivent 

la visite de leurs évêques, ou bien lorsqu’il y a des Roumains qui participent à leurs 

offices liturgiques (ce qui arrive assez souvent), elles ont appris à chanter en 

roumain (avec un accent français fort sympathique) l’hymne Trisaghion (« Saint 

Dieu, Saint fort, Saint immortel, aie pitié de nous »), ou bien la litanie « Doamne 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:46:06 UTC)
BDD-A31296 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La spiritualité orthodoxe roumaine en France et ses représentations 

127 

miluiește », autrement chantée de façon presqu’exclusive en grec, dans les paroisses 

et les monastères orthodoxes francophones de France (« Kirie eleison »). Dans la 

paroisse orthodoxe de Nîmes, de juridiction roumaine également, mais à 

composition majoritairement française, le roumain est employé à parité avec le 

français dans l’économie des offices, étant utilisé aussi dans la prédication. Il en est 

de même de la paroisse Sainte-Geneviève-et-Sainte-Parascève, majoritairement 

francophone et de juridiction roumaine également, de Paris. Ces exemples prouvent 

le fait que le roumain, langue de l’émigration en France, plutôt dévalorisée et 

stigmatisée du point de vue sociolinguistique comme la plupart des idiomes des 

émigrés, jouit dans les milieux orthodoxes de représentations valorisantes, associées 

à son usage et à sa fonction liturgiques, exercés depuis très longtemps dans un pays 

traditionnellement orthodoxe. Ce sont des représentations construites par des Français 

devenus orthodoxes, en vertu de leur contact avec l’Orthodoxie d’expression 

roumaine, avec ses contenus, ses acteurs et sa langue d’expression. 

En même temps, pour ce qui est du français, les Roumains établis en France ont 

commencé à participer à la construction et à la circulation d’un imaginaire linguistique 

nouveau bâti autour de la langue de Voltaire, vue de plus en plus « comme langue 

liturgique à part entière de la spiritualité orthodoxe vécue en terre française, 

longuement irriguée par la sève des valeurs chrétiennes » (Mgr Nica 2016: 192). 

Bibliographie 

Balan 2003 : Archimandrite Ioannichié Balan, Le Père Cléopas, traduit du roumain par le 

hiéromoine Marc, préface de Mgr Daniel, métropolite de la Moldavie et de Bucovine, 

introduction de Jean-Claude Larchet, Lausanne, l’Age d’Homme, collection « Grands 

spirituels orthodoxes du XXe siècle ». 

Balan 2012 : Archimandrite Ioannichié Balan, Le Père Païssié Olaru, traduit du roumain par 

Félicia Dumas, préface de S.E. Daniel, Métropolite de Moldavie et de Bucovine, 

introduction de Jean-Claude Larchet, Lausanne, l’Âge d’Homme, collection « Grands 

spirituels orthodoxes du XXe siècle ». 

Coracini 2010 : Maria José Coracini, Langue-culture et identité en didactique des langues 

(FLE), « Synergies Brésil », 2, p. 157–167. 

Deseille 1984 : Archimandrite Placide Deseille, L’Église orthodoxe et l’Occident, Monastère 

Saint-Antoine-Le-Grand. 

Deseille 2010 : Placide Deseille, Propos d’un moine orthodoxe. Entretiens avec Jean-Claude 

Noyé, Paris, Lethielleux.  

Deseille 2011 : Părintele Placide Deseille, Mărturia unui călugăr ortodox. Convorbiri cu 

Jean-Claude Noyé, traducere din limba franceză şi prefaţă de Felicia Dumas, Iaşi, 

Editura Doxologia. 

Deseille 2015 : Părintele Placide Deseille, Cununa binecuvântată a anului creştin. Predici la 

duminicile şi sărbătorile anului liturgic, traducere din limba franceză şi introducere 

de Felicia Dumas, Iaşi, Editura Doxologia. 

Deseille 2017 : Archimandrite Placide Deseille, La couronne bénie de l’année chrétienne. 

Homélies pour l’année liturgique, volumes I et II, Monastère Saint-Antoine-Le-Grand 

et Monastère de Solan.  

Dumas 2008 : Felicia Dumas, Reflets des imaginaires linguistique et culturel au niveau de 

l’emploi d’une terminologie religieuse orthodoxe en langue française, « Analele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:46:06 UTC)
BDD-A31296 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Felicia DUMAS 

128 

știinţifice ale Universităţii „Alexandru Ioan Cuza” din Iaşi », Secţiunea III e, 

Lingvistică, tomul LIV, Iaşi, Editura Universităţii, p. 121–131. 

Dumas 2009 : Felicia Dumas, L’Orthodoxie en langue française – perspectives linguistiques 

et spirituelles, avec une Introduction de Mgr Marc, évêque vicaire de la Métropole 

Orthodoxe Roumaine d’Europe Occidentale et Méridionale, Iaşi, Casa Editorială 

Demiurg. 

Dumas 2014 : Felicia Dumas, Le religieux : aspects traductologiques, Craiova, Editura 

Universitaria. 

Houdebine-Gravaud 1998 : Anne-Marie Houdebine-Gravaud, L’imaginaire linguistique : 

questions au modèle et applications actuelles, dans Limbaje şi comunicare, III, 

Expresie şi sens, Iaşi, Editura Junimea.  

Goffman 1973 : E. Goffman, La mise en scène de la vie quotidienne, vol. II, Les relations en 

public, Paris, Minuit. 

Nica 2016 : Monseigneur Emilian Nica, Le roumain et le français comme langues liturgiques 

orthodoxes en France : imaginaire et représentations, dans Les imaginaires de la 

francophonie, Actes du colloque international Journées de la Francophonie XXe 

édition, Iasi, 27–28 mars 2015, textes réunis par Felicia Dumas, Iaşi, Éditions 

Junimea, p. 187–194. 

Representations of the Romanian Orthodox Spirituality in France 

The aim of this paper is to study several representations regarding the Romanian 

Orthodox spirituality conveyed in France within largely French speaking parishes (and a 

monastery) that are under the jurisdiction of the Romanian Orthodox Metropolis of Western 

and Southern Europe. We also follow these representations within two French monasteries 

that are under the jurisdiction of the Ecumenical Patriarchate (these two monasteries are 

metochia, meaning that they depend on a monastery in Mount Athos) as well as in the 

theological and spiritual writings of archimandrite Placide Deseille, a great friend of 

Romania. These representations, most of them very admiring towards the Romanian 

spirituality, are manifested during the liturgical practice as well as by the adoption of several 

traditions belonging to the Romanian spirituality by French people converted to Orthodoxy. 

By representation, we understand the theory of linguistic and cultural imaginary promoted 

by Anne-Marie Houdebine. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:46:06 UTC)
BDD-A31296 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

