
„Philologica Jassyensia”, an XVI, nr. 1 (31), 2020, p. 23–32 

 

 

 

Pe scenă sau colindând prin sat?  

Măștile de Anul Nou, la Țibănești (Iași), 2015 (II) 
 

Astrid CAMBOSE

 

 
(continuare din numărul precedent) 

 
Keywords: Romanian contemporary folk traditions; New Yearʼs Eve feast; 

mask carolling 

 

 

„Dațî-vă la o parti, boĭer
i
, sî intri țîgănărimĭa!”. Pe această replică începe suita 

celor șase dansuri ale Ursului, cel mai apreciat moment al jocului cu măști, căci 

„oricât de mare ar fi alaiul la care se ajunge, ursul și ursarul își păstrează locul 

principal în spectacol, toate celelalte personaje rămânând episodice” (Adăscăliţei 

2015: 67). „Pe alocuri doboșarii se numesc ursari. Într-o mențiune mai veche ei sunt 

intitulați vrăjitori. [...] Aceeași tradiție le mai atribuie și alte înțelesuri (sic!): ei sunt 

magicieni, pot – prin puterea supranaturală pe care o au – să lege și să dezlege, să 

descânte, să vindece” (ibidem: 55, subl.a.). Ursul mimează, în timpul jocului, boala 

și moartea, iar Ursarul îl vindecă. Ursarii apar ca niște țigani lăieși; se ung cu 

funingine pe față. Costumul lor tradițional s-a păstrat, astfel încât am regăsit în 2015 

hainele negre cu verpușcî, mănușile albe, chimirul împodobit cu nasturi metalici sau 

cu ținte, tolba purtată de-a curmezișul, cizmele și doba. 
 

                    
Urs mare, Urs mic și Ursar, Țibănești (Iași). 31.12.2015, fotografii A. Cambose  

                                                           

 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”, Iaşi, România (astrid.iasi@yahoo.com). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 13:08:30 UTC)
BDD-A31288 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Astrid CAMBOSE 

24 

Pe cap, Ursarul purta un chipiu împodobit, numit în zonă colan, asemănător 

celui prezentat la Tungujei – un fel de chipiu împodobit cu mărgele scumpe și 

oglinzi, la care un pampon din păr de cal saltă în ritmul jocului. Ursarul are șase 

rânduri de curele cu nasturi galbeni, pantaloni negri cu verpușcî roșie, opinci cu 

canaf roșu în vârf; cântecele lui sunt Pristandaua, Coroģĭasca și Marițîca.  
 

                    
Colan de Ursar, Tungujei (com. Țibănești, Iași) și Ursar purtând colan,Țibănești (Iași). 

2015, fotografii A. Cambose 
 

Ursul are capul făcut dintr-o veșcî de sită îmbrăcată cu piele de miel, cu doi 

nasturi în loc de ochi și cu dinți aplicați pe bot, iar în bot are înfipt un lanț cu verigă; 

poartă cojocel și pantaloni din piele de oaie; în picioare are opinci; specialitatea lui 

este să sară cât mai sus și la sfârșit să mornăi la gospodar „aaaarrrr!”, băgându-i în 

sperieți pe cei mici, pentru a primi în dobî un bacșîș cât mai consistent de la capul 

familiei.Ursul – după răspunsurile la Chestionarul lingvistic al lui B.P. Hasdeu – a 

fost cândva om; după legendă, el se trage dintr-un morar pe nume Rusu
1
. 

În Țibănești, Urșii poartă în mâini, după propriile cuvinte, nu un hadarag 

(băț) oarecare, cum se întâmplă în alte zone și cum apare și în descrierea lui Vasile 

Adăscăliței, ci un ahău (termenul se regăsește în versuri precum: „Pune mâna pe 

hahău,/ Măsurat pe trupul tău!/ Și hahău-i țăndărit,/ Pentru tine pregătit” – 

Timișești, Neamț, 1968, ibidem: 284). Suita de dansuri ale trupei formate din Ursar 

și Urs/Urși reprezintă punctul culminant al jocului cu măști, mai ales dacă Ursarul 

este un virtuoz al coregrafiei tradiționale, cum a fost cazul la Țibănești. Salturile sale 

                                                           
1 Transcriem două răspunsuri primite la ȋntrebarea numărul 78 din Chestionarul lingvistic lansat ȋn 

1884 de către B.P. Hasdeu, cu mențiunea că redăm textul (inedit) ȋntocmai așa cum apare ȋn manuscris. 

„Ursulŭ de micŭ ȋmblânḑându-se de țigani numiți ursari, ’lŭ ȋnvață a gĭuca diosebite cântece naționale; 

glasulŭ ursului este mornaitulŭ [;] prin poporŭ este credința că ursulŭ este făcutŭ din unŭ meșterŭ 

numitŭ murarĭ [morar] și că de aceia talpa chicioruluĭ samână cu a omuluĭ” (Mss. rom. 3425, fila 168v, 

text din Cârjoca, Iași); „[...] pe cândŭ umbla Hristosŭ cu Stu  Petru pe pământŭ s[-]au dusŭ la o móră: 

morarulŭ acelei mori se zice că era unŭ Rusŭ [; el] s[-]au ascuns după ușă și cândŭ au voitŭ Hristosŭ cu 

Stu Petru se intre ȋn móră moraru ce era ascunsu după ușă au ȋnceputŭ a mornăi ca se’i sperie, atunci 

Hristos au zis ho! Rusŭ se te faci ursŭ și se te pórte țiganiĭ legatŭ de botŭ jucându[-]te pe la case” (Mss. 

rom. 3426, fila 98r, text din Cârligătura, Iași). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 13:08:30 UTC)
BDD-A31288 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pe scenă sau colindând prin sat? Măștile de Anul Nou, la Țibănești (Iași), 2015 (II) 

25 

înalte, armonia perfectă a mișcării cu muzica, legătura pantomimică permanentă pe 

care o păstra cu Urșii au creat o povestire fără cuvinte.  
 

 
Jocul Ursului, Țibănești (Iași). 31 decembrie 2015, fotografie A. Cambose 

 

O ceată cu un aspect etnografic particular, surprinzătoare prin numărul 

participanților, este Vălăretul. Acesta este un „alai de alaiuri”, un grup mare de 

colindători care „poate însuma cifre impresionante de actori, ajungând până la 100” 

(ibidem: 119); cei mai mulți dintre tinerii și bărbații comunității participă. Vălăretul 

din Voinești (Vaslui) este celebru în prezent. În drum spre Țibănești, în dimineața 

zilei de 31 decembrie 2015, noi am întâlnit Vălăretul din satul Gârbești (comuna 

Țibana, județul Iași). Participanții se deplasau rapid, cu un acompaniament sonor 

sumar și strident, cu o atitudine amenințătoare întărită prin faptul că din grup făceau 

parte doar „Urâți”. Fenomenul violenței simbolice (și nu numai!) cu ocazia jocurilor 

cu măști de Anul Nou este atotprezent în zonă. Participanții opresc toate mașinile și 

pe toți trecătorii, le iau „vamă” și, în caz de refuz, le produc daune. Fotografiile pe 

care le-am putut face în puținele clipe care s-au scurs de când am văzut trupa și până 

când am fost înconjurați și invadați de mâini întinse care cereau „Bani, bani!” sunt 

edificatoare. Le redăm aici:  
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 13:08:30 UTC)
BDD-A31288 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Astrid CAMBOSE 

26 

 

 
Vălăretul din Gârbești (com. Țibana, Iași). 31.12. 2015, fotografii A. Cambose 

 

                
Călău și Bloj, măști din Vălăretul de la Gârbești (Țibana, Iași). 

31. 12. 2015, Fotografii A. Cambose 
 

Blojii, ale căror siluete albe se disting cu ușurință în mijocul alaiului, apar în 

diverse variante în cadrul Vălăretului din Gârbești, uneori în combinații cu masca 

Moartea (atunci Blojul devine Călău). 

„Frumoșii” din Gârbești, Haiduci îmbrăcați în port sau participanți mascați în 

Vânător, Ursar, Urs, dar fără a-și fi vopsit fețele și fără a se fi deghizat, nu s-au 

adăugat alaiului mare al „Urâților” participanți la Vălăret, ci au colindat ca trupă 

separată, după propriul itinerariu. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 13:08:30 UTC)
BDD-A31288 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pe scenă sau colindând prin sat? Măștile de Anul Nou, la Țibănești (Iași), 2015 (II) 

27 

 
Frumoșii, Gârbești (com. Țibana, Iași). 31 decembrie 2015, fotografie A. Cambose 

 

Printre practicile carnavalești, deghizarea, sub toate formele ei (inclusiv a 
vocii), permite eliberarea energiilor violenței rituale. Agresiunea este în același timp 
simbolică și reală, căci momentul trecerii dintre ani este marcat de cutume străvechi 
care nu se supun legilor politeții sau ospitalității. De Anul Nou, Străinul este străin, 
Omul locului este stăpânul absolut, iar autoritățile locale sunt cel mult tolerate (de 
altfel, cei câțiva reprezentanți ai Poliției au asistat doar la partea oficială a sărbătorii, 
părăsindu-și posturile de îndată ce participanții și-au încheiat „programul artistic”). 
Totul reintră într-o matcă mentalitară arhaică, nefardată, astfel încât membrii 
comunității își joacă, pentru câteva ceasuri, rolurile reale: fiecare se regăsește pe 
poziția sa adevărată, într-o ierarhie pe care viața cotidiană de obicei o camuflează. 
Acum cel puternic este puternic, cel slab este slab, femeile revin la locul lor modest, 
iar bărbații redevin singurii care contează. Ne-a fost de mare folos cunoașterea 
anterioară a acestei stări de lucruri; altminteri, deși prezenți pe terenul etnografic 
respectiv în postură de cercetători, de speriat tot am fost speriați (așa cum o și cere 
datina), chiar dacă ne-am putut integra relativ ușor în context. 

 

               
Țigancă, Lup și Țigancă cu falus, Gârbești (com. Țibana, Iași). 

31 decembrie 2015, fotografii A. Cambose 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 13:08:30 UTC)
BDD-A31288 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Astrid CAMBOSE 

28 

Cu referire la alaiul caldararilor s-a spus că este „purtător al unui comic 

grotesc, pornografic” (Adăscăliței 2015: 46). Termenul „grotesc” este foarte potrivit, 

însă credem că termenul „pornografic” este injust atribuit acestor personaje, măști și 

scenarii larg răspândite, care ni se par a ține mai degrabă de un registru ilariant-

erotic; în toate ocaziile, participanții la joc trimit indirect, sugerează sau indică 

numai aluziv părțile corpului sau actul fiziologic respectiv. Niciodată organele 

sexuale nu sunt arătate, ci desemnate în moduri cât mai ilariante, hiperbolice – în 

sens augmentativ sau diminutiv: falusul devine fie un ciomag de mărimea unui om, 

purtat în mână de Moșnegi, cu care aceștia „atacă” femeile și fetele din asistență, 

ridicându-le poalele, fie un obiect masiv din lemn atașat la costumația rituală a 

multor măști (cum ar fi Țiganca-Țigan, androgin grotesc, din Gârbești), fie doar un 

morcov mic sau un deget scos prin prohab, spre la fel de marele amuzament al 

publicului (detalii observate de noi la Ditrău, în județul Harghita, la alaiurile cu 

măști de Fosang, în februarie 2015). 
 

 
Popa de Fosang și asistența, Ditrău (Harghita).  

Februarie 2015, fotografie A. Cambose 
 

 
Bocitoare (în  travesti) care îl plâng pe Sfântul Ilie, de Fosang, la Ditrău (Harghita). 

Februarie 2015, fotografie A. Cambose 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 13:08:30 UTC)
BDD-A31288 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pe scenă sau colindând prin sat? Măștile de Anul Nou, la Țibănești (Iași), 2015 (II) 

29 

Jocul se desfășoară sub imperiul lui als ob; totul se face „ca și cum”, prin 

imagini și reprezentări. Cum realul este suspendat în timpul carnavalului, și așa-zisa 

„pornografie” va fi doar simulată prin atitudine, gesturi sau cuvinte. Desemnarea 

prin acest epitet a atmosferei carnavalești  ni se pare, așadar, un reflex al acelei 

distanțe dintre folclorist, care se jenează să reproducă în scris termeni, practici ori 

imagini în privința cărora conștiința sa de om cult a instituit o „elegantă” 

autocenzură, și teren. Miza etnologiei și a antropologiei culturale fiind, însă, în 

ultimele decenii, din ce în ce mai realist formulată și mai deschisă către cunoașterea 

autentică, iar nu idealiza(n)tă, a omului, putem considera că toate detaliile sunt egal 

îndreptățite să apară în scrierile noastre, dacă apar pe teren. Etnologia și  științele 

conexe presupun, astăzi, serioase încercări de redefinire a metodologiei și a 

obiectului lor, concomitent cu afirmarea unei firești pluralități
2
 a perspectivelor din 

care își abordează diverși specialiști terenurile de cercetare. 

Se discută din ce în ce mai intens despre necesitatea înnoirii viziunii privind 

conceptul de cultură orală [subl.a.] [...]. De accea credem că ar trebui notate câteva 

direcții prioritare asupra cărora să se concentreze atenția specialiștilor în deceniile 

următoare; între acestea am aminti: [...] îmbogățirea patrimoniului arhivistic cu 

material oferit de fenomenologia contemporană din domeniul culturii orale, aflată 

astăzi într-un alert proces de evoluție și modificare, de diversificare, putând oferi, 

astfel, documente pe baza cărora să poată fi analizată, în viitor, structura mentală a 

societății românești; [...] redimensionarea perspectivelor spațiale și temporale din 

care trebuie abordat fenomenul culturii orale; actualizarea, apropierea de 

contemporan; conștientizarea „devenirii”, a schimbării introduse de 

„bombardamentul informațional” [...] (Ispas 2012: 217).  

Pentru a se realiza o bună „cercetare de teren” este esențială 

convingerea cercetătorului că „subiectul [informatorul, n.n.] potrivit este 

cheia de boltă a anchetei” (Dumistrăcel, Hreapcă, Bîrleanu 1997: 93). Abia la 

începutul secolului al XX-lea etnologia a început să fie interesată de 

„observarea acelor elemente, aparent imponderabile, ale comunicării 

narative[:] raporturile dintre povestitori și ascultătorii lor” (Cuceu 1999: 13). 

Descrierea contactelor cu informatorii și consemnarea metatextelor reprezintă 

practici moderne, corespunzătoare orientării sociologice gustiene; trebuie să 

ținem seama de faptul că oricum cercetătorul care înregistrează o anumită 

piesă altfel decât în cursul unei situații de povestit reale sau al desfășurării 

unei datini ori a unui obicei defuncționalizează „producția folclorică” – prin 

urmare, va fi cu atât mai necesară recontextualizarea ei, în noul „mediu de 

povestit” pe care l-a generat interacțiunea culegător-informator
3
. 

                                                           
2 „Definiția obiectului [etnologiei] este departe de a fi definitiv tranșată – ceea ce, ȋntr-o logică a 

dinamicii științei, este absolut normal – și departe de a fi unanim ȋmpărtășită – ceea ce iarăși este 

normal, ȋntr-o concepție pluralistă a cunoașterii” (Laplantine 2000: 18). 
3 „Renunțarea la mitologia neutralității documentului etnologic și la vechea terminologie de 

cercetare specifică fazei culegătoare a etno-folkloristicii («culegător», «informator», «informație», 

«teren») are consecințe multiple. [...] Calea de la etno-folkloristică la etno-antropologie este, ȋn fapt, 

drumul de la etnologul-culegător de folclor la etnologul-constructor, care ȋși edifică documentul etno-

antropologic ȋn interrelație cu interlocutorul său folkloric/poporan. [...] Criza folkloristicii/ etnologiei/ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 13:08:30 UTC)
BDD-A31288 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Astrid CAMBOSE 

30 

Surse 

Segneanu Costache (78, n. 1940, șofer pens., 7 cl., sat Tungujei, com. Țibănești, Iași).  

Segneanu Veronica (82, n. 1936, agr., 4 cl., sat Tungujei, com. Țibănești, Iași). 

Tăbușcă Gheorghe (72, n. 1946, agr., 8 cl., sat Tungujei, com. Țibănești, jud. Iași).  

Tăbușcă Maria (70, n. 1949, agr., 7 cl., sat Tungujei, com. Țibănești, jud. Iași).  

Timofte N. Constantin, (87, n. 1931, agr., 8 cl., sat Tungujei, com. Țibănești, jud. Iași). 

Semne suplimentare folosite pentru transcrierea fonetică 

ặ = ă închis, rostit apropiat de î (ex. mold. pặnî) 

â = folosit de obicei în poziție finală, pentru a indica o rostire mai închisă a lui ă (ex. mold. 

casâ)  

ĉ = în grupurile transcrise literar ce, ci (ex. ĉară) 

ę = e deschis (ex. buc. ręĉi) 

ẹ = e închis, rostit apropiat de i, mai ales la final de cuvânt (ex. mold. vedẹ) 

ĝ = în grupurile transcrise literar ge, gi (ex. ĝer) 

ǵ = în grupurile transcrise literar ghe, ghi (ex. mold. ǵini) 

h′ = fricativă palatală surdă (ex. mold. h′ir) 
i
 = i final asilabic, în subst. neart. și în vb. la ind. prez., pers. a II-a sg. (ex. moș

i
, vorbeșt

i
) 

ĭ = i semivocalic (ex. vreĭ) 

ị = i velarizat, spre î (ex. blajịn) 

ḱ = în grupurile transcrise literar che, chi (ex. ḱin) sau ca reflex al palatalizării lui p (ex. 

mold. ḱiŝor) 

ń = n palatalizat, muiat, reflex al palatalizării lui m (ex. mold. ńel) 

ŋ = n velar (ex. îŋcă) 

ọ = o închis, rostit spre u (ex. preọt) 

ŝ = fricativă palatală, reflex al fricativizării lui ĉ (ex. mold. faŝi) 

ŭ = u semivocalic (ex. meŭ) 

ẑ = fricativă palatală, reflex al fricativizării lui ĝ (ex. mold. ẑenuț
i
) 

ʹ = accentul tonic, marcat doar pentru evitarea confuziilor (ex. mold. rupém) 

Bibliografie 

Aunger 1995: Robert Aunger, On Ethnography: Storytelling or Science?, in „Current 

Anthropology”, vol. 36, Number I, February. 

Adăscăliței 1970: Vasile Adăscăliței, Jocul ursului, de Anul Nou, în Moldova, în „Analele 

Științifice ale Universității «Alexandru Ioan Cuza» din Iași”, XV, p. 21–32.  

Adăscăliței 2003: Vasile Adăscăliței, Un străvechi joc dramatic cu mască zoomorfă: Capra, 

în „Anuarul Muzeului Etnografic al Moldovei”, III, p. 75–80.  

                                                                                                                                                      
antropologiei este, ȋn fapt, criza unor discipline care și-au amputat subiectul, transformându-l ȋntr-un 

simplu obiect de cercetare (informatori folkloristici, subiecți sociali etc.)” (Neagota 2015: 29). Pretenția 

de științificitate și de atingere a adevărului ultim este respinsă de umanismul contemporan : « Je ne 

crois pas que nos sciences humaines et sociales puissent jamais prétendre au statut de sciences 

véritables. […] Chez nous, les variables sont trop nombreuses, l’observateur inextricablement mêlé à 

des objets d’observation ; enfin, les moyens intellectuels dont il dispose, étant du même niveau de 

complexité que les phénomènes étudiés, ne peuvent jamais les transcender » (Lévi-Strauss, Éribon 

2001: 146). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 13:08:30 UTC)
BDD-A31288 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pe scenă sau colindând prin sat? Măștile de Anul Nou, la Țibănești (Iași), 2015 (II) 

31 

Adăscăliței 2015: Vasile Adăscăliței, Teatrul popular de Anul Nou în Moldova, ediție 

îngrijită de Lucian-Valeriu Lefter, Iași, Editura PIM. 

Brăiloiu, Ispas 1998: Constantin Brăiloiu, Sabina Ispas, Sub aripa cerului, Antologie de 

Sabina Ispas, Mihaela Șerbănescu, Otilia Pop-Miculi, București, Editura 

Enciclopedică.  

Caraman 1983: Petru Caraman, Colindatul la români, slavi și la alte popoare. Studiu de 

folclor comparat, ediție îngrijită de Silvia Ciubotaru, prefață de Ovidiu Bîrlea, 

București, Editura Minerva. 

Cuceu 2000: Ion Cuceu, Probleme actuale în studierea culturii tradiționale, Cluj-Napoca, 

Presa Universitară Clujeană. 

Dumistrăcel, Hreapcă, Bîrleanu 1997: Stelian Dumistrăcel, Doina Hreapcă, Ion-Horia 

Bîrleanu, Ancheta dialectală ca formă de comunicare, Iași, Editura Academiei 

Române.  

Ispas 2003: Sabina Ispas, Cultură orală și informație transculturală, București, Editura 

Academiei Române. 

Ispas 2012: Sabina Ispas, Rosturi și moravuri de odinioară, București, Editura Etnologică. 

Lévi-Strauss, Éribon 2001: Claude Lévi-Strauss, Didier Éribon, De près et de loin, Paris, 

Poches Odile Jacob. 

Neagota 2015: Bogdan Neagota, Etnologia română, la răscrucea dintre episteme, în 

„Steaua”, 7–8, p. 25–30.  

Pascu 1910: Giorge Pascu, O încercare de mistificare istorică sau cartea d-lui R. Rosetti 

Pământul, sătenii și stăpânii, București, Noua Tipografie Brozer & Parzer. 

SAM: Sărbători și obiceiuri. Răspunsuri la chestionarele Atlasului etnografic român, vol. 

IV (Moldova), Editura Enciclopedică, București. 

Văetiși 2008: Șerban Văetiși, Noile teorii etnografice și conceptul de descriere a culturii. Cu 

o evaluare critică și contribuții la dezvoltarea etnografiei în România, Cluj-

Napoca, Editura Fundației pentru Studii Europene. 

Zane 2007: Rodica Zane, Etnologie la timpul prezent, București, Editura Universității din 

București. 

Performing on Stage or Wandering Through the Village?  
New Yearʼs Eve Masque Carrolling in Țibănești (Iași), 2015 (II) 

This paper deals with the question of how and how much of the Romanian folk 
traditions related to New Yearʼs Eve celebration have been transmitted from the last century 
to the present days in some Moldavian villages from the Eastern part of the country. It brings 
into discussion the specific alterations induced by communist cultural politics during the 
second half of the twentieth century, among which the most relevant for the ethnographic 
field seems to be the establishment of official festivals such as Cântarea României, 
comprising bits and pieces of popular rituals, reshaped by the former political regime 
according to its ideological criteria. In order to evaluate the present situation, in 2015 I 
conducted a field research in Țibănești and the surrounding villages in Iași county.     

There are two basic approaches in ethnographic research: studying the literature 
previously written on a particular topic, and backing it with specific fieldwork. This paper 
reflects the sequential use of both methods, which enables the results of one approach to 
respond in a better understanding of the other.  

Masque carolling and offering symbolic, as well as proper gifts on New Yearʼs Eve – 
a custom most germane to traditional life in small communities – represent the main focus of 
the first part of my paper. Romanian ethnology has identified five traditional ways of 
carolling, of which masque carolling seems to be the most ancient. Romanian term colinda 
means both the custom of wandering through the village on festive occasions such as Easter, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 13:08:30 UTC)
BDD-A31288 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Astrid CAMBOSE 

32 

Christmas Eve, New Yearʼs Eve or individual celebrations, in order to offer gifts and 
propitious wishes, and the songs sung on Christmas Eve by children or/and adults who go 
from one house to another bringing the good news of Nativity or awakening various 
mythological elements in the memory of the community. On the one hand, the continuity of 
such practices is guaranteed by the long-term mechanisms of tradition. On the other hand, 
communist authorities have interfered by trying to recreate the folklore and the popular 
culture according to their ideological criteria. Thus, a new series of (official) celebration 
emerged, aimed at replacing the old, untamed, and seemingly “irrational” popular ones. 
Official festivals turned peasants into stage performers. Could those peasants have regained 
their ancient heritage by now, after decades of ideological forced compliance?   

Applying this conceptual framework, I expected to find on the ethnographic field the 
results of merging the two sets of practices. Indeed, the celebration of New Yearʼs Eve 
started in 2015 at Țibănești as an official contest among peasant companies delivering a 
stage performance. Then, once the winners had been declared and rewarded by the local 
authorities, the “performers” got off the stage and gathered at the local pub, which proved to 
be a real centre of community festive life. The atmosphere changed into that of an authentic 
popular feast, with people carousing and getting ready for the next part of the celebration, 
which was masque carolling through the village. The masque troupe is locally called Capra 
(The Goat). It is an assembly of dancers and instrument players who perform folk dances and 
drama, with the aim of symbolically putting an end to the ancient year and starting over a 
new one, which is meant to be perfect in every aspect of community and individual life. The 
troupes go from one house to another, wearing the Capra (Goat) mascoide, along with some 
heavy, furry masques such as the ones called Moșnegii (Old Men), ritual attires such as 
Ursarul (the Bear Master), grotesque ones, such as Țiganca (The Gipsy Woman, always 
performed by a man) or frightening ones, such as Lupul (the Wolf) and Moartea (Death).  

This paper contains the first part of the description of the present ritual New Yearʼs 
Eve masque carolling in Țibănești (Iași county) and some hypotheses on the dynamics of the 
phenomenon. The topic will be continued in a future article, where the second part of the 
description and the conclusions will be delivered. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 13:08:30 UTC)
BDD-A31288 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

