
Bulletin of the Transilvania University of Brașov  
Series IV: Philology and Cultural Studies • Vol. 12 (61) No. 1 – 2019 
https://doi.org/10.31926/but.pcs.2019.61.12.5 
 

 
Krieg als Erweckungserlebnis.  

Zu geistiger Reife und Künstlertum als Kriegserfahrung in 
Hermann Hesses „Der Künstler an die Krieger“ (1914) 

 
Tilia MÖHRING1 

 
 
This article analyses Hermann Hesse’s poem, „Der Künstler an die Krieger“ (1914), 
written and published shortly after the outbreak of World War I. Hesse considered 
war an experience of personal crisis initiating the soldiers‘ moral and intellectual 
maturation. Fighting, they approach an artist’s higher state of mind. The poem is 
often said to be nothing more than a spontaneous reaction to the initial German 
enthusiasm for war. But Hesse praises the educative potential of the war situation 
and the superiority of artistry even in texts from the 1920’s. The connection 
between crisis and artistry as well as an intellectual distinction of artists seems to 
be an important assumption of his self-concept as a poet. 
 
Keywords: war, artistry, self-concept, personal crisis 
 
 
1. Einleitung 
 
Im Dezember des Jahres 1914 verfasste Hermann Hesse das Gedicht „Der Künstler 
an die Krieger“. Es wurde wenig später, am 9. Januar 1915, in der Berliner 
Tageszeitung „Der Tag“ veröffentlicht.2 Zu diesem Zeitpunkt lag der Eintritt des 
Deutschen Reiches in den Ersten Weltkrieg, der vielfach euphorisch als 
„Augusterlebnis“3 begrüßt worden war, bereits einige Monate zurück. Doch noch 
hielt die positive Stimmung der Bevölkerung – auch der führenden Intellektuellen, 

                                                 
1 University of Heidelberg, t.i.moehring@web.de 
2 Hesse, Hermann: Der Künstler an die Krieger, in: ders.: Sämtliche Werke (20 Bde.), hrsg. v. V. 

Michels, Frankfurt/Main 2001-2004, Bd. XV, S. 19f. Alle folgenden Zitate nach diesem Abdruck.  
3 https://www.dhm.de/lemo/kapitel/erster-weltkrieg/innenpolitik/august-erlebnis.html [Zugriff am 

28.06.2019]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Tilia  MÖHRING 
 
56 

Schriftsteller und Künstler – dem Krieg gegenüber an.4 Die Industrielle Revolution 
und zunehmende Technisierung des Alltags hatten während der vorangegangenen 
Jahrzehnte zu drastischen Veränderungen der menschlichen Lebenswirklichkeit 
geführt. Vor diesem Hintergrund sozialer, politischer und individuell psychischer 
Unsicherheit erschien der Erste Weltkrieg vielen wie ein läuterndes Gottesgericht, 
eine notwendige, gleichsam kathartische Krisis, deren Überwindung neue 
Sinnangebote versprach. Nicht zuletzt betrachtete man den Krieg als einen 
Selbstbehauptungskampf der deutschen „Kultur“ gegen die westeuropäische 
(insbesondere französische) „Zivilisation“, der eine Neuordnung und Konsolidierung 
ganz Europas herbeiführen sollte.5 Während „Zivilisation“ den Franzosen lediglich 
ein relativ hohes Niveau v.a. technischer und wirtschaftlicher Entwicklung 
zuerkannte, fasste man unter „Kultur“ eine an fixen Werten messbare Qualität 
menschlicher Leistungen auf vornehmlich geisteswissenschaftlichem oder 
künstlerischem Gebiet.6  
 

Hier, im deutschen Sprachgebrauch, bedeutet „Zivilisation“ wohl etwas 
ganz Nützliches, aber doch nur einen Wert zweiten Ranges, nämlich 
etwas, das nur die Außenseite des Menschen, nur die Oberfläche des 
menschlichen Daseins umfaßt. Und das Wort, durch das man den Stolz 
auf die eigene Leistung und das eigene Wesen in erster Linie zum 
Ausdruck bringt, heißt „Kultur“.7 

 

                                                 
4 Neuere, medienkritische Untersuchungen relativieren das Bild der allgemeinen deutschen 

Kriegsbegeisterung in den ersten Monaten des Ersten Weltkriegs. Die positiven Stimmen hätten nur 
aus bestimmten Milieus und Regionen des Reichs getönt, seien aber von der kaisertreuen 
Tagespresse gezielt verbreitet worden, so Sprengel, Peter: Geschichte der deutschsprachigen 
Literatur 1900-1918. Von der Jahrhundertwende bis zum Ende des Ersten Weltkriegs, München 
2004 (= Geschichte der deutschen Literatur von den Anfängen bis zur Gegenwart IX,2), S. 766f.  

5 Vgl. Mommsen, Wolfgang: Einleitung. Die deutschen kulturellen Eliten im Ersten Weltkrieg, in: Kultur 
und Krieg. Die Rolle der Intellektuellen, Künstler und Schriftsteller im Ersten Weltkrieg, hrsg. v. 
dems., München 1996 (= Schriften des Historischen Kollegs XXXIV), S. 1-15. 

6 Elias, Norbert: Über den Prozess der Zivilisation (2 Bde.), 20. durchges. u. erw. Aufl., Frankfurt/Main 
1997, Bd. I, S. 89-98. Elias führt den potenziell nationalistischen Grundgedanken dieses 
Gegensatzpaares bis ins 18. Jahrhundert zurück. Damals allerdings hätten nicht zwei Staaten, 
sondern zwei Stände um politische Vormachtstellung gerungen. Das Bürgertum habe Werte wie 
Tugendhaftigkeit und Leistungsträgerschaft für sich beansprucht, wohingegen es dem vom 
französischen Hof geprägten Adel bloße Zivilisiertheit im Sinne der leeren Befolgung bestimmter 
aufgesetzter Verhaltensweisen vorgeworfen habe. Durch die veränderte historische Situation im 
späten 19. und frühen 20. Jahrhundert hätte die bereits schwelende Antithese neue Schwerpunkte 
erfahren (ebd., S. 95f.). Vgl. Anm. 12. 

7 Elias: Prozess der Zivilisation, S. 90. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Krieg als Erweckungserlebnis 
 

57 

Die Argumente der Zivilisationskritik wurden von deutscher Seite propagandistisch 
in Dienst genommen, um sich nach innen und außen als „friedliebendes 
Kulturvolk“8 zu legitimieren, das für hehre Ziele kämpft. Viele zeitgenössische 
Dichter beteiligten sich an der Feier des „deutschen Geistes“, und eine 
bemerkenswert große Menge dilettantischer Kriegslyrik erreichte, wie zum Beweis 
des intellektuellen Charakters der Deutschen, die Zeitungsredaktionen.9  

In Anlehnung an diesen Diskurs wird der Krieg in Hesses „Der Künstler an die 
Krieger“ als eine zwar brutale Ausnahmeerfahrung des Individuums vorgestellt, die 
die Menschen jedoch zu neuer Geistigkeit zu erwecken vermöge. Nationale 
Tendenzen werden von Hesse damit allerdings nicht begründet. In einem 
Tagebucheintrag beklagt er denn auch frustriert den anhaltenden „blöde[n] 
Nationaleifer“10 seiner Zeitgenossen. Häufig wird diese Notiz des Autors aus dem 
Herbst 1915 als Beleg dafür angeführt, dass seine Kriegsbegeisterung bereits einige 
Monate nach der Niederschrift des Gedichts „Der Künstler an die Krieger“ durch 
eine Deutschlandreise und den Besuch eines dortigen Lazaretts in vehementen 
Pazifismus umgeschlagen sei. Die vorliegende Arbeit zeigt jedoch, dass sich Hesses 
Einstellung zum Krieg keineswegs so grundlegend verändert hat, wie es von ihm 
selbst und seinen Biographen später dargestellt wurde. Wohl hat er Waffengewalt 
nicht per se gutgeheißen, doch auch Mitte der 1920er Jahre verficht er noch immer 
die Idee des positiven, charakterbildenden Potenzials des Krieges, wie er sie in „Der 
Künstler und der Krieger“ gleichsam programmatisch formuliert hatte. Er hält damit 
auch an einer Sonderposition des „Künstler-Heldens“ fest, der seinen Mitmenschen 
durch ein erhöhtes Erkenntnisvermögen von Natur aus überlegen sei. Die anderen 
könnten allenfalls durch ein Erweckungserlebnis wie den Krieg zu ähnlich 
existenziellen Einsichten angestoßen werden. Diese Feier geistiger Kapazität und 
künstlerischer Sensibilität spiegelt den normativen Kulturbegriff des ausgehenden 
19. und frühen 20. Jahrhunderts.  

Zur Argumentation der dargelegten These wird im Folgenden zunächst das 
Gedicht „Der Künstler an die Krieger“ analysiert und sodann in den Kontext der 
genannten Tagebuchnotiz sowie zweier weiterer Zeugnisse, in denen Hesse das 
Lazarett-Erlebnis thematisiert, eingeordnet. Es handelt sich dabei um den Artikel 
„Wieder in Deutschland“ (1915) und eine Passage aus „Kurzgefasster Lebenslauf“ 
(1921/24).  
 
 

                                                 
8 Sprengel: Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1900-1918, S. 771. 
9 Vgl. ebd., S. 770-772. 
10 Hesse, Hermann: Tagebucheintrag vom 15.10.1915, in: ders.: Sämtliche Werke (20 Bde.), hrsg. v. V. 

Michels, Frankfurt/Main 2001-2004, Bd. XI, S. 439. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Tilia  MÖHRING 
 
58 

2. Analyse des Gedichts „Der Künstler an die Krieger“ 
 
2.1. Künstler als Krieger, Krieger als Künstler 
 
Noch vor der eigentlichen Lektüre wird dem Leser des Gedichts durch dessen Titel zu 
verstehen gegeben, dass er sich die folgenden Verse als eine monodirektionale 
Kommunikationssituation vorzustellen habe. Das artikulierte Ich (der Künstler) wendet 
sich an eine Gruppe (die Krieger), die es mit „ihr“ anruft. Die beiden Imperative („Laßt“ 
und „Seid“) in der ersten und letzten Strophe tragen diesem Ansprachecharakter des 
Textes Rechnung. Gleichzeitig markieren sie Anfang und Ende der „Rede“, wodurch 
diese kompakt und argumentativ stringent erscheint. Das Gedicht kann durch seine 
recht schlichte formale Gestaltung leicht erfasst und ggf. gut vorgetragen werden. 
Hesse bedient sich der „siebthäufigsten Strophenform des 20. Jahrhunderts“,11 eines 
fünfhebigen, trochäischen Vierzeilers. Die Verse der insgesamt sieben Strophen enden 
abwechselnd in klingenden und stumpfen Kadenzen. Daraus ergibt sich ein 
regelmäßiger Wechsel zwischen synaphischer und asynaphischer Fugung, deren 
Begünstigung bzw. Störung des Leseflusses die Gliederung des Gedichts in semantische 
Einheiten unterstützt. Dem Autor geht es bei der Niederschrift von „Der Künstler an die 
Krieger“ also offensichtlich weniger um stilistische Innovation, als vielmehr um die 
Vermittlung eines bestimmten Inhalts.  

Anders als zu vermuten wäre, nutzt das Ich des Gedichts die beschriebene 
Gesprächskonstellation nicht für einen Appell, sondern zur Selbstcharakterisierung 
und Mitteilung von persönlichen Beobachtungen über den Einfluss der 
Kriegserfahrungen auf die Soldaten. Es erklärt zunächst, niemals in eigener Person 
an Kriegshandlungen teilnehmen, sondern seine Tatkraft ausschließlich für sein 
künstlerisches Schaffen einsetzen zu wollen (vgl. V. 1-4). Damit distanziert es sich 
deutlich von den Angesprochenen. Überaus eindringlich, imperativisch nämlich, 
bittet es darum, nicht aus seiner selbstgewählten Weltabgewandtheit und 
Eremitage herausgerissen zu werden: „Nicht nach außen ist mein Sinn gewandt,/ 
Laßt mich still in ungestörten Tagen/ Bilden an den Werken meiner Hand“ (V. 2-4). 
Aus dieser Aufforderung sprechen jedoch keineswegs pazifistische Überzeugungen, 
denn wie das Ich weiter ausführt, gilt ihm der Krieg als eine notwendige Kur gegen 
Kleingeist und Stumpfsinn seiner Mitmenschen. Krisenzustände sind dem Ich als 
Künstler nur allzu bekannt – die zweite und dritte Strophe des Gedichts 
beschreiben seine psychischen Qualen in bildstarken Metaphern aus dem 
Themenfeld des Krieges. Die Introspektion des Künstlers ist leidvoll, weil sie ihn zu 
existenziellen Erkenntnissen befähigt. „Krieg und Opfer sind mir längst Vertraute,/ 

                                                 
11 Frank, Horst. Handbuch der deutschen Strophenformen, 2. durchges. Aufl., Tübingen/Basel 1993, 293. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Krieg als Erweckungserlebnis 
 

59 

[…] Seit ich meine ersten Träume schaute,/ Seit der erste Schleier von mir fiel“                  
(V. 5-8). Gerade diese Sensibilität (nicht etwa das Geschick seiner Hände, das in der 
ersten Strophe gleichsam als Kontrastfolie aufgerufen worden war) ist es, die das 
Ich vor allen anderen auszeichnet und sein Künstlertum begründet. Erst die 
Schrecknisse des Kriegsdienstes, d.h. ein forcierter Austritt aus dem Alltagsleben 
(vgl. V. 19), öffnen auch anderen die Augen für solcherlei tiefere Einsichten. Mit 
seiner Sterblichkeit konfrontiert, erkennt der Mensch den Wert des Lebens: 
„[Manchem b]licken jetzt die Augen schicksalshell,/ Weil er tausendmal den Tod 
erschaute,/ Fließt ihm tiefer nun des Lebens Quell“ (V. 22-24). Aus Sicht des 
Künstlers sind die Soldaten nun auf seinem eigenen höheren Bewusstseinsniveau 
angelangt: „Jeder ward ein Künstler, Held und Mann“ (V. 20). Damit haben sie 
endlich eine gemeinsame Verständigungsebene gefunden. Dass die anderen den 
Künstler nicht mehr „verlachen“ (V. 15) und er sich jetzt überhaupt mit diesem 
Gedicht an sie wenden kann, bedeutet einen (Neu-)Anfang in ihrer Beziehung; 
emphatisch nennt er die Soldaten „Brüder“ (V. 15+28) und „neu geliebt“ (V. 28).  

Trotz alledem kann die eingangs aufgezeigte Distanz zwischen Künstler-Ich 
und Kriegern nicht vollends überwunden werden. Das Ich spricht nie als Teil eines 
Wir und auch die asymmetrische Gesprächskonstellation wird nicht aufgebrochen. 
Weder haben die Krieger im Gedicht selbst eine Stimme, noch ist nachzuvollziehen, 
ob die Ansprache sie überhaupt erreicht. Der Künstler beharrt auf seiner 
Außenseiterposition, die ihm seine besondere Feinsinnigkeit früher eingebracht 
hat, denn sie befähigt und legitimiert ihn zu einer Bewertung der gesellschaftlichen 
Situation. Damit stilisiert er sich zu einer vorbildhaften Instanz. Das Ideal der 
erhöhten Innerlichkeit ist nur in der zumindest teilweisen Isolation des Individuums 
zu erreichen. Indem auch die Frontkämpfer als solchermaßen voneinander ab- und 
in sich gekehrte Künstler identifiziert werden, wird ihre Gemeinschaft als Gruppe 
infrage gestellt. Die letzten beiden Verse der fünften Strophe illustrieren die 
Spannung zwischen Individuum und Gruppe, indem jeweils am Verseingang ein 
plurales gegen ein singulares Indefinitpronomen gestellt wird: „Alle sind dem Alltag 
jetzt entflogen,/ Jeder ward ein Künstler, Held und Mann“ (V. 19f.). 
Bezeichnenderweise wird die geistige Reifung des Soldaten im Krieg in der sechsten 
Strophe an einem Einzelnen beschrieben.  

Nach Position und Inhalt ist die vierte Strophe das Zentrum des Gedichts. Sie 
weist den Moment des Sprechens als gegenwärtige Kriegszeit aus. Die Krise 
ermöglicht eine emotionale Nähe zwischen dem Künstler und den Kriegern: „Heute 
nun, da die Geschütze krachen,/[…] Sehʼ ich Brüder […]“ (V. 13-15). Diese Strophe 
lässt sich als Spiegelachse des Textes lesen, die die dem Künstler vorbehaltenen 
ersten drei Strophen von den letzten dreien über die Krieger trennt. Sie 
thematisieren die unterschiedlichen Beziehungen der Figuren zur Außenwelt und 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Tilia  MÖHRING 
 
60 

damit die entscheidende Differenz zwischen dem Künstler und den Kriegern. 
Während die Soldaten eines äußeren Krisenerlebnisses bedürfen und erst durch 
das teilnehmende Erleben zu Erkenntnis gelangen, findet der Künstler sie in sich 
selbst – d.h. in seiner mitunter krisenhaften Seelenwelt. Mit der argumentativen 
Struktur des Gedichts wird die Ähnlichkeit – aber eben nicht Gleichheit (mit dem 
passenden Begriff der Geometrie gesprochen gewissermaßen Künstler und 
Künstlerʼ) – der beiden Parteien noch einmal vor Augen geführt.  
 
2.2. Künstler-Heldentum 
 
Nach dem Kampfeinsatz sind die Krieger durch ähnliche emotionale Erfahrungen 
mit dem Künstler verbunden. Wenn auch von unterschiedlicher charakterlicher 
Disposition ausgehend, erreichen beide Parteien den Zustand des Heldentums (vgl. 
V. 20). Dieser Er wird als emotionale Erkenntnisfähigkeit definiert, die mit 
schöpferischem oder wenigstens praktischem Handeln verbunden ist. Denn auch 
wenn das Ich nicht aktiv in den Krieg eingreift, betont es doch den handwerklichen 
Aspekt seiner Arbeit (vgl. V. 4); ein Künstler, kein Dichter, dem „nur“ das flüchtige 
Wort als Werkstoff zur Verfügung stünde, wendet sich an die Soldaten. Darin 
spiegelt sich die um die Jahrhundertwende verbreitete philosophische Strömung 
des Vitalismus. In Anlehnung an Friedrich Nietzsches Dionysosprogrammatik wurde 
 

„Leben“ […] zu einem Richtungs- und Kampfbegriff, zur Parole eines 
umfassenden Protests oder jedenfalls Mißtrauens gegen gesellschaftliche 
Konventionen, die Äußerlichkeit und Naturferne der Zivilisation und eines 
nüchternen Rationalismus. „Leben“ avancierte zum Siegel für das Echte, 
Authentische, Umfassende, für Dynamik, Kreativität, Totalität.12 

 
Vitalistische Ideen lassen sich leicht mit den oben angerissenen 
zivilisationskritischen Kulturbegriff kombinieren. In „Der Künstler an die Krieger“ 
wird diese Verbindung augenfällig unternommen, wie sich in der Parallelisierung 
von „Künstler, Held und Mann“ (V. 20) zeigt: Die Soldaten reifen durch ihren 
Kampfeinsatz zu Künstlern im oben definierten Sinne, d.h. zu Helden, d.h. zu 
„Männern“ in der Lesart von Trägern ehrenvoller Eigenschaften. Ein Held ist per 
definitionem ein Verteidiger von Kultur und Ordnung, der für dieses höhere Ziel 
auch vor der Selbstaufgabe nicht zurückschreckt und sich damit entweder aufgrund 
edler Abstammung oder eines Erweckungserlebnisses von anderen tugendhaften 

                                                 
12 Sprengel. Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1900-1918, s. 72. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Krieg als Erweckungserlebnis 
 

61 

Männern abhebt.13 In Hesses Gedicht ist das, was die Krieger vor anderen 
auszeichnet, ihr „Heldensinne“ (V. 16), die beschriebene Form der erhöhten, 
„künstlerischen“ Innerlichkeit. Diese besondere Ausprägung des Geistes wird als 
Waffe zum Schutz der „Kultur“ ausgewiesen. Auch der Künstler ist damit ein Held 
und Kulturverteidiger, ohne zu militärischen Waffen greifen zu müssen. Hesse 
betont den prägenden gemeinsamen Erfahrungshorizont von Krisenzuständen vor 
der Genealogie der „Helden“: Nationale Zugehörigkeit kommt im Gedicht nicht zur 
Sprache. Politische, patriotische oder territoriale Beweggründe für die 
Kriegsteilnahme der Soldaten erscheinen belanglos angesichts der bewirkten 
Sensibilisierung aller an den Kampfhandlungen beteiligten Individuen, der Schulung 
des Inneren an den Schrecken des Außen.  
 
 
3. Hesses Kriegsbegriff im Kontext seines journalistischen und 

autobiographischen Schreibens 
 
3.1. Hesses Selbstbeschreibung als Künstler-Held 
 
Aus heutiger Sicht mag das Lob des opferreichen Ersten Weltkriegs als 
charakterbildendes Erlebnis makaber und anmaßend wirken14 – zumal aus der 
Feder eines Mannes wie Hesse, der selbst nicht als Soldat gekämpft hat. Für eine 
bestimmte Generation der damaligen künstlerisch-geistigen Elite scheint diese 
Haltung jedoch durchaus repräsentativ gewesen zu sein. Diejenigen 
deutschsprachigen, bei Ausbruch des Krieges arrivierten Dichter, die im dritten 
Viertel des 19. Jahrhunderts geboren worden waren und das Kampfgeschehen 
nicht oder wenigstens nicht an vorderer Front persönlich miterlebten, zählten zu 
den größten Befeuerern des Diktums vom läuternden Krieg. Die Hoffnung vieler 
Literaten auf soziale Integration mag ein weiterer, persönlicher Grund ihrer 
Begeisterung für den Ersten Weltkrieg als Kulturkampf gewesen sein. Die Mehrheit 
der Bevölkerung scheint diese Ansicht jedoch nicht geteilt zu haben: „Die 
kanonisierten Autoren scheinen deutlich an einem breiten Interesse 
                                                 
13 Vgl. Rosenfeld, Hellmut: Held, in: Wörterbuch der Symbolik, hrsg. v. M. Lurker, Stuttgart 1991, S. 

288f. Inwieweit das Künstler-Ich in Hesses hier analysiertem Gedicht tatsächlich die Kriterien eines 
Helden erfüllt, wäre zu diskutieren. Zwar assoziiert der Text Künstler- und Heldentum, doch 
insbesondere das Motiv der Selbstaufgabe lässt sich in der Darstellung des Künstlers nur schwerlich 
nachweisen.  

14 „Der Künstler an die Krieger“ wurde auch von Zeitgenossen mitunter als „unsere Truppen 
verletzende[r] Hochmut“ aufgefasst. Ein Offizier reagierte in einem Leserbrief an „Der Tag“ mit 
diesem Vorwurf, auf den Hesse wiederum erregt erwiderte. Schließlich lenkte die Redaktion mit 
beschwichtigenden Propagandaphrasen ein. Vgl. Hesse: Sämtliche Werke, Bd. XV, S. 20-23.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Tilia  MÖHRING 
 
62 

vorbeigeschrieben zu haben […]. Der Zusammenhang Kultur und Krieg wurde in 
Intellektuellenzirkeln diskutiert.“15 Auch Jüngere, Autoren, die als Soldaten im Krieg  
gedient hatten, fanden zumeist gänzlich andere Töne als etwa Stefan George in 
„Der Krieg“, Rainer Maria Rilke in „Fünf Gesänge“ oder auch Hesse. 16 „Der Künstler 
an die Krieger“ ist ein beredter Beweis dafür, dass Hesse  an die moralische 
Legitimation und kathartische Wirkung des Ersten Weltkriegs glaubte. In einem 
Brief vom 26. Dezember 191417 äußert er gegenüber seinem Freund Volkmar 
Andreae dieselben Ideen, die sich auch im analysierten Gedicht wiederfinden:  
 

So sehr ich deutsch bin und deutsch fühle, hat doch der Nationalismus für 
mich immer nur die Bedeutung einer gewissen Vorerziehung gehabt, 
einer Art Vorschule zum Ideal der Menschheit. Als Selbstzweck ist er mir 
nie lieb gewesen. Die moralischen Werte des Krieges schätze ich im 
ganzen sehr hoch ein. Aus dem blöden Kapitalistenfrieden herausgerissen 
zu werden, tat vielen gut, gerade auch Deutschland, und für einen echten 
Künstler, scheint mir, wird ein Volk von Männern wertvoller, das dem Tod 
gegenübergestanden hat und die Unmittelbarkeit und Frische des 
Lagerlebens kennt. Darüber hinaus verspreche ich mir wenig vom Krieg 
[…].18 

 
Hesse erkennt nationale Interessen also durchaus als Kriegsauslöser an, sieht in 
ihrer Durchsetzung aber nicht die wahre Leistung des Krieges. Dieser liegt für ihn, 
wie er in dem Schreiben weiter ausführt, vielmehr in der moralischen Entwicklung 
der Menschen, die von den leidvollen Erfahrungen der Krisenzeit aus ihrem 
gedankenlosen Alltagsleben gerissen würden. Der Erste Weltkrieg sei „die 
Erschütterung […], von der ein Wechsel der Atmosphäre begleitet wird.“19 In 
diesem Zusammenhang bringt Hesse auch den Begriff der Kultur ein, den er nicht 
als Summe materieller oder geistiger Werke definiert, sondern als die individuelle 
Sensibilität für tiefgreifende Kunsterfahrung und Besinnung auf Wesentliches. 
„Künstler oder Denker“20 wie Hesse selbst würden sich längst durch diese 

                                                 
15 Schumann, Andreas: „Der Künstler an die Krieger“. Zur Kriegsliteratur kanonisierter Autoren, in: 

Kultur und Krieg. Die Rolle der Intellektuellen, Künstler und Schriftsteller im Ersten Weltkrieg, hrsg. 
v. W. Mommsen, München 1996 (= Schriften des Historischen Kollegs XXXIV), S. 233. 

16 Ebd., S. 221-233. Nach Schumann wäre dann auch Eliasʼ oben referierte These kein praktikabler 
Erklärungsansatz für eine gesamtgesellschaftliche Entwicklung. Vgl. Anm. 2. 

17 Hesse, Hermann: Brief an Volkmar Andreae vom 26.12.1914, in: ders.: Gesammelte Briefe (4 Bde.), 
hrsg. v. U. u. V. Michels, Frankfurt/Main 1973, Bd. XV, S. 17-19. 

18 Ebd., S. 17f. 
19 Ebd., S. 18. 
20 Ebd. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Krieg als Erweckungserlebnis 
 

63 

charakterliche Disposition auszeichnen und nun könnten auch andere zu ihnen 
aufschließen. Der Briefschreiber Hesse identifiziert sich als Künstler, d.h. als 
Kulturmensch im oben beschriebenen Sinne, der die von ihm kommentierte 
Situation zwar erlebt, ihr durch seine erhöhte Erkenntnisfähigkeit jedoch nicht 
ausgeliefert ist. Anders als die gemeinen Soldaten kann er das Geschehen begreifen 
und in einem Brief darlegen. Seine Haltung als Briefschreiber ist mit der des Ich in 
„Der Künstler an die Krieger“ deckungsgleich.  

Hesses Spitzen gegen die allgemeine Wehrpflicht21 müssen vor dem 
Hintergrund dieser Selbstbeschreibung als Künstler gedeutet werden: Er selbst 
wehrt sich gegen den Einsatz im aktiven Kriegsdienst, da er im Unterschied zu 
anderen Soldaten an ihm charakterlich nicht noch weiter wachsen könnte. Die 
möglicherweise drohende Einberufung hemmt sein künstlerisches Schaffen. Es sei 
in diesem Zusammenhang daran erinnert, dass das Ich im Gedicht einfordert, nicht 
an den Kampfhandlungen teilnehmen zu müssen (vgl. V. 2-4). Tatsächlich wurde 
Hesse dienstuntauglich gemustert und hat nie als Soldat an der Front gekämpft. 
Seit 1912 lebte er in der Schweiz und brachte sich dort ab Juni 1915 ehrenamtlich 
in der Kriegsgefangenenfürsorge ein, wo es seine Aufgabe war, die Internierten mit 
Lektüre zu versorgen. Die Biographen geben unterschiedliche Gründe für seine 
Zurückstellung vom Kriegsdienst an. Michael Limberg macht eine starke 
Kurzsichtigkeit dafür verantwortlich, dass Hesse seine noch im August 1914 erfolgte 
Meldung als Freiwilliger nicht an die Front geführt hat.22 Nach Andreas Schumann 
hingegen hat Hesse seine Freistellung über Kontakte zum deutschen Konsulat in 
der Schweiz erwirkt.23 Welche der beiden Darstellungen der historischen 
Wirklichkeit näher kommt, kann an dieser Stelle nicht diskutiert werden. Den 
entsprechenden Aussagen in dem zitierten Brief und dem im Folgenden zu 
besprechenden Zeitungsartikel lässt sich immerhin entnehmen, dass Hesse seine 
Situation nicht ernsthaft bedauert hat.  
 
3.2. Der Krieg als Auslöser geistiger Reife 
 
In der Forschung wird Hesse oft attestiert, er habe sich zunehmend von seiner 
anfänglichen Kriegsbegeisterung distanziert, je mehr er von persönlichen 
Schicksalen und den konkreten Verheerungen der Schlachten erfuhr, und sich im 

                                                 
21 Vgl. ebd., S. 17. 
22 Limberg, Michael: Hermann Hesse. Leben, Werk, Wirkung, Frankfurt/Main 2005 (= Suhrkamp 

Basisbiographie I), S. 39-46. 
23 Schumann: Zur Kriegsliteratur kanonisierter Autoren, S. 223. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Tilia  MÖHRING 
 
64 

Herbst 1915 mit dem Artikel „Wieder in Deutschland“24 entschieden gegen die 
Kriegsführung gestellt.25 In diesem Text, der am 10. Oktober in der „Neuen Zürcher 
Zeitung“ abgedruckt wurde, beschreibt Hesse die Eindrücke einer 
vorangegangenen mehrtägigen Reise nach Süddeutschland. Er zeichnet in bildreich-
poetischem Duktus ein idealisiertes Bild seines Heimatlandes, das trotz des Krieges 
ein fruchtbarer Ort voll Naturschönheit und geordnetem Alltagsleben sei. Die 
deutsche Ordnung, der blaue Bodensee und das obstreiche Linzgau, die da 
beschworen werden, sind sprichwörtlich und offensichtlich angeführt, um die 
möglichen Ressentiments der Schweizer Leserschaft gegenüber dem Deutschen 
Reich als Kriegspartei mit positiven Klischees zu überschreiben. Der Erste Weltkrieg 
hat durch hoch technisierte Massenvernichtungswaffen und den in der Geschichte 
erstmaligen Einsatz von Giftgas weltweit über 15 Millionen Opfer gefordert.26 Die 
teilweise extrem entstellten Invaliden sind ein wichtiges Moment des 
Nachkriegsdiskurses, das sich u.a. in Literatur und Bildkunst der Weimarer Republik 
deutlich niederschlägt. Hesse streift dieses Thema nur flüchtig – die Wunden der 
Verletzten sind dabei im doppelten Sinne hinter Bandagen verborgen. Er stellt den 
Einfluss des Krieges als den eines charakterlichen Reifeprozesses der Bevölkerung 
dar, eine Veränderung der „Atmosphäre“, wie es in dem Brief an Andreae hieß:  
 

Im Grunde [ist] nichts anders als sonst, als einst in der sagenhaften Zeit 
des Friedens; nur die vielen Soldaten, darunter die vielen mit Binden um 
Arm und Kopf fallen zuerst auf. Aber es ist doch anders. Es ist doch alles 
anders geworden, alles ernster, alles schwerer, alles nachdenklicher und 
dennoch alles viel selbstverständlicher und einfacher. […] Deutschland ist 
stiller, würdiger, ernster, erzogener, und das sieht nicht, wie man 
vielleicht fürchten könnte, bedrückend aus, sondern schön, ja edel.27  

 
Die Deutschen hätten sich dem Zustand des Künstlertums, wie er oben 
herausgearbeitet wurde, angenähert. Daher überrascht es nicht, dass sich Hesse, 
der sich selbst als Künstler betrachtet, in dieser neuen „Atmosphäre von Erlebnis 
und Ernst“28 gut aufgehoben fühlt, sogar gern an „Orten vorüber [fährt], wo [er] zu 

                                                 
24 Hesse, Hermann: Wieder in Deutschland, in: ders.: Sämtliche Werke (20 Bde.), hrsg. v. V. Michels, 

Frankfurt/Main 2001-2004, Bd. XV, S. 54-60. 
25 So z.B.: Limberg: Hermann Hesse, S. 39-46; und Michels, Volker: Nachwort des Herausgebers, in: 

Hesse, Hermann: Sämtliche Werke (20 Bde.), hrsg. v. V. Michels, Frankfurt/Main 2001-2004, Bd. XV, 
S. 821f. 

26 https://www.dhm.de/lemo/kapitel/erster-weltkrieg [Zugriff am 28.06.2019] 
27 Hesse: Wieder in Deutschland, S. 55. 
28 Ebd., S. 56. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Krieg als Erweckungserlebnis 
 

65 

anderen Zeiten es schwer empfunden hätte, vorüberfahren zu müssen.“29 Hesse 
lobt in großer Ausführlichkeit die Hilfsbereitschaft, der er auf seiner Reise allerorts 
begegnet sei. Dies evoziert ein Gefühl von tiefer Verbundenheit aller Menschen 
durch die gemeinsam erlittenen Verluste und Entbehrungen. Am Ende des Textes 
beschreibt er den Grenzübertritt zurück in seine Wahlheimat, die Schweiz. In 
kurzen Sätzen skizziert er eine Umgebung, die sich kaum von der in Deutschland 
unterscheidet. Unausgesprochen steht so die appellative Frage im Raum: „Was 
trennt uns also?“ Und der Autor schließt, indem er seine Hoffnung auf eine schnelle 
Wiederannäherung der Staaten wörtlich benennt.  
 

Ich habe nirgends Hass und laute Erbitterung gefunden, das Publikum der 
Hassgesänge ist sehr klein geworden. Ich habe Hoffnung, das spätere 
Neuanknüpfen der Beziehung zwischen den Völkern werde trotz allen 
Schwierigkeiten doch etwas leichter und etwas rascher gelingen, als 
unsere Sorge eine Zeitlang glaubte.30 

 
Diese Hoffnung ist, wie die Stoßrichtung des gesamten Artikels, Ausdruck von 
Hesses Abneigung gegen Nationalismus und Volkstümelei. Gegen sie, dies sei hier 
noch einmal zusammengefasst, wendet sich das Schreiben, nicht gegen das 
Konzept des läuternden Krieges. Dieses wird vielmehr herangezogen, um das Bild 
der Deutschen im Nachbarland zu verbessern. Eine geschickt eingesetzte 
Selbstreferenz, eben auf Texte wie „Der Künstler an die Krieger“, unterstreicht dies 
noch einmal: „[Die neue Atmosphäre in Deutschland] ist so eigentümlich schön, 
dass man beinah den Literaten recht geben möchte, die so viel über den ,Segen der 
Kriegszeit‘ schrieben, und den alten Tanten, die einen zu der ,großen‘ oder 
,herrlichen‘ Zeit beglückwünschen.“31 Der Konjunktiv nimmt die Reaktion der Leser 
vorweg, die den Artikel sicherlich pikiert zur Seite gelegt hätten, hätte Hesse ein 
noch klareres Kriegslob formuliert.  

In dem Satz klingt ein Reiseerlebnis an, das Hesse in einem Tagebucheintrag 
vom 15. Oktober 191532 (fünf Tage nach der Veröffentlichung von „Wieder in 
Deutschland“) erwähnt und später in „Kurzgefasster Lebenslauf“ zu einem 
Schlüsselerlebnis stilisieren wird. Bei dem Besuch eines Lazaretts in Konstanz habe 
eine ältere Dame, die dort als Pflegehelferin tätig war, im Angesicht all der 
Versehrten die Kriegszeit als erhebende Erfahrung gepriesen. Hesse zeigt sich über 

                                                 
29 Ebd. 
30 Ebd., S. 60. 
31 Ebd., S. 56. 
32 Hesse, Hermann: Tagebucheintrag vom 15.10.1915, in: ders.: Sämtliche Werke (20 Bde.), hrsg. v. V. 

Michels, Frankfurt/Main 2001-2004, Bd. XI, S. 439f. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Tilia  MÖHRING 
 
66 

diese Begegnung schockiert und sucht die Einstellung der Frau zu erklären: „Wie 
soll man das verstehen? Nur so, dass das Leben der meisten so arm und im engen 
eigenen Kreis verläuft, dass jeder sich freut, einmal Wehen des Geistes und 
Großzügigkeit im Erleben zu spüren, einerlei mit welchen Opfern erkauft.“33 
Interessant ist, dass Hesse der Dame hier unterstellt, das oben aufgezeigte Gefühl 
des Künstlertums in sich entdeckt zu haben und darüber in Begeisterung 
aufgegangen zu sein. Bei einem jungen Rekruten sei dies „schön und begreiflich, 
bei einer alten Frau wirkt es auf mich schauderhaft“,34 so weiter. Hesses Kritik 
richtet sich demnach nicht gegen das der Dame unterstellte im Krieg neu erlangte 
Lebensgefühl, sondern gegen das hohe Alter der Sprecherin, in dem ihm eine solch 
überschwängliche Freude unangemessen erscheinen mag. Auch die Pietätlosigkeit 
der Situation stößt ihm auf.  

Etwa zehn Jahre später greift Hesse die beschriebene Szene in dem 
autobiographischen Text „Kurzgefasster Lebenslauf“ (1921/24)35 wieder auf. In der 
retrospektiven Darstellung für ein Nachkriegspublikum zeigt Hesse die Situation 
jedoch aus einer gänzlich anderen Perspektive, was nicht verwundert. Wiederum 
reklamiert er für sich die Rolle des Überlegenen, doch ist er nun der, der die 
Begeisterung für den Ausbruch des Ersten Weltkrieges nicht zu empfinden 
vermochte. Als würde er damit den Vorwurf der Überheblichkeit nachträglich 
entkräften wollen, gesteht er sich am Anfang der Passage allerdings keinen 
höheren Bewusstseinszustand mehr zu, wie er aus den älteren Schriften 
herausgearbeitet werden konnte. Erst ein prägendes Erlebnis, nämlich das Treffen 
mit der alten Pflegerin im Lazarett, habe seine Charakterbildung angestoßen. 
 

Die sogenannte große Zeit war angebrochen und ich kann nicht sagen, 
dass sie mich gerüsteter, würdiger und besser angetroffen hätte als alle 
anderen auch. Was mich von den anderen damals unterschied, war nur, 
dass ich jenen einen großen Trostes entbehrte, den so viele andere 
hatten: der Begeisterung. Dadurch kam ich wieder zu mir selbst und in 
Konflikt mit der Umwelt, ich wurde nochmals in die Schule genommen, 
[…] und trat erst mit diesem Erlebnis über die Schwelle der Einweihung 
ins Leben.36  

 

                                                 
33 Ebd., S. 440. 
34 Ebd. 
35 Hesse, Hermann: Tagebucheintrag vom 15.10.1915, in: ders.: Sämtliche Werke (20 Bde.), hrsg. v. V. 

Michels, Frankfurt/Main 2001-2004, Bd. XII, S. 46-68. 
36 Ebd., S. 51. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Krieg als Erweckungserlebnis 
 

67 

Die Euphorie der Dame habe Hesse, wenn auch nicht teilen, so doch gutheißen und 
beinah beglückwünschen können. Denn offensichtlich habe sie durch das Ereignis 
des Krieges Erfüllung und Sinn in ihrem Leben gefunden. Nach Ende des Ersten 
Weltkriegs erschien Hesse seine Haltung aus den ersten Kriegsjahren merklich 
problematisch, weshalb er sich in „Kurzgefasster Lebenslauf“ um ihre Korrektur 
bemüht. Dabei bleibt die Idee der Kriegserfahrung als Auslöser eines 
charakterlichen Reifeprozesses jedoch die gleichsam unerschütterliche Basis seines 
Denkens.  
Die vorliegende Arbeit hat gezeigt, dass sich Hesses Einstellung damit nicht im Kern 
geändert hat und er dem Ersten Weltkrieg auch im Nachhinein noch etwas Gutes 
abgewonnen hat, wenn ihn auch nationalistische Tendenzen sowie die 
Zerstörungen an Menschen und Umwelt erschüttert haben. Im Rahmen einer 
weiteren Bearbeitung des Themas wäre nun zu betrachten, inwiefern sich das Bild 
des am Leiden gewachsenen Künstlercharakters in Zeugnissen zu Hesses 
Selbstverständnis als Dichter wiederfindet. Des Weiteren wäre seine Haltung zum 
Zweiten Weltkrieg zu analysieren.  
 
 
Quellen 
 
Deutsches Historisches Museum Berlin, Online-Chronik: 

https://www.dhm.de/lemo/kapitel/erster-weltkrieg [Zugriff am 28.06.2019]. 
https://www.dhm.de/lemo/kapitel/erster-weltkrieg/innenpolitik/august-
erlebnis.html [Zugriff am 28.06.2019]. 

Elias, Norbert. 1997. Über den Prozess der Zivilisation (2 Bde.), 20. durchges. u. erw. 
Aufl., Frankfurt/Main Bd. I.  

Frank, Horst. 1993. Handbuch der deutschen Strophenformen, 2. durchges. Aufl., 
Tübingen/Basel, S. 291-294.  

Hesse, Hermann. 2001-2004. „Der Künstler an die Krieger.“ In Sämtliche Werke (20 
Bde.), hrsg. v. V. Michels, Frankfurt/Main, Bd. XV, S. 19f.  

Hesse, Hermann: Brief an Volkmar Andreae vom 26.12.1914, in: ders.: Sämtliche 
Werke (20 Bde.), hrsg. v. V. Michels, Frankfurt/Main 2001-2004, Bd. XV, S. 
17-19. 

Hesse, Hermann. 2001-2004. „Wieder in Deutschland.“ In Sämtliche Werke (20 
Bde.), hrsg. v. V. Michels, Frankfurt/Main, Bd. XV, S. 54-60. 

Hesse, Hermann: Tagebucheintrag vom 15.10.1915, in: ders.: Sämtliche Werke (20 
Bde.), hrsg. v. V. Michels, Frankfurt/Main 2001-2004, Bd. XI, S. 439f. 

Hesse, Hermann. 2001-2004. “Kurzgefasster Lebenslauf.“ In Sämtliche Werke (20 
Bde.), hrsg. v. V. Michels, Frankfurt/Main, Bd. XII, S. 46-68. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press



Tilia  MÖHRING 
 
68 

Limberg, Michael. 2005. Hermann Hesse. Leben, Werk, Wirkung. Frankfurt/Main.  
Michels, Volker. 2001-2004. „Nachwort des Herausgebers.“ In Hesse, Hermann: 

Sämtliche Werke (20 Bde.), hrsg. v. V. Michels, Frankfurt/Main, Bd. XV, S. 
817-850. 

Mommsen, Wolfgang. 1996. „Einleitung. Die deutschen kulturellen Eliten im Ersten 
Weltkrieg.“ In Kultur und Krieg. Die Rolle der Intellektuellen, Künstler und 
Schriftsteller im Ersten Weltkrieg, hrsg. v. dems., München  (= Schriften des 
Historischen Kollegs XXXIV), S. 1-15. 

Rosenfeld, Hellmut. 1991. „Held.“ In Wörterbuch der Symbolik, hrsg. v. M. Lurker, 
Stuttgart, S. 288f.  

Schumann, Andreas. 1996. „Der Künstler an die Krieger. Zur Kriegsliteratur 
kanonisierter Autoren.“ In Kultur und Krieg. Die Rolle der Intellektuellen, 
Künstler und Schriftsteller im Ersten Weltkrieg, hrsg. v. W. Mommsen, 
München 1996 (= Schriften des Historischen Kollegs XXXIV), S. 221-233.  

Sprengel, Peter. 2004. Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1900-1918. Von 
der Jahrhundertwende bis zum Ende des Ersten Weltkriegs, München                       
(= Geschichte der deutschen Literatur von den Anfängen bis zur Gegenwart 
IX,2).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:54:46 UTC)
BDD-A31259 © 2019 Transilvania University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

