
BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

475 

DINAMISM ȘI STABILITATE ÎN RECEPTAREA 

STRUCTURILOR SIMBOLICE 

Delia SUIOGAN
*

Dynamism and Stability in the Reception of Symbolic Structures 

Abstract. The present article aims to (re)discuss the tradition-innovation-invention 

relationship regarded from the perspective of an open character of traditional 

culture. This type of openness does not only imply forgetting about the meanings 

of certain gestures, expressions, imagines, as it has been constantly acknowledged 

nowadays, but it also suggests continuity in terms of significance and functionality. 

We will further refer to structures of roles as symbolic works which are capable to 

reveal their original purposes beyond time and space, clearly entailing the ability to 

adapt meanings to new contexts. Functions of symbols are crucial. The practical 

part considers discussing the manner in which the wake service as a symbolic act 

has preserved its ancient purposes while adding elements of innovation/ invention. 

Keywords: symbolism, myth, interpretation, role, innovation, stability 

Vom (re)aduce în discuție în acest material rolul simbolului în 

înțelegerea modului în care omul tuturor timpurilor s-a raportat la loc, 

vreme, devenire. Structurile simbolice la care vom face trimitere fac parte 

dintr-un obicei care implică în mod evident existența unor structuri de rol. 

Vom vorbi despre priveghi, nu printr-o simplă contextualizare, ceremonialul 

funerar, ci urmărindu-l în relație cu mai multe obiceiuri, toate având un 

element comun: nevoia asumării unei morți pentru a face posibilă o 

renaștere. Așadar, vom pune priveghiul în relație cu Ajunul, urmărit în 

relație cu vârstele timpului calendaristic, dar și uman. 

În acest context, ceea ce pare, poate, o simplă secvență de ritual, poate 

fi interpretat drept o opera simbolică în sine, deoarece elementele pe care 

acest text complex ni le propune sunt mai mult decît par la o primă lectură.  

Pornim în acest sens interpretarea noastră de la afirmația Germinăi 

Comănici, potrivit căreia „omul trăiește în general într-o lume semnificantă, 

pe care cultura o dezvăluie la modul asimilării și dirijării după 

intenționalități și finalității concrete /.../ Elementele vehiculate în 

performarea modelelor de rol în obiceiurile populare sunt caracterizate 

printr-un accentuat simbolism.‖
1
 După părerea noastră, obiceiurile vechi,

* Conf. univ. dr., Universitatea Tehnică din Cluj-Napoca, Facultatea de Litere, str. 

Victoriei, nr. 76, Baia Mare (delia.suiogan@cunbm.utcluj.ro). 
1 Germina Comănici,  Cercul vieții. Roluri și performanță în obiceiurile populare, Editura 

Paideia,  București, 2001, p. 28 

https://doi.org/10.37193/BSFF.2019.28.39

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:25 UTC)
BDD-A31253 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

476 
 

aduse în planul contemporaneității, își păstrează acest caracter simbolic. 

Vom încerca să demonstrăm acest lucru în paginile care urmează. 

 Simbolismul trebuie privit ca un limbaj capabil să transmită dincolo 

de timp și de spații o serie întreagă de sensuri, care ar fi putut fi considerate 

pierdute sau chiar inexistente. „Simbolismul este un vechi limbaj, catalizator 

universal care relevă complicate percepte și credințe, împărtășind informații 

și stârnind emoții mai puternice decât un întreg dosar. Este într-adevăr o 

formă internațională de comunicare ce depășește barierele de limbă, istorie, 

naționalitate, cultură și religie‖
2
, afirma și Clare Gibson 

Structurile de rol pot fi privite drept opere simbolice, ele includ 

elemente ce vorbesc despre un mod de a fi, despre un mod de a gândi lumea 

și interacțiunea cu aceasta. Majoritatea cercetărilor asupra operelor 

simbolice vorbesc despre o dublă întemeiere a operei simbolice: „nevoia de 

a vizualiza abstractul și nevoia de a transcede vizibilul.‖
3
 

Pentru a înțelege corect toate caracteristicile structurilor de rol de la 

nivelul obiceiurilor este nevoie de interpretarea corectă a relației dintre 

elementele componente și context, aceasta pentru că ele se construiesc ca un 

text coerent ce se cere citit. După cum bine știm, orice text, de orice natură 

ar fi el, poate fi interpretat.   

Cultura populară, în care au luat naștere obiceiurile la care ne vom 

referi, este una de tip simbolic, iar acest lucru a fost evidențiat de foarte 

mulți cercetători de-a lungul timpului. Iată una din părerile care ne vor 

folosi în interpretarea pe care o propunem cu referință directă la natura 

simbolică a cestei culturi „căci nu atât sistemul de gândire și de exprimare 

metaforică, ci sistemul de simboluri domină /.../. Simbolismul în cultura 

folclorică nu este un simbolism deschis, ci cvasi-ermetic, cu valori și sensuri 

cimentate, cu posibilități de inovație reglate.‖
4
 

 De aceea, vom fi de acord că orice interpretarea unui fapt folcloric 

„se obiectivează într-o interpretare sau o hermeneutică a simbolurilor și 

constelațiilor simbolice. O interpretare nu epuizează simbolul, nici 

pluralitatea totală a interpretărilor.‖
5
 

Orice operă simbolică este caracterizată de depășirea mimeticului, 

având la bază transfigurarea simbolică a realității, „în lumea arhaică a 

omului religios, simbolul este în același timp realitate și semn. Simbolul este 

realitatea efectivă pe care o simbolizează, dar, totodată, semnul acelei 

realități. El poate fi o prelungire a hierofaniei sau o revelație autonomă. 

Pentru omul ahaic, simbolurile revelează o modalitate a realului sau o 

structură a lumii care nu este evidentă în planul experienței imediate, care 

                                                            
2 Clare Gibson, Semne și simboluri, Editura Aquila ‗93, Oradea, 1998, p. 7. 
3 Gabriel Liiceanu, Om și simbol, Editura Humanitas, București, 2005, p. 7. 
4 Germina Comănici,   op. cit., pp. 28-29. 
5 Ioan Marchiș, Simbolica artelor non-verbale, Editura Ethnologica, Baia Mare, 2011, p. 

60. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:25 UTC)
BDD-A31253 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

477 
 

are caracteristicile reacțiilor adaptive și ale operaționalității. Dar tocmai de 

aici vine conotația religioasă a simbolurilor arhaice: ele vizează mereu ceva 

real sau o structură a lumii, care, inevitabil, aparțin sacrului.‖
6
  

Asistăm, așadar, la o selecție a acelor elemente din realitate care au 

puterea de a defini cel mai bine intenția de transmitere a unui mesaj. De cele 

mai multe ori, selecția presupune o atentă identificare a unor elemente de 

structură de adâncime iar acest fapt conduce, după părerea noastră, la acea 

stabilitate sensului, ajungându-se până la identificarea elementului 

definitoriu al obiectului real vizat. 

Simbolismul nu apare dintr-o necesitate pur intelectuală, ci el vine să 

ne vorbească despre nevoia omului de a atinge nivele superioare de 

cunoaștere, apelând adeseori la perceptiv și intuitiv. Suntem de acord cu 

Gabriel Liiceanu în acest sens, „întreaga soartă a operei simbolice se joacă 

pe reușita acestei operațiuni paradoxale: trecerea dintr-un mod al existenței 

în altul, de la eikon la eidos. ‖
7
 Asistăm în fapt la o traducere a realității, 

pentru a o face accesibilă la nivel de semnificație. 

Limbajul specific operei simbolice este de natură sintetică și nu 

analitică, acest fapt duce la păstrarea sincretismului între sensul real și 

sensul simbolic. Sinteza înseamnă selecție, așa cum observam și mai înainte, 

ceea ce contribuie la creșterea puterii simbolismului de a transmite mesaje. 

Acest tip de limbaj nu apelează la semne arbitrare, ci motivate, având la 

bază relația dintre semn și lucrul semnificat, el se naște ca o interpretare a 

lumii, devenind semnul unei prezențe în Lume a celui care comunică și se 

comunică. 

În mod evident, trebuie să aducem în discuție relația dintre opera 

simbolică și mit, pentru că, așa cum afirma Gabriel Liiceanu,  „în acest 

perimetru se rezolvă problema recuzitei simbolice ca raport între limbajul 

simbolic și interpretare/.../Acest fond aperceptiv, care mijlocește lectura 

spontană a simbolului, este de fapt un limbaj de tip special, o mitologie. 

Mitologiile sunt depozite de sensuri așezate pe un teren epic de factură 

religioasă. În orice mitologie se rezolvă, sub forma unor imagini epice 

particulare, suma problemelor existențiale ale unei comunități – geneze, 

etiologii și în general sensuri trans-empirice acordate tuturor secțiunilor care 

alcătuiesc experiența de viață a grupului respectiv. Orice mitologie este 

astfel o uriașă simbolică creată și menținută de o conștiință colectivă într-un 

răstimp istoric.‖
8
 

În cadrul structurilor de rol, actantul/actorul devine reprezentantul 

unei colectivități prin actualizarea unui text sau unui discurs aparținând 

                                                            
6 Aurel Codoban, Sacru și ontofanie. Pentru o nouă filosofie a religiilor, Editura Polirom, 

Iași, 1998, p. 83. 
7 Gabriel Liiceanu, op.cit., p. 23. 
8ibidem, p.44. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:25 UTC)
BDD-A31253 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

478 
 

acesteia. Actualizarea poate produce inovația, dialogul între performer și 

sensul textului rămâne mereu viu, nimic nu se execută gratuit sau din 

inerție, se respectă modelul, pentru a se asigura eficiența actului 

comunicării, în același timp asumarea totală a participării generează 

adăugarea de plusvaloare în ideea unei prezentificări a sensului. „Jocul 

pornește de la aparență, care, îndoindu-se de sine, își propune o altă esență. 

propunând o altă regulă decât cea reală, jocul, constituie o modificare de 

esență și nu de aparență. Jocul este o <<esență a esenței>>. Esența își 

propune o supraesență, făcând ca aparența (care se află în criză) să cadă în 

sfera esenței, să se esențializeze, din moment ce ceea ce a fost esență prima 

dată a alunecat în supraesență.‖
9
  

Devine această modalitate de exprimare un mod de a fi în Lume, 

caracteristic oricărui timp. Jocurile și măștile specifice fiecărui joc ne apar 

ca forma cea mai complexă a unui ritual de inițiere în formele de asumare a 

participării la tot ceea ce înseamnă devenire și întemeiere a ființei. Omul 

dintotdeauna și de oriunde va apela la această modalitate de a se cunoaște 

atât ca Sine individual, cât și ca un Sine colectiv. 

Simbolul joacă un rol determinant în acest context. „Simbolul 

păstrează, cu totul altfel decât conceptul, contactul cu sursele profunde ale 

vieții. Ceea ce ne revelează el este că modalitățile spiritului sunt în același 

timp manifestări ale vieții, și, în consecință, angajează direct existența 

umană. Prin aceasta, simbolul devine capabil să dezvăluie solidaritatea 

dintre structurile vieții umane și cele cosmice și să deschidă omul celorlalte 

cosmosuri, fără alienare. Omul nu mai este un fragment izolat și 

impermeabil, lumea îi vorbește grație simbolului și existența sa primește o 

semnificație transindividuală, experiența individuală se transmută în act 

spiritual.‖
10

 

Priveghiul poate fi privit ca operă simbolică tocmai datorită 

complexității structurilor simbolice pe care ni le propune. În ultimul timp, s-

a ajuns la o anulare a unora dintre valorile de semnificație, datorată  

prezenței tot mai mult a gratuității, sau/și a imitării la nivelul acțiunilor sale, 

chiar și în cadrul unor acte ce țin de sărbătoare și sărbătoresc. Acest fapt a 

condus la pierderea contactului cu  sensurile de origine, nemairealizându-se 

relația dintre acțiunea de codare și cea de decodare. Cu toate acestea, 

considerăm că se poate vorbi despre o stabilitate la nivelul receptării 

funcțiilor. 

Priveghiul apare în directă relație cu o ruptură apărută între două 

etape. Cel mai bine putem defini priveghiul ca opera simbolică prin 

intermediul imaginii Ajunului. Toate marile sărbători care presupun trecerea 

dintr-o treaptă inferioară într-una superioară, care implică anularea unei stări 

                                                            
9 Ioan Marchiș, op. cit., p. 159. 
10 Aurel Codoban,  op. cit., p. 84. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:25 UTC)
BDD-A31253 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

479 
 

de dezordine în una de armonie sunt precedate de Ajun. În cadrul Ajunului, 

vom întâlni priveghiul ca modalitate de realizare a unei treceri/schimbări de 

statut sub semnul firescului. Priveghiul din cadrul ceremonialului funerar, 

prezent în cele două nopți în care defunctul rămâne în casa sa, intră în 

aceeași categorie, are valoarea unui ajun extins. 

Fie că vorbim despre Ajunul Anului Nou, despre Ajunul Crăciunului, 

al Sfântului Nicolae, al Bobotezei, al Paștelui, al Sângeorzului, sau al 

Sâmedrului, al Sfântului Andrei etc., vom întâlni aceleași gesturi, atitudini, 

comportamente în cadrul interacțiunii dintre participanții la actele ritualice. 

Toate ne trimit la actul simbolic al asumării unei stări de limită. Păzirea 

limitei devine o acțiune deosebit de importantă, cu intenția de evitare a 

tragicului și de instituire a stării de sublim. 

Priveghiul presupune prezența mai multor limbaje, capabile să ne 

dezvăluie natura simbolică a acestuia. Cele mai importante ni se par 

limbajele nonverbale, dar mai ales elementele de paralimbaj.  

Mediind între dezordine și ordine, actanții performează, conștient sau 

inconștient, o serie de gesturi, adoptă anumite posturi ale corpului, expresii 

faciale, tonuri ale vocii. Toate acestea vin să comunice participarea la un act 

de întemeiere. 

Orice Ajun presupune, așadar, o priveghere, o petrecere a timpului 

îmbătrânit, deteriorat și crearea cadrului necesar nașterii unui timp nou. În 

cadrul ceremonialului funerar, priveghiul presupune petrecerea celui ce și-a 

dus la bun sfârșit destinul și asigurarea că defunctul va continua devenirea 

sa ca strămoș, încheind astfel călătoria sa inițiatică printr-o întemeiere 

cosmică. 

Rolul pe care trebuie să îl asume actanții este unul deosebit de 

complex. De cele mai multe ori, astăzi, nu mai putem vorbi despre o 

participare total conștientă; aceasta nu înseamnă că structura simbolică a 

dispărut. Lucrul este evident în faptul că aceleași formule de comunicare se 

repetă de fiecare dată, așa cum observam și mai sus, iar efectul vizat este 

același. Simbolurile prezente au puterea de a menține activă legătura dintre 

om și cosmos. 

Structurile simbolice din clasa paralimbajului de tipul intensitatea 

spunerii, ritmul spunerii, calitatea vorbirii, volumul vocii sunt foarte 

importante în contextual interpretării noastre. La început, în prima etapă de 

desfășurare a secvențelor specifice Ajunului, actanții apelează la un ton 

scăzut al vocii, ritmul este mai lent, calitatea vorbirii ține mai mult de o 

valoare pur afectivă – toate acestea pot fi considerate indici ai nesiguranței, 

ai temerii, dar și ai bunăvoinței, protecției. În cea de-a doua etapă se trece 

prin înlocuirea liniștii cu zgomotul; din acest moment ritmul este mai alert, 

tonul vocilor este mai înalt iar vorbirea primește valențe mai grave. Se trece 

la o atitudine de siguranță, de curaj. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:25 UTC)
BDD-A31253 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

480 
 

În prima etapă, până la miezul nopții, actanții se află încă în relație cu 

vechiul, sunt puși sub puterea neordinii, care generează sentimentul de frică. 

Zgomotele, jocurile de la miezul nopții, râsul și plânsul, suspinul vin să 

anuleze această stare de fapt. 

Privegherea are rolul de a „păzi‖ ca toate acestea să se întâmple.  

Curățirea caselor, spălarea ritualică, ospățul, nesomnul, aprinderea, stingerea 

ritualică și reaprinderea luminilor/focurilor/lumânărilor, împărțirea pâinii și 

a altor alimente cu valoare simbolică, schimburile de daruri, lovirea 

reciprocă sau contactul cu diferite ramuri verzi etc. vin să se alăture ca 

structuri  simbolice celor din clasa paralimbajului în definirea priveghiului 

ca operă simbolică. Toate aceste „jocuri‖ ce implică și asumarea unor măști 

se construiesc într-un ritual complex de inițiere și de învățare a întemeierii 

ca modalități de participare la ființare. 

Vom fi de acord cu Luc Benoist „gestul devine prin repetare un 

adevărat semn instituțional, comunicare a unei noțiuni și, curând, sugestie a 

unui gând. Căci există în filiația gestului o analogie frapantă între formarea 

unei obișnuințe, înțelegerea unui fenomen și nașterea unui simbol.‖
11

 

Gesturile, atitudinile, acțiunile pe care le repetăm țin de o moștenire 

culturală și, chiar dacă nu le actualizăm ca sens uneori, ele țin de  identitatea 

noastră, ele ne permit să aparținem și să devenim continuu. 

Toate lucrurile sunt în mișcare, modul de raportare a omului la 

receptarea unor structuri simbolice este dinamic, însă se poate observa cu 

ușurință că această deschidere se produce într-o închidere oarecare, 

identificându-se forme de stabilitate în toate formele de comunicare, fapt ce 

permite posibilitatea transmiterii mesajului de la o generație la alta. 

 

 

Bibliografie: 
 

Benoist 1995 = Luc Benoist, Semne,simboluri și mituri, București, Editura 

Humanitas 

Codoban 1998 = Aurel Codoban, Sacru și ontofanie. Pentru o nouă filosofie a 

religiilor, Iași, Editura Polirom 

Comănici 2001 = Germina Comănici, Cercul vieții. Roluri și performanță în 

obiceiurile populare, București, Editura Paideia   

Gibson 1998 = Clare Gibson, Semne și simboluri, Oradea, Editura Aquila ‗93 

Liiceanu 2005 = Gabriel Liiceanu, Om și simbol, București, Editura Humanitas 

Marchiș 2011 = Ioan Marchiș, Simbolica artelor non-verbale, Baia Mare, Editura 

Ethnologica 

                                                            
11 Luc Benoist, Semne, simboluri și mituri, Editura Humanitas, București, 1995, p. 16. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:25 UTC)
BDD-A31253 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

481 
 

 

Alte surse bibliografice: 

Boncompagni 2004 = Solas Boncompagni, Lumea Simbolurilor: numere, litere și 

figuri geometrice, București, Editura Humanitas 

Guénon 1997 = René Guénon, Simboluri ale științei sacre, București, Editura 

Humanitas 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:25 UTC)
BDD-A31253 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

