
25 

 

DESPRE CONŞTIINŢA POETICĂ 
SEMIOZĂ TEXTUALĂ ASUPRA ESEULUI POETIC STĂNESCIAN - 

On the Poetic Awareness 

- Textual Semiosis of Stănescu's Poetic Essays - 

 
 

Luminiţa CHIOREAN1 
 

 
Abstract 

 
The textual semiosis we appealed to in our approach of the metapoetic discourse from Nichita 

Stanescu's essays - On the Poetic Awareness- Textual Semiosis of Stanescu's Poetic Essays - was applied on the 
metaphor that features a poli-isotopic role in Stanescu's works. Our option for the selected isotopies is 
justified by the axiological value perceived through the type of awareness that engages the uttering 
instances (de-doubling of the auctorial instance) in the text-discourse of the essays. The Ethics of textual 
meaning interpretation is synonymous to a positioning at a crossroads of the destinies suggested by the 
poetic awareness: the vertical of order falls perpendiculary on the horizontal of individual phenomena. 
The freedom of our spirit, even of the critic one, is given by the Ethics - the moral order! Spirit is order 
and therefore destiny! 

 
Keywords: textual semiosis, perceptive poetic awareness, metaphor, poetic essay, metapoetic 
discourse 
 

 

Omul estetic părăseşte spaţiul abstract, spre un popas în / cu sine însuşi. E un 

spaţiu, pe care urmează să îl definească prin „tunelul oranj”2al conştiinţei 

perceptive. Instanţa auctorială devenită personajul discursului eseistic locuieşte un 

spaţiu imaginal, într-un prezent continuu, surprins prin constructul paradoxist: 

„Tristeţea mea aude nenăscuţii câini/ pe nenăscuţii oameni cum îi 

latră.”[Căutarea tonului3, 1990: 205-206] Este spaţiul în care conştiinţa poetică 

reconsideeră „tonul” lumilor de gradul al patrulea: „Lumea de gradul al patrulea se află 

[...] la frontiera dintre atmosferă şi non-atmosferă. Ea-şi „salvează” atmosfera [...] prin treceri 

dialectice de la un grad de lume (de atmosferă)la altul, prin transformări caleidoscopice ale atmosferei 

în funcţie de perspectiva adoptată.” [Neţ, 1989: 119] 

Lumea de gradul al patrulea este reprezentativă pentru discursul metapoetic 

stănescian, existenţială de altfel pentru genul eseistic.4  Dăm un citat eseistic relevant 

pentru noţiunea  poetică a „lumii de gradul al patrulea”: „Sunt unele temperamente 

artistice, care-şi găsesc tonul expresiei dintr-odată, fără fluctuaţiile căutării[...] Aceste temperamente 

                                                
1
 Assoc. Professor, PhD., “Petru Maior” University of Târgu-Mureş 

2 Sintagma „tunelului oranj” este titlul a cinci poeme din volumul Noduri şi semne [1983], poeme însoţite de 

imagini (pe scara tonală a oranjului) ce-i aparţin lui Sorin Dumitrescu. 
3 Poem nu întâmplător inserat în Fiziologia poeziei: versurile transmit neliniştea conştiinţei poetice în cătarea 
„tonului”  adevărat al parcursului de existenţă, destin. 
4 Prin gen eseistic, ne raportăm la speciile literare: eseu, jurnal, memorii, forme scripturale ce lasă libertate 

spiritului creator, indiferent de domeniul în care se manifestă. Merită să reflectăm asupra faptului că genul 

eseistic rămâne ancorat în toate domeniile culturii.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A3107 © 2013 Universitatea Petru Maior



26 

 

sunt poate cele mai apte să se realizeze în poezia de atmosferă[..] Ei sunt poeţii fără vârstă[...] 

Aceasta este categoria de poezii care propune interferenţa cea mai pregnantă a poeziei cu muzica[...] 

e vorba de conexiunile metaforelor schimbându-şi locul la infinit pe un portativ fix.” [1990, FP/ 

Pagini de jurnal: 385-386] 

Înainte de a interpreta „informaţiile” celui din urmă spaţiu din topofilia5 

anunţată, subliniem că reprezentările dedublării conştiinţei de sine [1990, FP/ Despre 

corpul alergic al ideilor: 85-87] a omului, prezenţă ubicuă în cosmos, respectă sensul ontic 

propus de eseist şi raportat de noi la tematizarea filosofică. 

Alegoria traseului existenţial poetico-eseistic nu mai respectă construcţia 

lineară, clasică, reţeaua referenţială a textului fiind solidară cu intenţia auctorială: 

abandon al spaţiilor familiare [discurs de gradul al IV-lea]. Principiul poetic este 

stabilit de „ideea icarică”, preferându-se ancorarea la o lume labirintică din perspectiva 

Dedalului-artist. E o textură reală în care „existândul”6/creaţie/ este depozit („gazdă”) 

al „existentelor” /creat/, obiectelor (opera). „Poetul este cel mai predestinat să nască 

existenţe concrete.”[1990, FP/ Ciudatul râs al raţiunii estetice: 302] 

Textul se consumă la nivelul actelor de limbaj (varianta praxiologică), trăire 

estetică prin care se proiectează lumile imaginare. Aflăm o conştiinţă „imaginantă” 

ce nu poate fi „dezîmbrăţişată” de conştiinţa perceptivă (Scrisori de dragoste sau 

Răzgândiri), ultima ipostază a conştiinţei: sinea singură sau ideea de sine!   

 Următorul grupaj eseistic„Scrisori de dragoste” propune „transgresarea 

poeticităţii” [Şt.Mincu] ca metodă intertextuală şi interlecturală şi trecerea spre 

metalume: R-Text  Meta- Text „Altceva”. Prin transpoetizare se caută un sens 

literal adevărului, o literalitate ce ignoră metafora în favoarea metonimiei: e 

transcenderea poeticului spre ontos prin expresia literală a stării auctoriale. Invazia 

realului cu imaginar poetic sensibil & inteligibil este mediată de cuvânt: „Tansgresarea 

cuvântului prin chiar rostirea lui, depăşirea poeticităţii în interiorul ei pentru a ajunge la p oezie 

porneşte de la concepţia interiorităţii oricărui fapt uman. [...] Aşa cum Eminescu îşi crea o 

cosmologie (în Scrisoare I şi în alte poeme), o concepţie filozofică asupra lumii şi a istoriei, la fel 

Nichita Stănescu va imagina o cosmologie a vorbirii, o „fizică” şi o „fiziologie” a ei, situându-se în 

punctul cel mai evoluat al cunoaşterii poetice ,[s.a.] dialogând cu descoperirile uluitoare 

ale ştiinţelor prezentului.” [15] La observaţia critică a Ştefaniei Mincu[1991], pertinentă şi 

pentru eseu, ca o complinire a actului artistic desăvârşit în interioriatea creatorului 

(starea unui „ierbivor interior ierbii”),  adăugăm vocea stănesciană: „  [...] fermecaţi de 

logos, râdem. E un fel[...] de râsu’ plânsu’, e un fel de secret de a te despărţi apropiindu-te[...], de 

a-i acorda acele lacrimae rerum existenţei, concretului, logosului...”[s.a.] [1990, FP/ Ciudatul 

râs al raţiunii...: 304] Este firesc ca, după parcursul existenţial în cele trei spaţii familiare 

printr-o „joie de vivre” a  reduplicării faptelor esenţiale petrecute sau avute în vedere, 

                                                
5 Prin urmare, topofilia echivalată, la începutul analizei, cu  atmosfera rămâne valabilă nu ca reţea lingvistică a 

textului, ci ca atitudine auctorială, configurare acţională. 
6 Gerunziul substantivizat prezintă izotopia /continuitate/, semnificativă pentru ontos. Existând = faptul de a fi; 

existente = „iluzia reprezentării unei unice fiinţări sparte în cioburi.” [1990, FP/ Scrisori de dragoste...: 328] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A3107 © 2013 Universitatea Petru Maior



27 

 

sens care acoperă şi livrescul, conştiinţa perceptivă să adauge, paradoxal, un univers 

din viitor: Logosul7! „A cunoaşte înseamnă a te despărţi. Forma materială nu e altceva decât un 

şir lung de despărţiri. Din punct de vedere estetic, logosul nu e altceva decât locul unde materia se 

desparte definitiv de vid!”[1990, FP/ Ciudatul râs al raţiunii estetice: 303] 

Paradoxul conţinut în enunţul „A cunoaşte înseamnă a te despărţi” verifică adevăruri la 

nivelul enunţurilor în care operăm substituirea celor două lexeme verbale, concluzionate 

pur şi simplu prin: „Forma materială nu e altceva decât un şir lung de cunoaşteri”, cum ar afirma 

filosoful: despărţirea  e „cunoaştere!  

Inferenţele vor funcţiona de asemenea ca paradoxuri ale adevărului, cum ar fi: mai 

departele ţine de etica devenirii, mai ales dacă gândeşti oximoronic: „a te despărţi apropiindu-

te”! Sau: cunoaşterea este un act de înstrăinare, de pierdere, înţeles totuşi ca o despărţire în tânjirea 

aproapelui!  

Prin natura de limbaj obiectualizat,  Logosul expulzează materie, obiecte! Acum ni 

se relevă adevărul: poezia se face pe sine ca obiect. „Poezia e [..] arta poeziei.” Acum se 

petrec substanţializarea limbajului şi poetizarea realului! Aici are loc ruptura semnului 

(se înţelege că şi a semnului poetic sau mai ales!), în „înţeles şi bineînţeles”, limbaj şi 

metalimbaj, metarealitatea cuvântului locuit de poet: conştiinţa perceptivă la nivelul căreia 

„eu sunt tu”. Instanţa  narativă este dimpreună cu cititorul-implicat şi ambii sunt 

personaje în text-discursul poetic: „Tu, atât apuc să strig, tu/  şi cuvântul începe să se vadă / 

încet, încet, cum se vede lăsarea de noapte/ cuvânt din două litere: tu/ Animal monstruos, -  înţelesul  /  

–  s-a oprit, şi începe să se vadă” [Străfund de ochi / Belgradul în cinci prieteni, 1971] Deicticul 

pronominal „tu” nu  este altceva decât o reconstrucţie a cuvântului biblic, realul absolut 

de cunoaştere intră în posesia Omului etic: „Rupeţi deci cuvântul, este trupul meu.” [Ritual / 

Belgradul...] Iar dinspre Logos, spiritul coboară în real, făcând schimb cu identitatea: „Eu 

sunt numele meu”: „Fac schimb cu mine însumi, Doamne!”[Pe cel mai des/ Belgradul...] 

„Înţelesul” perceptiv este urmat de „(bine)înţelesul” imaginativ, viziunea poetică: „Animal 

monstruos, - înţelesul -/ s-a oprit, şi începe să se vadă ...” „monstruozitatea” primeşte 

semnificaţia polisemantismului: un „adevăr polipier”, cum îl numeşte eseistul! Dacă omul 

religios, omul politic şi omul estetic sunt fenomenalizări ale conştiinţei de sine, omul etic 

va fi forma sublimă pentru sinea singură!  

Opţiunea noastră pentru izotopiile8 selectate se justifică prin valoarea axiologică 

înscrisă din prisma tipului de conştiinţă ce angajează instanţele enunţiative [dedublarea 

instanţei auctoriale] în text-discursul eseistic stănescian.  

 

                                                
7 Noutatea logosului vine prin  extrapolarea poeticităţii dinspre funcţiile limbii din teoria lui R. Jakobson [apud 

Irimia, 1999: 30-31]: referenţială (denotativă sau cognitivă) sau de reprezentare [Buhler]; funcţia expresivă 

(emotivă); funcţia conativă sau de apel[Buhler]; funcţia fatică; funcţia metalingvistică; funcţia poetică (care 
absolutizează mesajul în el însuşi); funcţia stilistică [Riffaterre]. Observăm reprezentarea funcţiilor limbii la 

nivelul analizei textologice. 
8 Fie cele din ancadramentele grupajului eseistic-„gazdă” (Contemplarea lumii...), fie cele din „Scrisori  de 

dragoste...” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A3107 © 2013 Universitatea Petru Maior



28 

 

Originalitatea stănesciană este un principiu axiologic exclusivist, aproape în spiritul 

avangardiştilor9. Începuturile literare stănesciene se consumă ca firesc episod al stării 

omului estetic schillerian: „lupta” cu tradiţia, ieşirea din sistem, construirea unei libertăţi 

de acţiune: „Să dezbrăcăm ideile de forma lor tehnică (techne) şi vor apărea ca străvechi sentinţe ale 

raţiunii comune, ca fapte ale instinctului moral pe care natura, în înţelepciunea ei, l-a dat omului pentru 

a-i sluji ca tutore, până când o inteligenţă luminată îl va proclama responsabil” 

[Schiller, 1989: 252] 

Noutatea stănesciană constă în obsesivul monolog al conştiinţei în asumarea 

responsabilităţii omului asupra faptelor sale. De aici, sentinţa: „Poetul nu are biografie. 

Biografia lui e opera!” Şi actualitatea pretextului ce propune dihotomia unitate & 

diversitate.Parafrazându-l pe Schiller[1989],  fiecare conştiinţă este „inteligenţa ce îşi proclamă 

propriul om responsabil”! 

Cunoaşterea complementară suplineşte carenţa unei cogniţii continue la nivelul 

aşa-zisului „organ de cunoaştere continuă”: poezia. Omul aspiră la totalitate, spre o 

cunoaştere totală: ilimitare, infinire şi cuprinderea conştiinţei ca dedublare în concept şi 

fiinţă. Relaţia dintre conştiinţă şi lume este primă şi fundamentală în cunoaştere. 

Totalitatea, absolutul este realul necesar conştiinţei. Fără exagerare, considerăm text-

discursul eseistic stănescian un excurs ontic prin stabilirea ca reper a conştiinţei ca act pur 

intenţional. Ordinea pe care am propus-o în lectura operei eseistice stănesciene urmează 

sensul textual al conştiinţei individuale (conştiinţa instanţei enunţiative) care se 

aventurează în etapele parcurse de conştiinţa colectivă a omenirii şi de existenţa ei (prin 

poezie) 

De aceea am gândit-o ca o posibilă replică la „fenomenologia spiritului” hegelian, 

simultan petrecută, prin care se pledează  pentru „modelul totalizator în plan logic şi 

istoric”: „Treptata cunoaştere şi revelare de sine a Spiritului, evoluţia prin fazele care-l duceau spre 

deplina conştiinţă de sine, era un mecanism imaginar,[...] o paradoxală „fantezie reală”, capabilă 

să îmbine fantasticul şi realul, compensând mental o înapoiere reală şi transpunând speculativ o tot atât 

de reală înaintare istorică. ”[Hegel, 1996: 97]   

Remarcăm cum diegeza eseistică stănesciană, construct al paradoxismului, „îşi 

expune” imaginarul conform aceluiaşi principiu diairetic: imaginar construit pe „dianoia” 

şi „fantasio” – raţiune şi fantezie, opţiunea eului estetic pentru poezie ca organ de 

cunoaştere totală: „Lumea unui poem adeseori este mai adevărată decât însăşi convenţia lumii văzută 

prin simţuri.[...] Iar cât despre simţuri, roţile noastre, de maşinării infernale ce suntem, curgând 

neliniştitor de zgomotos şi tinzând către real, către concret, către logos, ele, simţurile sunt latura feminină 

a existenţei[...]”[1990, FP/ Ciudatul râs al raţiunii estetice: 304] 

Hemografia, primul eseu din Scrisori de dragoste, este un discurs metapoetic ce 

soluţionează pretextul exprimat prin relaţia poet (autor) – înger (conştiinţa perceptivă) – 

poezie (act de creaţie) - cititor.  Este probabil ecuaţia completă şi complexă a poeziei ca 

                                                
9 Reţinem avangardistul pentru a vedea, în final, la care mişcare literară, curent sau şcoală poetologică accede 

spiritul stănescian.  Noi înclinăm că s-ar afla între neomodernitate şi postmodernitate, în spaţiul imaginal care 

tocmai se consumă într-o posibilă lectură. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A3107 © 2013 Universitatea Petru Maior



29 

 

„lume imaginală”, ca spaţiu existenţial! În Scrisori de dragoste sau înserare de seară, Logosul 

fiinţial devine ubicuum hedonic: „Te surprinzi trăind în cuvinte, în interiorul unui cuvânt, nişte 

mişcări intime. Ca o prietenie, cuvântul se umflă câteodată, după voia visătorului, în bucla unei silabe. În 

alte cuvinte totu-i placid strâns. Repaosul intim există în cuvânt.” [Bachelard, 1957; 2003: 175] 

Sensul textual eseistic (organizat pe unsprezece secvenţe discursive) este gestionat 

din punctul de vedere al unei conştiinţe perceptive dinspre care eseistul propune ca 

pretext locuirea logosului: „Percepţia e „literală”: o imagine perceptivă întâlnită arată că [...] trebuie 

recreată, parafrazată, imprimată din nou în expresie. Imaginea ţine de cunoaştere. Percepţia, de 

„cunoştinţă”.[...]imaginea presupune o cunoaştere anterioară, pentru a putea fi aprehendată; percepţia 

oferă chiar originea”  [Şt. Mincu, 1991: 29] 

Prima secvenţă a eseului, paradox al conştiinţei imaginante, redat pe principiul 

„răspuns ... fără întrebare” („Muzica este un răspuns, căruia nu i s-a pus nici o întrebare”) are ca 

interpretare logică argumentul instanţei auctoriale prezent în alt eseu: „[...] muzica autentică 

este meta-sonoră”. Ut musica poesis! 

 Reprezentarea perceptivă presupune existenţa. E mecanismul prin care artistul se 

întoarce la real: o sferă hiperdensă, un interval cuprins între anterioritate şi posteritate,  

între involuţie şi evoluţie, „minus” infinit şi „plus” infinit, „minus-cunoaştere” şi „plus-

cunoaştere” [Blaga]. „Conştiinţa perceptivă întemeiază o stare. Conştiinţa imaginantă10 depăşeşte 

percepţia şi o modulează după concepte” [Şt. Mincu, 1991: 32] 

În secvenţa a doua a Scrisorilor de dragoste …,  conştiinţa imaginantă se lasă citită 

dinspre un discurs metapoetic: locuind în spaţiul artei, în logosul poetic, Ioachim şi Toma 

dezbat diferenţa între gândirea în imagini şi gândirea în noţiuni [1990, FP/ Tulburătorul „nu ştiu 

ce”: 15], între imagine şi percepţie[ 1990, FP/ Cuvintele şi necuvintele în poezie: 33-34], din 

punctul de vedere al cuvântului, pe care urmează sa îl locuiască. Postulatele despre cuvânt 

pledează pentru un metalingvism poetic.  

Din procesul semiozic propus de instanţa eseistică dedublată de protagoniştii 

discursului, întâlnirea între poet şi cititor-implicat, maestru şi discipol, revenim asupra 

postulatelor despre cuvânt: [a] Cuvântul se defineşte prin „înţeles” şi „bineînţeles” în 

relaţie cu un lucru (obiect) ; [b] Cuvintele şi lucrurile (obiectele) comunică contextual: 

[simultaneitatea semnului lingvistic cu obiectul contextual]; [c] Se propune o remă la 

sensul poetic. Interpretantul logic confirmă metalimbajul pe fiecare nivel: [a] metacuvânt; 

[b]metalimbaj; [c]limbaj metapoetic. 

 Selectăm secvenţa referitoare la sensul fiinţial ca necesară demersului nostru asupra 

conştiinţei perceptive ce se află în centrul logosului! Este evidentă transgresarea, 

metaforic spus, „prin tunelul orange” (titlul omonim al unor poeme din Noduri şi semne), a 

sensului perceptiv spre sensul poetic propus de conştiinţa imaginantă prin „frig” 

/raţiune/ şi „căldură”/sentiment/, şi anume: comunicarea poetică între sacrificiu, „frigul 

Golgotei”[conotaţia Gologotei a fost gândită şi din perspectiva desenului ce însoţeşte 

poemul Ars poetica!) şi sens endofazic, „combustie” interioară, trăire („feeling”, cum spune 

                                                
10

 ... ce ţine de Omul estetic,  cel care locuieşte spaţiul abstract al artei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A3107 © 2013 Universitatea Petru Maior



30 

 

poetul)! Izotopiile /sentiment/ şi /raţiune/ generează în spaţiul poetic imaginarul sensibil 

şi imaginarul inteligibil. Spre ce se îndreaptă autorul-poet, propunând ca pretext „nodul” 

perceptiv? De ce conotaţia sacrificială pentru „frig”? Tot instanţa eseistică susţine 

paradoxul „greutăţii” care antrenează izotopia /sacrificiu/: „Toma, nu crucea e grea, căci 

nimica, îţi zic, nu are greutate; fulgul e greu, căci e prea plin de frigul Golgotei”[1990, FP / Scrisori de 

dragoste ... : 330] 

Enunţul paradoxist reflectă simultaneitatea lui Da şi Nu (din universul poetic) atât 

la nivelul frazei, cât şi la nivel semantic (între „cruce” şi „fulg”!). Aşadar, în frază: primul 

paradox e reprezentat la nivelul relaţiei sintactice materializat prin raportul coordonator 

adverbial, eliptic de relatemul „ci”(subînţeles, aici)- Substituit prin semnul de punctuaţie al 

raportului copulativ prin juxtapunere („ ; ”), elipsa lui „ci” adverbial schimbă logica 

gândirii ca pentru un perfect  contrast (şi simetric!) cu un enunţ de genul: „crucea nu e 

grea şi fulgul e greu” – de unde obţinem ocurenţa celui de-al doilea paradox, de data 

aceasta semantic. Dar ştim că paradoxurile sunt temeiul adevărurilor universale. Aici, 

asocierea dintre cruce şi fulg nu e accidentală, ci are ca element comun percepţia acutizată 

a frigului, izotopia iniţială centrată activ în actul de producere a semnificanţei poetice. Al 

treilea paradox nu întâmplător se petrece la nivelul paradigmei verbale printr-o dublă 

negaţie: modalizator adverbial negativ „nu” şi construcţia corelativelor „nimica nu...” 

(pronume negativ urmat de modalizator de negaţie), căci interpretarea este a „greutăţii” ca 

fiinţare, ca dinamism, căci cuvântul: „El este trecerea stândă locului, locul mişcării dinlăuntru, 

adică semnul.[...] singurul care este în afară.”[1990, FP / Scrisori de dragoste ... : 328]// „Cuvântul 

prin memorarea lui static, şedere şi rădăcină în situaţia lui ulterioară, deci din extatic, în extaziere, în 

mişcare.” [1990, FP / Scrisori de dragoste ... : 329] 

Astfel interpretăm prin metonimia „frig” ca „sacrificiu al fiinţei”, „rădăcina 

ulterioară [a cuvântului], în extaziere!” „Într-adevăr!”  Prin modalizatorul emfatic „întru 

adevăr” (locuţiunea adverbială) se scrie un final persuasiv, încurajator în inferenţe pentru 

instanţa interpretativă (autor  cititor-implicat) care a ajuns în posesia realului prin 

receptarea şi folosirea metalimbajului. Spaţiul va fi tot de natură artistică.  

Secvenţa[c]  nu este altceva decât un discurs metapoetic. Sacrificiu: purtându-şi 

Crucea, fiecare veghează asupra trupului  cuvântului Logosului: „a ara arare” de cuvinte! 

„Într-adevăr”..., aici, se comprimă seria izotopică de referinţă pentru metaconştiinţă. 

Transpoetizarea este mediată de procesul de semnificare a realului definit stilistic prin: „ (1) 

funcţia denominativă: prin limbă, omul dă nume lumii extraverbale, reprezentând un prim grad de 

cunoaştere, prin fixarea unei anumite identităţi virtuale, dincolo de perceperea ei individuală; (2) funcţia 

predicaţională, de comunicare a cunoaşterii: identitatea virtuală, în sine, devine identitate reală pentru 

protagoniştii câmpului semiotic, în dezvoltarea unui al doilea grad de cunoaştere.” [Irimia, 1999: 30] 

Ut pictura poesis!  

Metafora germinală a seminţei este sugestie a lirismului, iar ideea de însămânţare 

gestionează procesul de semnificanţă poetică:  „[...] Sămânţa este sacră, cum vă zic!/  Cuvintele 

în jurul ei sunt un nimic!/ Mă-ntorc şi gem şi sânge-mi curge, / iar gura mea e gura ta,/ idee, 

demiurge!” [Ars poetica,  Noduri şi semne] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A3107 © 2013 Universitatea Petru Maior



31 

 

 „Semnele sunt transparente în raport cu sensul”, se menţionează în  postulatul la care, 

frecvent, apelează semiotica. Denumirea de semn este atribuită unei entităţi care se află în 

relaţie cu altceva. Spune eseistul: „E vorba despre intersecţia dintre ceva şi altceva./ Adică este 

vorba despre cuvânt./ Să nu zici că nu ţi-am zis.” [1990, FP / Scrisori de dragoste ... : 330] Sau:  

„[...] poezia este o acţiune şi atunci când acţiunea ei are şi sens, o direcţie, mişcarea ei către ceva are 

natura revelaţiei, iar de la ceva către altceva natura cunoaşterii”[s.a.] [1990, FP / Pagini de jurnal: 

504-505] 

Notă. Natura dialogică a discursului angajat de instanţa auctorială cu cititorul, ambele 

instanţe dedublate prin personaje, îl putem defini principiul tomist, în sensul infiltrării 

unui cod etic, de bună „purtare” a cititorului prin „pădurile” inferenţiale ale textelor. 

Nu se susţine nota autoreflexivităţii semnului: semnul nu este autotelic. Sensul 

semnului se desfăşoară într-o reţea relaţională [argument pentru analiza textuală!] cu 

lucrurile, starea  de fapt a materiei.  Transparenţa semnului constă în capacitatea de 

înlocuire inofensivă a calităţilor arbitrare implicate prin alte calităţi, menite să 

îndeplinească aceeaşi funcţie. Entităţile transparente sunt expresii lingvistice înscrise 

câmpului semantic sensibil (tot ce ţine de sentiment). 

Revenim la eseul „Scrisorilor de dragoste ...”, care nu este altceva decât varianta 

eseului poetic la semioza actului de comunicare literară, exemplificată în cercetarea 

noastră prin discursul eseistic stănescian: un discurs metapoetic! Ca spaţiu al conştiinţei 

poetice este Logosul prezent în manifestarea fenomenului pre-etic. În Avant-sentimente..., 

cuvântul introductiv la Fiziologia poeziei citim: „[...]vom socoti fiziologia poeziei ca un fenomen pre-

poetic, având ca scop cuvântul văzut ca vehicul al unei tensiuni de conştiinţă nenoţionale. Evident se 

poate povesti şi despre o fiziologie a ideilor, dar aceasta constituie obiectul unei pre-etici [...]” [1990, 

FP:12] 

Cuvântul este singura lege, e ordinea spre care tânjeşte spiritul, de unde ecuaţia 

mediatoare a izotopiilor existente în text-discursul eseistic: Cuvânt (logos)= lege 

(antropos)= ordine(cosmos) Modelul izotopic mediator poate fi redat şi grafic prin 

modelul triadic, fundamental în procesul semiozic al actului de comunicare poetică, ce 

constituie subiectul eseistic: „Spaţialitatea actului comunicării ne apare ca un lucru deschis 

meditaţiei noastre”[1990, FP / Scrisori de dragoste ... : 330] 

 

 

                                                   Logos  

                                                  cuvânt 

 

            Cosmos              Antropos 

                       ordine          lege  

 

 

„Existândul” din univers (Cosmos) este controlat de Logos prin cuvântul care 

expulzează obiecte, un real (în estetica hartmanniană: „camera obiectelor”]. Conştiinţa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A3107 © 2013 Universitatea Petru Maior



32 

 

perceptivă îşi manifestă opţiunea pentru real, preluând „existentele” şi dându-le spre 

fiinţare conştiinţei imaginante. Este reprezentarea lineară a semiozei poetice: Legein  

Poiein Poesis !  Notă. Legein = a vorbi; poiein = a face, a vrea; poesis = obiect estetic (şi 

relectură)! 

Lumile imaginare create de o conştiinţă imaginantă se reîntorc în cosmos ca 

ordine, ca Logos locuit acum de Omul etic. Circuitul sensului fiinţial are memoria mitului 

veşnicei reîntoarceri.  Prin mimesis, cititorul care este pregătit de spiritul eseistic ca să-i ţină 

locul (dacă nu să devină el însuţi creator de existente): „Toma, eu ard ca să-ţi dau foc. Degeaba 

stelele care ne ţin răcoare. Degeaba umbra. Când umbra va da foc copacului, ne vom bucura de arsura 

fructului său. Toma, fructul şi sămânţa nu sunt un scop, sunt numai un mijloc. Nu despre sămânţă este 

vorba , ci despre însămânţare.” [1990, FP / Scrisori de dragoste: 333] 

Prin constructul paradoxal al combustiei interne, instanţa auctorială propune cel 

puţin două inferenţe, ambele de natură poetică: (1) „arzând”, devine „cenuşă”, lexem cu 

semnificanţă mitică /pasărea phoenix/, interpretare cu relevanţă individuală; (2) pe când, 

aici, eul enunţiator, prin prezentul continuu „eu ard”, sugerează destinatorului mitul. 

Instanţa enunţiatoare „arde” ea însăşi în receptarea actului poetic: un catharsis universal! 

„Poet este acela care naşte. Acela care îl face pe cititorul cuvântului lui mai poet decât pe sine însuşi, acela 

care îşi transformă coşmarul său de om chinuit în vis de copil care are bucuria jocului.” [1990, FP / 

Scrisori de dragoste ... : 333] Legea nu este doar binele, nu semnifică numai virtuţile înscrise 

în codul etic, ci, asemenea legilor din dialogul platonician [Criton] sunt mai cu seamă 

făpturi, adică au suflet şi spirit.  „Spaţiul etic e spaţiul existenţial născut prin dinamica principiilor 

neutre. Principiul neutru e o materie morală înrudită cu habitus-ul tomist: e o orientare posibilă, o 

predispoziţie încă neactualizată a firii individuale.”[Pleşu, 1994: 68] Spre a pătrunde adevărul 

sinonimiei izotopice cuvânt = lege = ordine, instanţa eseistică se pune de acord cu 

comunicarea, emite legea. Conştiinţa artistică ajunsă în stadiul Omului etic participă la o 

lege organică, devenită biografie interioară: opera ca biografie îi memorează sensul 

existenţial:„Poetul nu are biografie! Biografia poetului e opera lui[1985, Antimetafizica]„Legea 

supremă: textul acesta are corp (sens literal), suflet (sens alegoric) şi spirit (sens esoteric).” [ Pleşu, 

1994:37] 

Eseistul propune incursiunea în conştiinţa de sine pentru a intermedia o reală şi 

totală cunoaştere pornind şi întorcându-ne la conştiinţă. E un traiect circular, sferic, 

monadic Ieşind din sine, Spiritul hoinăreşte prin lume, încercându-se în topofilie! 

Sprinţar, cu neastâmpăr în idee şi, pe deasupra, altruist, spiritul creator este  culpabil de-o 

top(o)-analiză în sens bachelardian: „Top-analiza,[...] studiu psihologic, sistematic al stilurilor vieţii 

noastre intime,[...] intimitate sinonimă cu valoarea ontologică [Bachelard, 1957; 2003: 6] 

Într-un amurg, târziu de destin, evadează din lumile posibile, aflându-şi libertatea, 

paradoxal, în interioritate. Aici, Omul etic va pune ordine în lucruri, în obiecte, revenind 

la intimitatea originară a fiinţei, pentru a-l putea primi pe daimon! Are astfel loc 

petrecerea desăvârşită dintre Enghidu şi Ghilgameş: în-sinele-pentru-sine! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A3107 © 2013 Universitatea Petru Maior



33 

 

 În tânjirea după cosmos, omul s-a eliberat de sentiment, de „subiectivisme”, 

schimbându-se în cuvânt ca autentică natură. Astfel, omul e repus în drepturi cu propria-i 

făptură şi... cuvântul îi va fi trup!11  

... Şi firescul sensului ontic se produce prin „despărţirea care apropie”, căci spaţii 

ale intimităţii nu aparţin doar de cosmos (spaţiul natural), antropos (spaţiile artificial şi 

abstract, care este o invenţie a conştiinţei estetice!), ci şi de logos. Nu doar obiectele a 

căror domesticitate face să transpară un destin, ci mai cu seamă trupul: ultima lume 

locuită este a metaconştiinţei, lume către care se aspiră prin convenţia unei „încrederi 

cosmice”[Bachelard]. „În anumite etape ale conştiinţei mele, mă gândeam dacă limbajul nu poate fi 

depăşit printr-un metalimbaj, lingvistica printr-o metalingvistică, cuvintele printr-un metacuvânt. Era o 

perioadă de impas, pentru că aveam nevoie de un metatrup şi de o metaconştiinţă pentru un 

cuvânt zdravăn, sănătos, real. Nu cuvintele trebuie perfecţionate, ci trupul.[...]”[1990, FP / Pagini de 

jurnal: 517] 

Pentru a găsi ordinea etică a poeziei, trebuie să venim asupra ei de sus, să ne 

aşezăm ipotetic într-un altceva al ei, într-o metalume, ca apoi să continuăm „Căutarea 

tonului” [1990: 205-206], poem ce ne conduce spre o hiperlume! 

Discursul liric de tipul poeziei „pulsatorii” propune o poetică a sugestiei, 

construită pe laitmotivul interogaţiei retorice. Confruntarea „tonului” (metaforă pentru 

stil, ton unitar al scriiturii) cu realităţile poetice „consumate” în poezie oferă „portativul 

fix” al paradigmei stilistice stănesciene. Pe acest portativ, metaforele îşi fac jocul 

disociind, în cele şase secvenţe, revelaţii ale tonalităţilor poetice. Astfel sunt „inventariate” 

poeziile romantică, simbolistă, modernă cu miza limbajului metalingvistic, respectiv al 

celui intertextual. Starea de sublim, de graţie în faţa poeziei este comunicată prin ineditul 

tonului dat de conştiinţa perceptivă: „Tristeţea mea aude nenăscuţii câini / pe nenăscuţii oameni 

cum îi latră”. Este versul care surprinde cel mai bine „mutaţia ontologică” a poeziei. Este 

stilul poetic al lucidităţii, al „trăirii inverse”, metaforă deconspirată prin prezentul 

continuu: „Ideea filosofică decisivă a prezenteismului generalizează o intuiţie comună: prezentul e 

singurul timp real; trecutul şi viitorul conţin timpul ca posibilitate: posibilitatea orientată spre realitate 

(trecutul), posibilitate desprinsa din realitate (viitorul).”[Toşa, 2004: 121] Nu din neputinţă, s-a 

oprit Nichita Stănescu. Neliniştea existenţială caută mai departe tonul poeziei. 

Ton... Fiecărui obiect al lumii sensibile îi corespunde în lumea intermediară o 

imagine căreia, la rândul ei îi corespunde în lumea supremă a inteligenţei o realitate 

arhetipală luminoasă. „Imaginea”12 mediană e un analogon al obiectului sensibil, un 

arhetip13 „intuibil” al lui mundus imaginalis14 [Pleşu, 2003: 58] Lumea imaginală este 

primul „peisaj” văzut imediat după părăsirea cardinalităţii terestre: Deci înger?    

                                                
11 Notă. Lectura eseurilor stănesciene nu se opreşte nici la Scrisori de dragoste sau înserare de seară, nici la 

Răzgândiri. Urmăm ordinea sugerată de conştiinţa eseistică prin lectura grupajelor eseistice: Nevoia de artă, 
Naşterea poeziei (Antimetafizica), Cuvinte şi necuvinte, a căror temă, poezia şi poetul, ars poetica, complinesc 

tema ontosului stănescian .   
12 Imagine = sensul germ. Bild, care se poate înţelege ca Gestalt, ca lat. forma 
13

 Arhetip = un „model” al lui Bild, „martorul” lui esenţializat în faţa lui Dumnezeu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A3107 © 2013 Universitatea Petru Maior



34 

 

Bibliografie 

 

Stănescu, Nichita, 1990, Fiziologia poeziei,ediţie îngrijită de Al Condeescu, Ed. Cartea 

Românească. 

Bachelard, Gaston, 1957; 2003, Poetica spaţiului, traducere de Irina Bădescu, prefaţă de 

Mircea Martin, Ed. Paralela 45. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, 1966, Poezia, din Prelegeri de estetică, traducere de 

D.D.Roşca, Ed. Academiei. 

Mincu, Ştefania, 1991, Nichita Stănescu. Între poesis şi poiein, Ed Eminescu. 

Neţ, Mariana, 1989, O poetică a atmosferei. Rochia de moar, Ed. Univers. 

Pleşu, Andrei, 1994, Minima moralia. Elemente pentru o etică a intervalului, Ed. Humanitas. 

Pleşu, Andrei, 2003, Despre îngeri, Ed. Humanitas. 

Schiller, Friedrich, 1981, Scrieri estetice, traducere de Gh. Ciorogaru, Ed. Univers.  

Toşa, Alexandru, 2004, Tablete de lingvistică. Filosofeme, postfaţă de Cornelia Toşa, Ed. 

Ardealul. 

 

 

                                                                                                                                                  
14 „Imaginar” vs. „imaginal”, respectiv „închipuit” vs. „cunoscut prin imagine”, de ex. topoi consacraţi culturii 

occidentale [Corbin, apud Pleşu, p.61] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:50:39 UTC)
BDD-A3107 © 2013 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

