
 

 335

Rugăciunea – un act semiotic al identităţii sociale 
(Cazania mitropolitului Varlaam al Moldovei) 

Luminiţa DRUGĂ, Camelia-Mihaela CMECIU 

Praying is usually considered an individual act which creates a link between 
human beings and God. In the first Romanian book, namely The Sermons of 
Varlaam (1643), there are provided two different ways of achieving this religious 
act. The empirical data of our paper are the two prayers performed by a Pharisee 
and a tax collector. Our analysis will not focus on the Biblical text (Luke 18 :9-14), 
but, on the reinterpretation of this famous parable in the 17th century Romanian 
text. 

Having as theoretical background, A.J. Greimas’s semiotic square and Joseph 
Courtés’s discursive means of representing subjects, we will show the semiotic 
means of achieving one’s (social) identity through the process of negation. The 
three discursive relations (contradiction, contrariety and implication) established 
between the Pharisee and the tax collector constitute the prototypical framework of 
going beyond the private act of praying. 

 
1. Ţările Române în  secolul  al XVII-lea – context socio-cultural 
La începuturile istoriei umanităţii cînd vorbirea era încă precumpănitor 

pragmatico-afectivă, religia a fost o primă formă prin care oamenii au încercat să 
înţeleagă lumea şi, în acelaşi timp, să se înţeleagă cu ea. Odinioară, scrisul era 
accesibil numai unei minorităţi. Situaţia aceasta a fost caracteristică tuturor 
popoarelor şi nici în cazul românilor lucrurile nu s-au petrecut altfel. Cei care 
cunoaşteau scrisul şi cititul aparţineau fie clerului, fie claselor conducătoare. Într-o 
epocă în care în diferite ţări din vestul Europei condiţiile social-istorice şi politice 
au permis dezvoltarea ştiinţelor, culturii, literaturii şi filosofiei, în spaţiul carpato-
danubian, primele mărturii despre vechimea scrisului în limba naţională, atestă date 
destul de tîrzii, secolele al XV-lea al XVI-lea, iar cele mai multe dintre textele 
păstrate pînă în zilele noastre aparţin stilului religios. Personalităţile marcante ale 
culturii române din veacul al XVII-lea sunt de asemenea, din rîndul clericilor care 
au conştientizat sărăcia vocabularului limbii române, lipsa cărţilor în limba 
naţională, fapt care limita  accesul la informaţie.  

Printre cei care au conştientizat această stare a culturii  şi au şi încercat să 
schimbe cîte ceva, lăsînd o urmă care va deveni moştenire spirituală pentru 
generaţiile următoare, se numără şi mitrolopitul Varlaam al Moldovei, autor al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:04 UTC)
BDD-A31 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 336

uneia dintre cărţile care au contribuit la unificarea limbii române literare Cartea 
romănească de învăţătură dumenecele preste an şi la praznice împărăteşti şi la 
svănţi mari. 

Activitatea cărturărească a mitropolitului, aplicată la condiţiile concrete ale  
vieţii culturale a Moldovei, contribuie, în primul rînd, la rezolvarea uneia dintre 
problemele  mari ale vremii respective şi anume educarea poporului. Varlaam va 
dărui prima sa carte întregului neam românesc. Este vorba despre  Cazania, 
subintitulată  Carte românească de învăţătură, care va apărea la Iaşi, în anul 1643, 
sub teascul tipografiei de la Treisfetitele,  trimisă de către mitropolitul Petru 
Movilă. 

Foaia de titlu anunţă o carte românească de învăţătură pentru duminicile anului, 
praznicele împărăteşti şi ale marilor sfinţi, tălmăcită din  limba slavonă în limba 
română de către Varlaam, mitropolitul Moldovei şi tipărită cu cheltuiala domnului 
ţării Vasile Voievod, la Iaşi, în anul 1643: cu dzisa şi cheltuiala lui Vasile 
Voievodul şi Domnul Ţărăi Moldovei, din multe scripturi tălmăcită, din limba 
slovenească pre limba românească. Denumirea de Cazanie (slv. Kazanije) vine de 
la conţinutul  acesteia şi cuprinde învăţături şi  predici, scrise şi  tipărite cu scopul 
de a fi citite cu ocazia diverselor sărbători. 

Prima parte a Cazaniei (382 de file numerotate, cu greşeli, de la 1 la 384 prin 
litere-cifre chirilice situate în colţul din dreapta sus al foilor)  cuprinde 54 de 
învăţături, începînd cu cele ale Triodului, urmate de cele ale Penticostarului şi  apoi 
cele 32 de duminici de după Rusalii. Izvorul principal al acestor cuvîntări cu 
conţinut omiletic, liturgic moralizator şi istoric este Biblia, sînt pericopele 
evanghelice care se citesc în fiecare duminică din an, operele marilor dascăli şi 
părinţi ai Ortodoxiei: Vasile cel Mare, Epifanie, Eferem Sirul, Ioan Hrisostomul 
(Drugă 2006:12). 

 
2. Textul evanghelic – de la un act persuasiv la un act manipulator 
Sensul unui act de vorbire (Austin 1962, 1975; Searle 1969) are o dublă 

dependenţă: pe de o parte, de comunitatea în care este realizat, iar, pe de altă parte, 
de contextul situaţional, instituţional, social, cultural (Chruszczewski 2002: 17). 
Considerăm evangheliile acte de vorbire care pot fi interpretate din diferite 
perspective şi care au întotdeauna efecte perlocuţionare. Textul analizat1 este un 
extras din Cazania mitropolitului Varlaam, ediţia îngrijită de J. Byck, 1943.  

 
Dumeneca fariseului şi a vamăşului 
Evanghelia din Luca în optdzeci şi noaă de capete 
 
Dzise Domnul pilda aceasta: 
Doi oameni întrară în besearecă să să roage, unul fariseu, iară altul vamăş. 

Deci fariseul stătu şi aşea să ruga întru sine:” Doamne, dau ţie laudă că nu sămt 
ca alaţi oameni apucători, nedirepţi, curvari, sau ca acest vamăş. Postescu-mă de 

                              
1 Menţionăm că am consultat pentru verificare şi unul dintre textele care a fost tipărit la 1643, 

aflat în custodia bibliotecii municipale „C. Sturdza” din Bacău.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:04 UTC)
BDD-A31 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 337

daori într-o săptămînă şi dau a dzeacea din cît agonisesc.” Iară vamăşul sta 
departe, nu vrea nice ochii să-ş rădice cătră ceriu, ce să bătea în piept şi dzicea: 
„Doamne, milostiv fii mie păcătosului!”  

Iară grăesc voaă că pogoră acesta mai dirept în casa sa, decăt acela, că 
hiecine cela ce să va înălţa smeri-să-va, iară cela ce să va smeri înălţa-să-va. 

                           (Cazania, ed. J. Byck 1943: 7) 
 
Se afirmă uneori că discursul teologic este un discurs uşor de înţeles şi de 

aplicat în practică, însă înţeles de către fiecare într-o manieră proprie. Considerăm 
că această subiectivitate este consecinţa firească a unui act persuasiv prin care un 
text religios devine un discurs religios.  Astfel, în orice proces de comunicare, şi 
implicit în orice proces de semnificare (Cmeciu 2005: 51) există „un faire 
persuasiv (care aparţine enunţătorului) şi un faire interpretativ (care aparţine 
destinatarului)” (Greimas 1975: 11). 

Legătura2 dintre subiectul religios (S1), care poate fi întrupat de preot, şi 
destinatarul religios (S2), întrupat de enoriaşul (credincios) implică două tipuri de 
modalităţi secvenţiale: într-o primă etapă vouloir (faire/ savoir), iar, în a doua etapă  
devoir (faire/ croire). Dacă ne limităm la S1 vouloir = S2 vouloir (voinţa persoanei 
care reprezintă metonimic biserica coincide cu voinţa credincioşilor), vom avea 
acordul specific persuasiunii. Convertirea lui vouloir în devoir înseamnă, de fapt, o 
încălcare a normei discursului persuasiv şi, în consecinţă, o instaurare a discursului 
manipulator. S1 vouloir = S2 devoir (voinţa preoţilor se transformă în datoria 
credincioşilor). 

Vouloir şi devoir pot fi traduse pragmatic prin faire faire, sau, cognitiv, prin 
faire croire: 

F1{S1---F2{S2---(S3   O)}3 
În ambele cazuri, între cei doi participanţi există un contract judiciar bazat pe 

încredere mutuală (Greimas 1975: 122) care, în cazul discursului religios, va 
stipula următoarele: subiectul crede face ceea ce spune (transmite cuvîntul 
Domnului), iar destinatarul are încredere că subiectul spune adevărul. Suntem de 
părere că această încredere sau „a determina pe y să creadă w pentru a-l determina 
să facă z” este, de fapt, fundamentul autopersuasiunii (Kapferer 2002: 168), proces 
axat pe o identificare cognitivă cu actanţii din textele evanghelice.  

 
2.1. Textul evanghelic în Cazania mitropolitului Varlaam  
În cuprinsul cuvîntărilor, Varlaam explică textul pericopelor, dînd învăţături de 

suflet folositoare, învăţături pe care, adesea, le adaptează împrejurărilor, 
evenimentelor. Introducerea subliniază importanţa zilei respective şi atrage atenţia 

                              
2 În Cmeciu, Camelia  (2005: 73) am oferit o analiză asemănătoare pentru actul persuasiv şi cel 

manipulator în discursul politic.  
3 Schema (Courtés 1991: 109) poate fi citită astfel: subiectul manipulator, expeditorul S1 face aşa 

încît (=F1) subiectul manipulat (S2=) realizează (=F2) conjuncţia sau în caz de eşec, disjuncţia între 
un subiect de stare (=S3) şi un obiect de valoare (=O). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:04 UTC)
BDD-A31 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 338

ascultătorului asupra temei, care constă în comunicarea pericopei evanghelice şi 
tratarea ilustrată a textului, prin comparaţii, asemănări şi imagini plastice şi 
intuitive, urmată la rîndul ei, întotdeauna, de încheiere sau  altfel spus în limbaj 
pedagogic, de fixarea cunoştinţelor, dominată de un puternic conţinut moralizator, 
în care autorul insistă ca ascultători săi să şi aplice învăţătura respectivă la viaţa 
zilnică. În lipsa altei forme de învăţămînt pentru popor la jumătatea secolului al 
XVII-lea, predica a reprezentat pentru români, ca de altfel şi pentru alte popoare 
europene, un act de progres : Călătoria noastră în această lume iaste foarte 
sîrguitoare, ca o apă repede ce cură. Aşa şi noi curăm şi ne apropiem de moarte, şi 
zilele noastre trec ca o umbră de nour fără ploaie (p.370)…Călătoreşti în această 
lume cum ai înota pre o mare cu valuri şi cu vînturi rele, unde sunt în toate dzile 
furtuni de scîrbe…Că cumu-I în mare de înghit peştii cei mari pre cei mici, aşea şi  
într-această lume cei puternici pre cei neputernici (Ibidem). 

Şi în cazania care-i are ca protagonişti pe fariseu şi pe vameş, găsim acelaşi 
model: prezentarea textului evanghelic propriu-zis, şi apoi descifrarea sensurilor 
mai adînci pe care aceasta le are, încercînd să o facă cît mai accesibilă pentru 
ascultătorii săi şi mai apoi pentru cititori, ştiut fiind că Varlam a ţinut aceste predici 
în faţa norodului, de la amvonul mitropolitan. Astfel, Varlaam se înscrie în ceea ce 
Henri Wald (1983: 161) numeşte „accesibilitatea – un atribut al comunicării”. 
Mitropolitul Varlaam a reuşit în secolul al XVII-lea să îl determine pe receptorul 
(credincios) român să parcurgă „cu mintea cîmpul semnificativ care se formează 
între codul sensibil şi informaţia inteligibilă.” (Wald 1983: 161). 

Pentru a fi pe înţelesul publicului său medieval, Varlaam recurge la anumite 
asocieri cu elemente sociale din realitatea contemporană lui. Această accesibilitate 
a textului poate fi interpretată prin teoria integrării conceptuale („conceptual 
blending”) a lui Gilles Fauconnier şi Mark Turner (2002). Potrivit celor doi autori, 
reţeaua pe care se axează metafora este constituită din două spaţii „input” care 
prezintă două structuri total diferite şi reprezintă un mijloc cognitiv de a înţelege 
procesul mental al celui care interpretează. Astfel, reţeaua cognitivă la care recurge 
Varlaam este constituită pe următoarele spaţii mentale: 

- spaţiul „input”1: părinţii şi dascălii bisericii ortodoxe; 
- spaţiul „input” 2: împăraţii care îşi trimit „voinicii la războiu” şi pentru 

izbîndă le promit recompense; 
- spaţiul generic: lupta împotriva răului 
- spaţiul nou creat: credincioşii ortodocşi sunt trimişi să lupte cu forţele răului, 

simbolizate prin diavol, „ucigătorului celui de suflete”, iar armele cu care trebuie să 
se înarmeze un bun creştin sunt „postul şi cu ruga” „şi să-o omorăm cu smerenia”. 

 
3. Structura narativă a parabolei evanghelice a fariseului şi a vameşului 
Programul narativ al textului pune în scenă, succesiv, mai întîi un proces de 

degradare, al cărui subiect este fariseul, şi apoi un al doilea proces, de recuperare 
care îl are ca protagonist pe vameş. Ambii subiecţi semiotici încearcă să realizeze o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:04 UTC)
BDD-A31 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 339

stare de joncţiune cu obiectul abstract „iertare”, ruga devenind acţiunea simbolizată 
prin verbul a face.  

Organizarea narativă asigură coerenţa elementelor unui fragment în succesiunea 
logică. Ea legiferează, ordonează trecerea de la o stare iniţială către una finală prin 
intermediul unei transformări. Stările şi metamorfozele acestea pot fi transmise sub 
forma unor relaţii de opoziţii a căror finalitate pragmatică este (auto)cunoaşterea şi 
care pot fi reprezentate prin careul semiotic4 (Greimas 1975: 151). Un prim nivel 
de lectură realizat după rugăciunea fariseului se poate reprezenta astfel:  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Considerate elemente ale unei structuri elementare de semnificaţie (Greimas 

1975: 174), relaţiile de contrarietate (fariseu versus vames; virtuos versus păcătos), 
contradicţie (virtuos versus non-virtuos, păcătos versus non-păcătos) şi implicaţie 
(non-păcătos → virtuos; non-virtuos → păcătos) reprezintă un micro-univers 
semiotic al propriei identităţi. Aceste opoziţii nu trebuie înţelese ca antagonism 
între două persoane, ci între două  simboluri. Izotopia narativă prezintă povestea 
fariseului şi a vameşului ca o succesiune de evenimente ai căror actori sunt fiinţe 
însufleţite care acţionează după modele de viaţă proprii. Conţinutul opozant al 
textului se articulează pe două izotopii (cea a cunoaşterii şi cea a practicii), în care 
izotopia cunoaşterii nu se referă la cunoaşterea ca atare, ci la autosuficienţa care 
poate naşte din această cunoaştere şi care duce la o depărtare de valorile morale în 
cazul fariseului. 

 
 

                              
4 Cele două tipuri de negaţie (contradicţia şi contrarietatea) şi relaţia de implicaţie vor forma un 

careu semiotic (Greimas 1975: 55) care este, de fapt, o reinterpretare a pătratului lui Boethius. Acest 
careu este construit pe „regulile de injuncţiune ale unui sistem care descriu, prin definiţie, 
compatibilităţi şi incompatibilităţi (un sistem lipsit de incompatibilităţi nu ar putea fi ordonat). În 
raport cu manifestarea, aceste reguli apar ca nişte prescripţii (injuncţiuni) şi, respectiv, interdicţii 
(injuncţiuni negative)” (Greimas 1975: 155). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:04 UTC)
BDD-A31 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 340

3.1. Participanţii semiotici: fariseu versus vameş 
Fragmentul debutează, nu întîmplător cu propoziţia „Dzise Domnul pilda 

aceasta...” în care folosirea lexemului pilda atrage atenţia asupra semnificaţiilor pe 
care această scurtă naraţiune le conţine. Ceea ce urmează a fi povestit  reprezintă o 
parabolă ce trebuie descifrată iar învăţăturile din ea sînt de urmat.  

Lexemul pildă este de origine maghiară şi înseamnă ”ceea  ce poate servi drept 
învăţătură, drept model de urmat, drept termen de comparaţie” (DEX, s.v.). Sensul 
acesteia se degajă dintr-un complex de elemente. Mai întîi observăm că textul  se 
prezintă ca un sistem de opoziţii binare, pe care le-am prezentat mai sus. Această 
relaţie antagonică este susţinută şi de perspectiva lingvistică prin care pot fi 
interpretate primele rînduri. Sistemul binar este determinat lingvistic prin 
numeralul cardinal cu valoare adjectivală doi. La început, cele două personaje  sunt 
caracterizate prin aceleaşi trăsături semantice, seme:[+ uman], [+ animat], [+egal] 
din punct de vedere social, oameni, fără nici o altă amprentă,  care intră într-o 
biserică să se roage, pentru ca apoi diferenţele dintre ei, sugerate prin intermediul 
pronumelor nehotărîte  unul, altul,: unul fariseu, iară altul vameş să delimiteze mai 
clar diferenţele dintre cei doi pe multiple planuri: social, religios, profesional. 
Relaţia sintactică dintre cei „doi oameni” este una de adversitate, deoarece 
conjuncţia  iară sugerează chiar un contrast tematic. Fariseul se roagă cu mîndrie,  
scoţînd în evidenţă lucruri care să-l aşeze, conform ierarhiei pe care singur şi-a 
stabilit-o pe o treaptă superioară, undeva deasupra tuturor. El nu se compară cu unii 
oameni, ci cu restul colectivităţii. Faţă de toţi ceilalţi el apare cel mai bun: „nu 
sămtu ca alalţi oameni apucători, nedirepţi, curvari”. În acest punct, în text se 
conturează o altă serie opozitivă individul  împotriva colectivităţii, fariseul care se 
desprinde prin însuşirile pe care şi le atribuie,  de comunitatea căreia îi aparţine: 
fariseu vs colectivitate. Această nouă autopoziţionare printr-o aparentă excludere 
din propria clasă ne permite să distingem în fariseu un  „erou social” superior care 
consideră că ar trebui să fie iertat datorită faptelor bune pe care le face în timpul 
săptămînii „dau a dzecea din cît agonisesc”. 

În textul de la 1643 Varlaam actualizează informaţia pe care textul o prezintă 
prin explicitarea unei tradiţii pe care o aveau evreii din acea vreme, conform căreia 
posteau două zile pe săptămînă şi dădeau bisericii a zecea parte din bunurile pe 
care le aveau: „Într-aceaea vremea avea obiciaiul Jidovii de postiia doaă dzile într-
o săptămînă şi da bisericei a dzecea din tot cît avea. Pentr-aceaea şi fariseul să 
lăuda că posteşte şi dă a dzecea lui Dumnedzău din tot cît are” (p. 10). Relaţia de 
opoziţie  fariseu vs  vameş este marcată lingvistic prin conjuncţia disjunctivă „sau” 
care marchează excluderea vameşului din  seria celor care i-ar putea sta alături 
fariseului în ceea ce priveşte faptele meritorii: „sau ca acest vameş”.  

Din nou se creează un clivaj mental între ceea ar trebui să facă un fariseu, 
conform definiţiei şi ceea ce face şi spune actorul acestei scene. Fariseul îi 
osîndeşte pe toţi ceilalţi oameni, se ridică pe sine, prin mîndrie deasupra tuturor, 
încălcînd astfel un precept moral al ortodoxismului al cărui practicant fervent se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:04 UTC)
BDD-A31 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 341

doreşte a fi: „iubeşte-ţi aproapele ca pe tine însuţi”, în care aproapele trebuie să fie 
atît străinul cît şi cel cunoscut. În acest punct, textul se articulează pe două noi 
paradigme (mîndrie versus iubire). Însă considerăm că tocmai actul de a judeca pe 
alţii, realizat de fariseu, determină faptul că reprezentarea acestora trebuie să atingă 
un al doilea nivel de lectură unde mândria asociată fariseului va deveni o relaţie 
nepermisă, pe când iubirea asociată oricărui bun creştin reprezintă o relaţie 
permisă:  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Pe axa iubire versus non-iubire nu este vorba despre antonimul lexical al 

substantivului „iubire”, adică „ură”, ci despre  nepunerea în practică a ideii de 
iubire în sensul dogmei creştine. Acest text poate fi interpretat printr-un careu 
semiotic al elementelor deictice spaţiale mentale de apropiere şi distanţare: 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Această reprezentare nu semnifică doar o poziţionare spaţială de proximitate 

fizică, ci, de asemenea, o apropiere de cei necunoscuţi pe care poţi să-i simţi 
aproape.  

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:04 UTC)
BDD-A31 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 342

3.2. Rugăciunea – act semiotic gestual 
Vameşul este introdus în planul naraţiunii prin intermediul conjuncţii „iar” care 

are rolul de a marca o simultaneitate temporală: „Iară vamăşul sta departe, nu vrea 
nice ochii să-ş ridice cătră ceriu”. Maniera în care cei doi se roagă ne permite să 
vorbim despre o semiotică a gestualităţii centrată tot pe o serie opozitivă: interior 
vs exterior. Fariseul „să ruga întru sine”, deşi faptele pe care le enumerează ar 
trebui să-i aducă laude, însă aşa cum afirmă Varlaam: „Lucrurile lui cu adevărat era 
bune, iară gură avu rea”, în timp ce „vameşul [...] să bătea în piept şi dzicea 
«Doamne, milostiv fii mie păcătosului!», în care acţiunea de a se bate cu pumnul în 
piept nu trebuie interpretată  în sensul unui act nejustificat de orgoliu, de mîndrie, 
ci, dimpotrivă ca un mijloc autopunitiv prin care vameşul îşi recunoaşte, prin 
rugăciune numeroasele greşeli. 

Opoziţia dintre cele două personaje, datorată statului lor social, manierei de a-şi 
arăta sau nu credinţa este adîncită prin evoluţia acestora. Şi unul şi celălalt se 
roagă, însă nu la fel, şi acest fapt atrage oprobriul, pentru fariseu şi simpatia pentru 
vameş. Cele două personaje ale pildei au o evoluţie inversă, iar fariseul poate fi 
considerat adjuvant în stabilirea performanţei finale a vameşului. Personajele  sunt 
localizate doar spaţial nu şi temporal „într-o biserică”. Această plasarea în 
atemporalitate le conferă calitatea de model unuia (vameşul) şi antimodel pentru 
celuilalt (fariseul). Valorile pozitive, enunţate cu făţărnicie de către fariseu 
(smerenie, generozitate, cuvioşenie), definite prin raportare la simbolul „om” sunt 
manifestate, indirect de către vameş. 

În faţa divinităţii, fariseul şi vameşul sunt „doi oameni” care simbolizează două 
categorii de oameni, după cum precizează şi mitropolitul moldovean:  „Căci că 
doaă ceate de oameni sămt în lume, adecă direpţii şi păcătosii”. Direpţii sunt la 
început reprezentaţi de fariseu, iar păcătoşii de vameş. Primul care se roagă este 
fariseul, care, în ruga adresată divinităţii îşi aduce sieşi laude pentru calităţile pe 
care le are şi pe care, prin categoria socio-religioasă căreia îi aparţine îşi impune să 
le aibă, iar termenul lui de comparaţie este chiar vameşul care se ruga, în tăcere, 
alături. La nivel cognitiv, persuadatorul religios, prezintă destinatarului o imagine 
negativă a competenţelor sale, îl denigrează, am putea spune, pînă în punctul în 
care cel în cauză va reacţiona pentru a oferi despre sine o imagine de „marcă” 
pozitivă. Avem aşadar o asumare a unor poziţii antagonice privite ca roluri 
actanţiale: fariseu vs vameş. Din acest punct de vedere putem face observaţia că 
cele două personaje nu îşi îndeplinesc „rolul” actanţial conform previziunilor 
lingvistice, doi oameni intră într-o biserică, iar apoi această binaritate,  „doi 
oameni”, este mai apoi divizată în: 

- un fariseu: 1.„membru al unei grupări politico-religioase la vechii evrei”, 
2.„om ipocrit, făţarnic” (<gr.φαρισαϊοζ , prin intermediul sl. farisĕei, DER, 3281) 
sau după cum explică însuşi Varlaam „într-aceaea vreame fariseii era aleşi dintr-
alţi oameni pentru postul şi pentru direptatea ce avea, şi era cinstiţi şi lăudaţi de 
oameni buni”; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:04 UTC)
BDD-A31 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 343

- un vameş „dregător însărcinat de domnitor cu încasarea veniturilor vămii” 
(< magh. vamos) explicat în textul de la 1643 drept: ”vamăşii să chiema ceia 
ce cumpăra veniturile domnilor şi le precupiea[...] Fiiară sălbatecă iaste 
vamăşul.”  

Personajele pot fi grupate, prin contrast prin trăsături care să-i apropie sau să-i 
opună. Putem vorbi despre trăsături socio-profesionale (ambii aparţin aceleiaşi 
comunităţi, unul este foarte respectat în interiorul acesteia, constituind un model 
demn de urmat, celălalt se află la polul opus), dar şi despre trăsături geografico-
religioase care îi pot apropia sau nu (şi fariseul şi vameşul au aceeaşi religie, intră 
în aceeaşi biserică  cu scopul de a se ruga aceleiaşi divinităţi). Astfel,  prin evoluţia 
lor, cele două personaje vor fi  redefinite. Fariseul  devine cel mai puţin apropiat de 
perspectiva de a fi primit în „casa” cerească, prin maniera în care aplică două verbe 
a şti şi a face, ilustrînd astfel sensul figurat al lexemului fariseu „om făţarnic, 
ipocrit, prefăcut” (DEX, s.v.). 

Rolul învăţătorului este de a coordona, din umbră, de a „croi” prin cuvinte, de a 
exercita astfel o influenţă, nu asupra acţiunii pragmatice a celor din jur, ascultători 
sau cititori, ci asupra competenţei lor modale deontice (cum ar trebui să facă-
devoir/faire). 

 Mesajul transmis în finalul textului prin jocul dintre a fi smerit şi a se înălţa: 
„cela ce să va înălţa smeri-să-va, iară cela ce să va smeri înălţa-să-va” lasă aparent 
vacant postul de destinatar al acestui „cuvînt” transmis prin parabolă. Scheletul 
textului ar putea corespunde unui alt text, cu alţi protagonişti, în alte împrejurări şi 
de aici şi valoarea textului evanghelic. Oricare dintre ascultători sau cititori va fi 
fost cîndva fariseu sau vameş. 

O altă caracteristică importantă a textului o constituie simetricitatea pe care i-o 
conferă aproximativa identitate între început şi final. La începutul textului, cuvîntul-
cheie era „oameni”. În final  folosirea unui alt pronume din categoria pronumelor 
nehotărîte, alături de „unul, altul” şi anume „hiecine”, variantă palatalizată arhaică,  
specifică variantei literare nordice pentru „fiecine” cu sensul „oricine”, trimite la 
imaginea generică a omului. 

Pentru cititorul de astăzi al textului nu pot trece neobservate „petele de culoare” 
care dau frumuseţe şi plasticitate textului. Limba în care îşi scrie textul mitropolitul 
moldovean este presărată cu arhaisme derivative: „nedireptu”, morfologice „daori”, 
fonetice „vamăş”, cu rostirea dură a labialei, „smeri-să-va”, „să bătea”, care 
notează velarizarea  consoanei „s”.  

Analiza textului Cazaniei pune în valoare noi valenţe ale personalităţii 
mitropolitului moldovean, candidat la scaunul patriarhal din Constantinopole. 
Varlaam ştie să accentueze acele cuvinte şi situaţii din care textul pare să renască 
într-o altă formă, făcîndu-l cît mai accesibil pentru cei pe care îşi doreşte să-i 
înveţe, tălmăcindu-le  învăţăturile lui Hristos. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:04 UTC)
BDD-A31 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 344

Bibliografie 
 
Austin, John Langshaw, 1975, How to Do Things with Words, Oxford University Press, 

Oxford 
Carpov, Maria, 1999, Prin text dincolo de text, Editura Universităţii „Al. I.Cuza”, Iaşi 
Chruszczewski, Piotr P., 2002, The Communicational Grammar, Logos Verlag, Berlin  
Cmeciu, Camelia-Mihaela, 2008, Introducere în semiotică, Editura «EduSoft», Bacău 
Courtés, Joseph, 1991, Analyse semiotique du discours. De l’ enonce à l’ enonciation, 

Hachette, Paris 
Courtés, Joseph, 1976, Introduction à la sémiotique narrative et discursive:  méthodologie 

et application (préface de A. J. Greimas), Hachette, Paris 
Ciorănescu, Al., 2001, DER - Dicţionarul  etimologic al limbii  române, Ed. Saeculum, 

Bucureşti 
Drugă, Luminiţa, 2007, Carte romănească de învăţătură. Studiu Lingvistic, vol. II, Editura 

«EduSoft», Bacău 
Fauconnier, Gilles, Turner, Mark, 2002, The Way We Think. Conceptual Blending and the 

Mind’s Hidden Complexities, Perseus Books Group 
Greimas, Julien, Algirdas, 1975,  Despre sens,  traducere de Maria Carpov, Editura 

Univers, Bucureşti 
Kapferer, Jean-Noël, 2002, Căile persuasiunii – modul de influenţare a comportamentelor 

prin mass media şi publicitate, trad. Lucian Radu, comunicare.ro, Bucureşti 
Maingueneau, Dominique, 2007, Analiza textelor de comunicare, Institutul European,  Iaşi 
MDA, Micul Dicţionar Academic, 2002, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti  
 Varlaam, 1943, Cazania, ed. J. Byck,  Editura Fundaţiei Regale, Bucureşti  
Searle, John, 1969, Speech Acts. An Essay in the Philosophy of Language, Cambridge University 

Press, Cambridge 
Wald, Henri,  1983, Ideea vine vorbind, Editura  „Cartea Românească”, Bucureşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:04 UTC)
BDD-A31 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

