
MERIDIAN CRITIC No 1 (Volume 34) 2020 
 

 
 

 
Euphorion, o carte-manifest 

 
 

 
Paraschiva LIVADARU (MIRON) 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 

mironcostina@yahoo.com 
 

______________________________________________________________________ 

 

Abstract: The publication of the volume Euphorion marks the editorial debut of the literary 
critic Nicolae Balotă. This book is a manifesto for the kind of criticism that the exegete 
proposed, stating precisely its aesthetic and philosophical concepts and formulating a clear 
concept about art. Euphorion brings to attention a vast critical program combining the 
assimilation of existing viable elements in Romanian criticism and the orientation to the 
evolution of critics by opening the axiological perspective, reflexivity, etc. This trend is 
rooted in the poetics of the Literary Circle of Sibiu, where the Euphorion project was 
born, that aims to integrate the Romanian values into the European ones. 
Keywords: literary criticism, manifesto, axiological, reflexivity, European values. 

 
 
Titlul volumului Euphorion (1969), care marchează debutul editorial al lui Nicolae 

Balotă, face referire la personajul ghoetean, dar, mai important decât atât, readuce în 
atenţie, după mulţi ani, euphorionismul Cercului literar de la Sibiu. De aici se iveşte o 
întrebare firească: Ce reprezintă Euphorion pentru viziunea sa critică?  

Volumul propune eseul ca formă supremă de angajament al criticului literar, fiind 
construit pe un schelet estetico-filosofic şi îmbogăţit prin valori morale şi prin pathos-ul 
ideilor cu scopul de a trasa o nouă direcţie criticii literare, armonizând-o cu cea europeană 
şi particularizând-o prin amprenta spirituală puternică, pentru ca, mai apoi, să o încifreze 
prin intermediul vorbirii indirecte (chiar dacă se ivea „dezgheţul” unei primăveri a libertăţii 
de creaţie, pericolul era iminent, iar cenzura, prezentă, motiv pentru care N. Balotă îşi alege 
acele repere, cărţi, opere, situaţii care i se potrivesc, având şansa de a se divulga necontenit). 
De aceea, alegerea titlului primului său volum reprezintă atât „moartea” şi resurecţia 
autorului (nouă ani de anchete, izolare şi recluziune urmaţi de „primăvara românească” 
resimţită după 1964), cât şi asocierea cu principiile care stau la baza direcţiei pe care o 
propune pentru critica literară.  

Între viziunea lui Balotă asupra criticii literare şi poetica Cercului Literar de la Sibiu se 
manifestă o influenţă catalitică în dublu-sens, dar trebuie să precizez că exegetul îşi merită 
statutul de octar de caro în ierarhia Cercului, deoarece şi-a construit opera în afara referinţei la 
Cerc, păstrând, totuşi, o legătură de fidelitate cu trecutul său cerchist. Euphorionul comun 
„murise tânăr, odată cu tinereţea noastră” [Balotă, 1999: 53]. De aceea, pentru el, 
Euphorion renăscut devine „un simbol al morţii şi transfigurării artei şi a artistului” [Balotă, 
1999: 94], făcând legătura cu dubla sa vocaţie: prima orientată spre spiritualitate şi meditaţie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Paraschiva LIVADARU (MIRON) 
 

112 

mistică, iar cea de-a doua spre reflecţie filosofică şi construcţie literară, astfel, ivindu-se 
ocazia unei împăcări fertile. 

Euphorion a apărut nu doar în urma unui efort creator, ci şi al unui efort fizic al 
autorului care a participat activ la procesul tipăririi, cărând plăcile de plumb şi ajutând la 
cules, „mereu negru până la coate” [Balotă, 1999: 96]. Textul cu litere Bodoni (format ales de 
Balotă) a fost bun de tipar în 13 martie 1969. Tot acest efort al creaţiei marcat de „bătălii 
cu cuvintele” şi, apoi, de febra pregătirilor pentru tipar demonstrează entuziasmul acestui 
debut târziu care oferea „sentimentul euforic al unei împliniri” [Balotă, 1999: 98]. 
Mulţumirea era cu atât mai mare cu cât „Euphorion a fost primit cu salvă de articole şi 
cronici elogioase. De la o zi la alta nu era revistă literară sau publicaţie care să nu-mi solicite 
interviuri, articole, care să nu dorească să aibă câteva rânduri de la mine. Revista Argeş îmi 
acorda premiul ei” [Balotă, 1999: 97], spunea eruditul în Prologul ediţiei a II-a a vol. 
Euphorion. Critica de întâmpinare a fost într-adevăr elogioasă, însă, considerăm că miezul 
nu a fost descifrat eficient şi cuprinzător, nu a fost dezvăluit. Mai mult decât atât, 
Euphorion devine „cartea dopului de şampanie” [Uricaru, 2000: 96] deoarece: 

 
„Cu o viteză incredibilă au apărut traduceri, recenzii, sinteze, istorii, eseuri şi totul 

se petrecea frenetic de parcă undeva, cineva şoptea la urechea fiecăruia – grăbeşte-te, 
grăbeşte-te, totul se va spulbera ca puful auriu în vânt! Este o imagine dintr-un vis şi de 
fapt acei ani ‘68- ‘71 au fost şi au trecut ca un vis pentru că de fapt erau neadevăraţi. 
Neadevăraţi în esenţa lor – ca mesaj, ca realizare, ca efect. […] ei, şi dintre ei, Nicolae 
Balotă cel mai mult şi mai bine – ştiau.” [Uricaru, 2000: 97-98] 
 
Este evident faptul că Eugen Uricaru are dreptate: ei, cerchiştii, ştiau. Nicolae 

Balotă ştia cel mai bine, dacă ne gândim la numeroasele articole publicate în această 
perioadă, la faptul că se reînscrie la doctorat şi îl finalizează şi căîncearcă să regrupeze Cercul 
în jurul Familiei într-o perioadă în care chiar Negoiţescu „purtătorul stindardului 
euphorionic” [Balotă, 1999: 94] se îndepărtase de acesta: „Când am ieşit din închisoare şi 
ne-am întâlnit, mi-am dat seama că se depărtase mult de idealul acesta de altădată al Cercului 
literar, ideal estetic în primul rând, la făurirea căruia contribuise mai mult decât fiecare 
dintre noi” [Balotă, 1999: 94]. În aceşti 20 de ani de la debutul său în Revista Cercului literar1 
în 1945 şi până la eliberarea sa din domiciliu obligatoriu în 1964, Balotă nu deschide nicio 
revistă literară sau de cultură („Pentru mine, lumea literaturii oficiale din anii `45- `65, 
talentaţi sau impostori nu exista deloc” [Balotă, 1999: 50]) şi lucrează, între cele două 
arestări, pentru sertar cu o „fervoare monastică” [Balotă, 1999: 66]. În 1954-1955, înaintea 
celei de-a doua arestări, Balotă scrie Caietul albastru (prima ediţie publicată în 1998), un 
jurnal în care alternează însemnările zilnice ale evenimentelor cu reflecţii filosofice, 
meditaţii religioase şi critică literară. Eseul Thomas Mann, un ales? a fost citit în 1955 în 
cadrul Cercului literar şi face parte din volumul Euphorion.  

În 1964-1968, Balotă este cuprins de o „adevărată bulimie” [Balotă, 1999: 44] 
datorită dezgheţului resimţit în această perioadă. Cu aceeaşi înverşunare lucrează şi la 
volumul cu care debutează, Euphorion fiind o construcţie ce impresionează atât calitativ, cât 
şi cantitativ, însumând aproximativ 700 de pagini. Volumul cuprinde trei părţi: Partea întâi 
intitulată Perspective cuprinde o serie de eseuri în care stabileşte limitele teoretice pentru 
eseu, poezie, roman. Tot în prima parte regăsim eseul Moartea şi transfigurarea lui Euphorion 

                                                                 

1 Nicolae Balotă debutează în primul număr al „Revistei Cercului literar”, apărut în ianuarie 1945, cu studiul 
Mihail Ralea – „Între două lumi”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Euphorion, o carte-manifest 
 

 

113 

care oferă cifrul volumului şi în care este formulată clar concepţia despre artă a lui Balotă. 
Articolul-program Pentru o direcţie nouă în critica literară încheie partea introductivă şi cuprinde 
o serie de eseuri în care autorul meditează la statutul criticii pentru ca, mai apoi, să 
stabilească o nouă direcţie pentru conştiinţa critică. 

În partea a doua, Profiluri şi exegeze, porneşte alături de Blaga (căruia îi datorează 
întâlnirea cu filosofia culturii şi cu Poezia) şi încheie cu Eliade (care l-a inspirat pentru 
hermeneutica pe care o propune), iar în partea a treia călătoreşte prin epoci şi curente 
culturale, aşa cum sugerează şi titlul Argonauţi ai secolului XX. Impresionantul volum este 
caracterizat de atenţia asupra detaliilor. Aşadar, şi eseurile care deschid această ultimă parte 
poartă semnificaţii profunde: eseul Impasul lui Ulise îl aduce pe autor în atenţia publică după 
cele două arestări şi după 20 de ani de la publicarea în primul număr al Revistei Cercului 
Literar, dar promovează şi valorile respinse de ideologia comunistă, iar cel scris la moartea 
lui Thomas Mann (Thomas Mann, un ales?) şi citit în cadrul Cercului Literar de la Sibiu 
surprinte atât vâna întregului, dar şi suferinţe ascunse, deoarece a fost şi motivul unor lungi 
anchete în timpul celei de-a doua arestări. Evident, alegerile cărturarului nu sunt 
întâmplătoare, nici măcar nu se bazează pe simple afinităţi, ci pe experienţele prin care se 
identifică şi prin care transcende, pornind de la ideea conform căreia „cunoaştem, ieşind 
din noi înşine, născându-ne iarăşi şi iarăşi, prin altul, în altul.” [Balotă, 1997: 433] şi 
continuă: „cu pretextul analizei unor texte ale lui Claudel puteam să scriu despre viziunea 
nespirituală unind văzutele cu nevăzutele, visibilia şi invisibilia, într-o mistică ordo amoris” 
[Balotă, 1999: 80]. Or, acest ordo amoris pare să fie elementul central al eseului critic al lui 
Balotă, chiar I. Negoiţescu vorbea despre faptul că, în cazul eruditului, „eseul critic se 
revendică de la o ordine afectivă” [Negoiţescu, 1975: 164].  

Întregul volum stă sub aparenţa lui despre, plecând de la partea teoretică şi apoi spre 
ultimele două părţi care se supun dublei sale vocaţii. Toate alegerile exegetului sunt marcate 
de „o chestiune de etică personală cu însemnate consecinţe asupra conştiinţei critice” 
[Stănescu, 1972: 178]. Vorbeam mai sus despre faptul că Balotă apelează la „măştile criticii” 
pentru a scrie şi pentru a se transcrie, într-o perioadă de pseudo-libertate. De aceea, în 
ediţia a doua a volumului Euphorion (ediţie aniversară care marchează 30 de ani de la 
publicarea primei ediţii, dar şi 75 de ani ai autorului), apărută în 1999, Balotă revine cu un 
Prolog care îi oferă posibilitatea unei recuperări intelectuale, pentru că dezvăluie câteva 
dintre intenţiile sale încifrate la momentul primei ediţii. Ţinând cont de aceste aspecte, 
susţinem ideea lui Petru Poantă care recunoaşte că „puţini l-am citit corect la apariţia sa 
publică în anii ‘60” [Poantă, 2000: 91]. De aceea, observăm că este necesară o recitire a 
operei sale pentru a construi această viziune integratoare care lipseşte şi care face obiectul 
acestei teze.  

Prima ediţie a volumului Euphorion a apărut în 1969 la Editura pentru Literatură, 
iar cea de-a doua la Editura Cartea Românească, în 1999. Ediţia a doua aduce ca element 
de noutate un Prolog de 92 de pagini scris în maniera Remember din Caietul albastru (fără 
notarea datei specifică unui jurnal). Balotă rememorează şi continuă în acest mod şirul 
evenimentelor întrerupt de arestarea de la începutul anului 1955. După ani de anchete, de 
cenzură şi de recluziune, găseşte soluţia pentru a scrie, pentru a împărtăşi fără a-şi expune 
direct intenţiile şi convingerile. Aflat la Lăteşti, o cârtiţă ce săpa sub casă îi oferă o 
experienţă tulburătoare, având imaginea unui alter-ego cu animalul din Vizuina lui Kafka 
(„Asemenea sobolului din Vizuina, îmi croiam drum de unul singur, în întuneric, atent la 
primejdiile din jur, însângerându-mi creştetul, ca şi acela, tot scurmând în lutul cuvintelor.” 
[Balotă, 1999: 14]) simte încă pericolul mereu prezent prin percheziţii inopinate. După 
eliberarea din domiciliu obligatoriu, decide că singura cale este să fie „cât mai ascuns, să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Paraschiva LIVADARU (MIRON) 
 

114 

înaintez... mascat” [Balotă, 1999: 18]. Aşadar, exprimarea indirectă, prin mediatori, îi oferea 
posibilitatea de a găsi pretexte literare pentru a atribui altora propriile sale reflecţii, critica sa 
literară îi oferea masca exegetică perfectă ce „ascundea şi revela în acelaşi timp” [Balotă, 
1999: 12]. Exprimarea aluzivă îi permite să-i aducă în eseurile sale pe filosofi sau teologi ce 
nu erau agreaţi de regim, să insereze motive religioase şi reflecţii filosofice, părând mereu 
că scrie despre alţii, dar întotdeauna mărturisindu-se pe sine, transformându-şi cititorul în 
complice („Cititorul meu, complicele meu!” [Balotă, 2007 II: 354]). Faptul că Balotă îşi 
începe Prologul cu experienţele de la Lăteşti este relevant pentru că această exprimare 
indirectă este modalitatea la care va apela în eseurile şi volumele sale publicate înainte de 
1989, începând cu articolele ce vor deveni parte integrantă a primului său volum. Ieşirea 
din Lăteşti coincide cu orizonturile unei „primăveri” ce îl impulsiona spre „a scrie, a 
împărtăşi măcar ceva din cele ce mă munceau, iată în ce doream să mă învestesc cu toată 
fervoarea” [Balotă, 1999: 18]. După încercări nereuşite de angajare, publică ca „negru” până 
îl întâlneşte pe Toma Pavel care se oferă să încerce să-i publice în Luceafărul un eseu despre 
arta lui Joyce. Impasul lui Ulise apare în revistă, testând „limitele libertăţii ” (după ce Joyce 
nu mai fusese pomenit de prin 1930). Eseul este apreciat, astfel, Balotă publică alte eseuri 
despre Claudel, literatura absurdului şi despre „Noul roman”. Notează în Prolog faptul că, 
publicând aceste articole, avea o dublă satisfacţie: 

 
„Pe deoparte aceea de a aduna pietre pentru o construcţie pe care o voiam în 

acelaşi timp teoretică şi critică. Pe de altă parte, aveam impresia că, prin fiecare pagină 
scrisă şi publicată, lărgeam câmpul posibilului, nu numai pentru mine, ci pentru orice 
creaţie literar-artistică liberă.” [Balotă, 1999: 41] 
 
În şirul evenimentelor relatate, urmează numirea la Familia unde stabileşte direcţia 

reviste şi încearcă să împlinească idealul euphorionic al cerchiştilor, aşa cum am discutat mai 
sus. Din articolele publicate în Familia se opreşte, bineînţeles, asupra eseului Pledoarie pentru 
autonomia eseului pentru a ne oferi motivul pentru care va deschide mai târziu partea 
teoretică a primului său volum cu reflecţii asupra condiţiei eseului şi eseistului: 

 
„Eseul îmi apărea ca o modalitate, mai bine zis ca o formă adecvată unei 

exprimări aluzive, potrivită exprimării celor oficial inexprimabile. El permite, îmi spuneam, 
înaintarea discursului pe căi interzise, sub măştile artei literare. Literatura oferă cele mai 
diverse travestiuri. Când spuneam în pledoaria pentru autonomia eseului, că eseistul, om al 
iniţiativei, poate deveni director de conştiinţă, răsturnător de valori, arbitru al gustului, mă 
gândeam la toate aceste ipostaze pe care – mărturisesc – doream să le adopt prin scrisul 
meu.” [Balotă, 1999: 58] 
 
Preocuparea pentru omul universal („Omul universal e un ideal. Un ideal cam 

orgolios, dar nobil. Şi foarte greu de atins” [Balotă, 2000: 72], spunea Balotă în 1944, iar în 
1945, scrie un eseu amplu despre Omul universal care este refuzat de la publicarea în Revista 
Cercului literar din cauza dimensiunilor sale.), ideal pe care Balotă îl are din adolescenţă, îşi 
capătă şi ea explicaţia, deoarece uomo universale era pentru exeget „figura tutelară a propriului 
meu destin, aşa cum credeam că se va configura el şi, pe plan mai puţin subiectiv, epura 
unui om al timpurilor ce aveau să vină” [Balotă, 1999: 67]. Vom constata, mai jos, că în 
paginile lui Euphorion, Balotă se proiecta pe sine şi chiar condiţia umană în acest ideal. 
Astfel, subliniază faptul că în condiţia umană este necesară o mutaţie cu evidente 
consecinţe asupra conştiinţei critice. Direcţia pe care o căuta pentru sine, o va prescrie şi 
altora, fiind conştient că: „exerciţiile mele critice aveau nevoie de o mai stringentă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Euphorion, o carte-manifest 
 

 

115 

fundamentare filosofică, mai exact antropologică şi axilogic-estetică, a intenţionalităţii ca şi 
a practicii critice” [Balotă, 1999: 80]. Lipsa de fundamentare filosofică este cea despre care 
Balotă mărturiseşte că i-a imputat-o criticii lui Călinescu, subliniind necesitatea unei 
recântăriri a valorilor.  

Tot în a doua ediţie, Balotă surprinde Zborul lui Euphorion, adică toată munca la 
primul său volum. Deoarece am discutat multe dintre aspectele pe care le prezintă aici, 
vom reţine în special că Balotă mărturiseşte: „nu era decât un început, dar în faptul însuşi 
de a fi început, de a fi putut în sfârşit începe, găseam o confirmare”. Astfel, vedea în 
publicarea primei sale cărţi deschiderea unui drum pe care l-a crezut imposibil de păşit 
vreme de mai mult de 20 de ani. 

Nu este scopul demersului nostru să stabilim dacă Nicolae Balotă este un ales (aşa 
cum face Balotă cu Thomas Man în eseul Thomas Mann, un ales?), dar dacă Balotă scrie 
despre alţii, scriind, de fapt, despre sine, atunci putem să extindem cercetarea lui asupra 
viziunii lui Thomas Mann şi să investigăm dacă cercul larg al operei lui Balotă are un centru. 
De aceea, voi investiga caracterul programatic al cărţii cu care debutează, iar pentru aceasta 
este necesar să răspund la cel puţin două întrebări care se impun şi anume: Prin ce se 
individualizează programul critic al lui Nicolae Balotă? Este Euphorion o carte-manifest? 

Eseul plasat la început (Pledoarie pentru autonomia eseului) proclama „libertatea de a 
începe” [Balotă, 1999: 55] fără de care creaţia nu se poate concepe, bineînţeles, în afara 
şabloanelor şi stereotipiei, a unei pseudo-culturi care ucidea orice iniţiativă liberă. Or, toată 
această ripostă la ceea ce închistările ideologice suprimau este strigătul libertăţii înscris într-
o filosofie a culturii: 

 
„nimic nu e mai străin de spiritul eseistic ca repetiţia lucrurilor comune, 

şabloanelor rostite apodictic, pseudo-cultura care evită prudent pericolul de a începe. 
Dimpotrivă, riscul iniţiativei, curajul de a încerca al spiritului înaintând în desişul plin de 
corespondenţe al artelor ca şi al naturii, marchează condiţia eseistului.” [Balotă, 1969: 9] 
 
Balotă vorbeşte despre deschiderea axiologică a eseului care este centrat pe prezenţa 

omului, considerând condiţia umană punctul de intersecţie al naturii şi culturii, subiectul 
oricărui eseu. Or, condiţia umană nu era înscrisă doar într-un dincoace al celor văzute, ci mai 
ales într-un esenţial şi interzis dincolo. Contextul politic nu permitea o astfel de îndrăzneală, 
de aceea, exegetul vede în critica eseistică posibilitatea de a depăşi limitele cenzurii, 
înaintând mascat, adică apelând la mediatori. Încifrându-şi textele, reuşea să nu-şi 
abandoneze chemarea care îl purta spre meditaţii religioase şi reflecţie filosofică. Această 
mască exegetică i-a permis să scrie despre convingerile proprii, despre teologi şi filosofi 
(primul său volum abundă în astfel de referiri), care nu erau agreaţi de regimul politic, i-a 
permis să rescrie „pe dedesubt” [Gheorghiu, 1983: 143] opera. Aceste măşti ale cărturarului 
sunt „măşti care ascund şi revelează totodată, acestea sunt ipostazele dublului său spiritual” 
[Boldea, 2008: 110] despre care putem spune că pentru Balotă reprezintă amprenta 
exegetică prezentă în toate scrierile lui de dinainte de 1989.  

Nicolae Balotă se opreşte în partea teoretică a volumului asupra mutaţiilor condiţiei 
umane din care rezultă o criză a artei şi, bineînţeles, a literaturii. În această etapă de trecere, 
exegetul identifică parametrii epocii noului în poezie şi roman, iar, mai apoi, stabileşte direcţia 
pe care critica ar trebui s-o urmeze pentru a evolua, însă Balotă nu uită să se raporteze la 
maiorescianism, un model critic cu autoritate care s-a impus tot într-o perioadă de criză.  

Poezia rămâne pentru eseist acea formă superioară altor arte, în acord cu ceea ce 
spunea Claudel că prin poezie se exprimă „sufletul însuşi”. Aplecarea sa spre lirica actuală 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Paraschiva LIVADARU (MIRON) 
 

116 

merge până la a contura o întreagă dezbatere în dialogurile sale imaginare din revista 
Familia (sub pseudonimul Barbu Dragoman, metodă lovinesciană), apoi reluate şi 
dezvoltate în volumul Euphorion. Din această dispută imaginară reiese că „mutaţia 
ontologică a omului” este „spaţiul celor mai autentice experimentări ale poeziei actuale” 
[Balotă, 1967: 12-13]. În Hermes sau voinţa de obscuritate în poezia nouă, eseistul stabileşte o 
triplă direcţie a poeziei moderne. Despre poezia nouă afirma că se află sub „zodia lui 
Hermes” [Balotă, 1969: 54], făcând referire la faptul că Hermes era mesagerul zeilor, cel 
care deţinea cheile, iar dacă ne amintim de cuvintele lui Arghezi2 „poetul nu-i decât un om 
care se joacă cu chei potrivite” [apud Balotă, 2007 II: 259]. 

Precizându-şi conceptul despre artă, Balotă se opreşte şi asupra „noului roman” a 
cărui geneză o fixează în „criza de creştere şi de agonie” [Balotă, 1969: 162] prin care trece 
romanul la mijlocul secolului al XX-lea. Or, criza „înseamnă şi judecată. Romanul a ajuns 
să se interogheze asupra lui însuşi” [Balotă, 1997: 222]; această explorare presupunând 
întoarcerea spre originile romanului. În Antinomiile romanului contemporan3(în vol. Euphorion), 
criticul ardelean evidenţiază faptul că romanul este specia literară unde apar cel mai clar 
contradicţiile fiind prin „excelenţă specie literară antinomică”. Anunţând o posibilă agonie 
sau mutaţie a genului, Balotă stabileşte antinomiile principale ale romanului. Nicolae Balotă 
manifestă o tendinţă de conciliere a extremelor, a antinomiilor, cum observă şi Ghidirmic 
[Ghidirmic, 1994: 190] care se referă la studiul Lucian Blaga, poet orfic, şi propune o 
panoramă a unei specii literare în care tensiunea interioară puternică se manifestă prin 
apariţia contradicţiilor. Antinomiile nu au scopul de a se exclude reciproc, ci ating eficienţa 
maximă prin „menţinerea tensiunii contrariilor”; cele 18 perechi antinomice funcţionează 
după principiul coincidentia oppositorum. 

Interesant este faptul că, după 27 de ani, Balotă vorbeşte deja despre „vechiul nou 
roman”. În Veteranii „Noului roman” francez[Balotă, 1994:365-374] este evidentă puterea 
profetică a cuvântului lui Balotă care afirma în Reflexii asupra „Noului roman” [Balotă, 1969: 
162-188] despre vremea când pieirea „Noului roman” se va întrevedea la orizontul înnoirii. 
Revenind la volumul său postdecembrist Parisul e o carte, observăm tendinţa de simetrie cu 
Euphorion în care stabilea geneza „noului roman” în literatura franceză pentru a marca 
ultimele zbateri ale acestui tip de roman: „azi, vechiul «Nou roman» este un obiect de studii 
şi de amintiri ” [Balotă, 1994: 365]. La momentul în care milita pentru un „nou roman”, 
eruditul era în acord cu spusele lui Alain Robbe-Grillet, care era reprezentantul noii 
formule a romanului, pentru ca în volumul Parisul e o carte să surprindă faptul că, după 1985, 
francezul a abandonat „noua” reţetă. 

Pentru Balotă, Euphorion rămâne „un simbol al morţii şi transfigurării artei şi a 
artistului” [Balotă, 1999: 94]. Cu toate că volumul a fost scris după 9 ani de recluziune, 
acesta nu este marcat de suferinţe personale, cifrul impresionantului op regăsindu-se într-o 
matrice de ordin spiritual (aşa cum mărturiseşte chiar autorul în Prologul ediţiei a treia a vol. 
Euphorion din 1999). De aceea, în eseul Moartea şi transfigurarea lui Euphorion încifrează esenţa 
întregului volum desprinsă dintr-o „conştiinţă a unei apocalipse a artei”. Astfel, Balotă 
pleacă de la ideile lui Hegel privind moartea artei, pentru ca, mai apoi, să mediteze asupra 
unei arte a morţii artei, bazându-se pe fundamente poetice surprinse la Hölderlin şi 
Eminescu. Or, elementul comun pe care Balotă îl asociază celor trei este sentimentul artei 
absolute legate de o lume sacră. În cazul lui Eminescu se opreşte asupra fragmentului Orfeu 
din Memento Mori pentru a surprinde motivul obsesiv al căderii, al prezenţei haosului în 

                                                                 

2 Balotă şi Negoiţescu îl vizitează, în iulie 1955, pe Arghezi în camera sa de la hotelul Rex din Mamaia. 
3 Apărut pentru prima dată în nr. 2 al revistei „Familia”, în 1967, p. 11. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Euphorion, o carte-manifest 
 

 

117 

mod continuu. Astfel, de sunetul Lirei este atârnată lumea, determinând naşterea şi 
prăbuşirea Cosmosului. Exegetul foloseşte versurile eminesciene pentru a surprinde 
conştiinţa modernă a crizei, a morţii artei ca sursă a unei arte noi. Moartea şi resurecţia Artei sunt 
surprinse cel mai bine în actul III al părţii a doua din Faust-ul goethean prin apariţia lui 
Euphorion, cel care caută să se elibereze din lumea profană. Astfel, Euphorion sub destinul 
său de fiinţă trecătoare „reprezintă arta în marea ei trecere” [Balotă, 1969:226]. 

Trimiterile la versurile eminesciene iniţiază în universul poeziei, aducând în atenţie 
lumea închipuirii caracterizată de sacru şi rodire, fiind bine ştiut, mai ai ales din caietele 
Jurnalului său, că Balotă este „un obsedat al rodirii”. Meditaţiile asupra statutului Poetului şi 
Poeziei surprind crisparea exegetului în continua căutare a Fiinţei, lait-motiv al scrierilor 
sale, motivând: 

 
„Poetul cunoaşte mai bine decât orice alt om al artei crisparea celui care, căutând 

Fiinţa – ceea ce este în sine şi pentru sine – află (uneori cel puţin) neantul. Nimic nu este 
fără rost pentru el. [...] Cuvântul poetic e invocare necontenită a Fiinţei, încercare de 
seducţie, de subjugare a ei.” [Balotă, 1969: 227] 
 
Balotă nu se limitează la a face aprecieri şi speculaţii asupra poeziei, ci mută terenul 

meditaţiilor la nivelul criticii. Astfel, face trimitere la Estetica lui Hegel, pentru a justifica 
necesitatea asocierii criticii literare cu Filosofia: „Prin faptul că opera de artă solicită 
judecata noastră, că supunem reprezentările unui examen critic al reflexivităţii, noi dovedim 
că nu mai vedem în ea o manifestare intimă a Absolutului” [Balotă, 1999: 300]şi continuă: 
„vorbind despre moartea artei o vede transfigurându-se, resorbindu-se în Filosofie, mijloc 
superior în ierarhia mijloacelor de exprimare a Absolutului” [Balotă, 1999: 301]. 

Eseul Moartea şi transfigurarea lui Euphorion este, de fapt, esenţa conceptului despre 
artă al criticului ardelean. Plasarea sa la sfârşitul primei părţi a volumului (parte teoretică) 
este strategică dacă ne gândim la afirmaţiile lui Adrian Marino: „orice program critic serios 
debutează prin a-şi preciza noţiunile estetice de bază, prin a-şi formula un concept limpede 
despre artă” [Marino, 1963: 17]. Or, Balotă îşi formulează clar conceptul despre artă, având 
această conştiinţă a trecerii artei prin ecluză, pentru ca, mai apoi, să-şi înscrie vastul program 
critic într-un amplu studiu intitulat sugestiv Pentru o direcţie nouă în critica literară. Răspunsul la 
întrebarea formulată în titlul eseului De ce facem critică literară? subliniază faptul că opera 
incită spiritul, impunând o permanentă luare de poziţie, iar conştiinţa critică devine un 
refuz al indiferenţei. Evident că plasarea acestui eseu la începutul studiului-program susţine 
ceea ce spuneam mai sus, accentuând preocupările exegetului legate de conceptul modern 
al artei şi continua căutare a Fiinţei (afirmaţiile fiind susţinute şi de spusele lui Marino: „A 
medita la statutul criticii înseamnă a aduce obligator în discuţie fiinţa şi condiţia artei 
literare” [Marino, 1963: 17]). Meditând la statutul criticii, Balotă conturează definiţia 
intenţionalităţii critice şi stabileşte linia directoare pe care o va urma în demersul său critic: 

 
„Există, aşadar, o dublă fundamentare antropologică şi axiologic-estetică a 

intenţionalităţii critice. Pe de o parte, conştiinţa critică este solicitată din afară, ascultă un 
apel şi răspunde. Pe de altă parte, literalitatea operei, în funcţie de valorile pe care le 
reprezintă, şi în primul rând de cele estetice, incită conştiinţa.” [Balotă, 1969: 243] 
 
Şi continuă în ediţia a II-a: 
 

„...înţelegând întreprinderea critică nu numai ca pe o tratare teoretică a literaturii, ci 
ca pe o hermeneutică aplicată spiritului subiectiv al creatorului şi al contemplatorului (al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Paraschiva LIVADARU (MIRON) 
 

118 

receptorului), spiritului obiectivat în opere literar-artistice şi, chiar spiritului obiectiv înscris în 
codurile normative ale unei şcoli literare, în convenţiile alese de un autor.” [Balotă, 1999: 81] 
 
Balotă afirmă că programul său critic era chiar mai „ambiţios” decât proiectele sau 

curentele criticii occidentale din acei ani, cele din urmă fiind „inerte” pe plan filosofic şi 
subordonate ideologic structuralismului, psihanalizei sau marxismului. „Apelul la 
deschidere” al eruditului izvorăşte din necesitatea integrării valorilor critice româneşti în 
circuitul criticii europene şi universale (idee împărtăşită şi de Adrian Marino) [Marino, 
1968], în dorinţa nu de copiere a criticii occidentale, ci de acordare la aceasta. Astfel, 
propune o direcţie nouă a criticii construită pe un solid fundament filosofic şi caracterizată 
de o deschidere axiologică. Membru al celei de-a „patra generaţii maioresciene”, Balotă 
construieşte un vast program critic despre care consideră că trebuie să înceapă cu o 
metamorfoză „în condiţia umană a criticului literar” [Balotă, 1999: 320]. Schimbarea de 
paradigmă pe care o propune îl atrage în celebra polemică: călinescieni (Eugen Simion, N. 
Manolescu) şi anti-călinescieni (N. Balotă, Ovidiu Cotruş etc). Despre critica lui G. 
Călinescu, Balotă considera că nu mai era conformă „exigenţelor” unei critici evolutive care 
presupune o „reîntemeiere filosofică” [Balotă, 1999: 83] şi o reaşezare a valorilor, astfel, nu 
putea accepta această modalitate critică ca fiind „un model de nedepăşit” [Balotă, 1999: 83]. 
Cu toate acestea, Balotă recunoaşte în scrisul lui Călinescu un potenţial în combaterea 
dogmatismului marxist care anihila orice libertate a creaţiei, considerând că „aparatul” lui 
Călinescu avea „în faţa unei critici refractare la înnoire, dogmatizare, sociologizante, 
schematizante, semnificaţia unui rostrum, a unui berbec de luptă de mare eficienţă.” [Balotă, 
1969: 256]; prin aceasta justificând numărul mare de „călinescieni”. 

În Direcţia nouă şi călinescianismul, Balotă vorbeşte despre faptul că din opera lui G. 
Călinescu „lipseşte un schelet filosofic-estetic” [Balotă, 1969: 257], într-o perioadă în care 
„critica se vrea pe sine filosofică şi estetică” [Balotă, 1969: 258], spre deosebire de Boileau, 
Saint-Beuve, De Sanctis şi Thibaudet care, deşi nu erau esteticieni, şi-au construit opera pe 
un filon estetic. Tot aici, Balotă vorbeşte şi despre maladiile secolului care şi-ar putea găsi 
antidotul în critica lui Călinescu. Gheorghe Grigurcu consideră „atacul la G. Călinescu [...] o 
îndatorire a înnoirii criticii” [Grigurcu, 2005: 67], chiar dacă îndrăzneala era limitată din 
cauza cenzurii care transforma totul într-un „ joc al nuanţelor de care azi trebuie să ţinem 
seama neapărat” [Grigurcu, 2005:67]şi într-un „dans al adevărului în raport cu convenţia, al 
cutezanţei în duet cu concesia, într-un spectacol incontestabil” [Grigurcu, 2005: 68], într-un 
document de epocă. În această dispută, Balotă se foloseşte de modelul maiorescian pe care 
îl propune ca model axat pe estetic şi filosofic devenit referinţă prin aceea că „a reuşit să 
reprezinte un principiu de autoritate” [Balotă, 1999: 87], atât de necesar într-o perioadă de 
tranziţie, criticul Junimii promovând valoarea prin critica sa judecătorească întemeiată pe o 
estetică a cuvântului. Ovidiu Ghidirmic apreciază ca fiind dubios şi hilar [Ghidirmic, 1994: 192] 
acest raţionament al întoarcerii la modelul maiorescian şi detaşarea de cel călinescian din 
prejudecăţi ale criticilor ardeleni. Nu suntem de acord cu această afirmaţie şi consider că 
este necesar să subliniem faptul că Balotă nu a minimalizat niciodată valoarea criticii 
călinesciene, ci doar a subliniat cursul acesteia care era în dezacord cu nevoile de înnoire ale 
literaturii şi chiar recunoaşte că „prin plăcerea de a mă pune pe mine în scenă în textele 
mele eram mai aproape de exibiţionismul lui Călinescu decât de rigorile magisteriului 
maiorescian” [Balotă, 1999: 87]. Admiraţia lui Balotă pentru Maiorescu se naşte dintr-un 
spirit doritor de ordine, considera Voicu Bugariu. Tot lui Maiorescu îi atribuie, pe bună 
dreptate, meritul de a-i fi „impus conştiinţei publice pe „marii clasici” şi cunoaştem faptul 
că se ocupă cu precădere de literatura verificată, se întoarce la clasici, refuzând să se lase 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Euphorion, o carte-manifest 
 

 

119 

antrenat în jocuri ideologice, motivând că „arta Povestitorului” lipseşte de la marii artişti ai 
prozei din secolul XX. După acest „duh al Povestirii” care trage clopotele” [Balotă, I, 2007: 
414] tânjeşte şi eruditul, dorind să-l surprindă şi să-l închidă în textul său. Revenind, putem 
merge chiar mai departe cu similitudinile şi observăm că disputa cu călinescienii este atât de 
specific maioresciană dacă ne gândim la contradicţia Gherea-Maiorescu. Adevăratele 
motive ale asocierii la maiorescianism sunt surprinse foarte bine de C. Stănescu care afirmă, 
pe bună dreptate, că exegetul ardelean „apelează la o autoritate necontestabilă pentru a 
recomanda înţelegerea conştiinţei critice nu numai ca pe o nelimitată conştiinţă a literaturii, 
dar şi ca o limitare în cunoştinţă de cauză” [Stănescu, 1972: 179]. Şi Grigurcu face trimitere 
la M. Ungheanu care afirma că a-l urma pe Maiorescu înseamnă a-i urma cele două 
principii ale criticii sale: „lupta împotriva minciunii” şi „disocierea esteticului de elementele 
eterogene” [Grigurcu, 1983: 24]. 

Disputa cu călinescienii şi asocierea cu un model critic cu autoritate sunt etape 
fireşti în schimbarea de paradigmă, aşa cum s-a întâmplat la nivel european. Contestarea 
unei tradiţii critice are rolul de a naşte un autocontrol al criticii fără de care critica ar muri 
[Marino, 1968: 467] (şi Doubrovsky susţine necesitatea unei critici a criticii [Doubrovsky, 
1977: 37]), iar promovarea alteia este necesară pentru că nu se poate crea din nimic, nu se 
poate lucra în vid aşa cum susţine şi Adrian Marino: 

 
„...orice construcţie critică românească nu se poate ridica decât prin asimilarea în 

adâncime, pe o solidă substrucţie tradiţională, prin valorificarea diferenţiată a tuturor 
elementelor viabile, existente în istoria criticii noastre.” [Marino, 1963: 493]. 
 
Critica maioresciană este prezentată ca o critică judecătorească, însă fără a lipsi din 

aceasta interpretarea. Dacă mai sus aminteam că Balotă îşi considera programul mai ambiţios 
decât proiectele europene este şi pentru faptul că, de exemplu, critica nouă franceză „a renunţat 
la funcţia judecătorească” [Bratu, 1974: 177] sau a plasat-o într-un pan secund. Exegetul susţine 
o critică ce presupune interpretarea, dar exclude o critică exclusiv „interpretatoare”: 

 
„nu e cu putinţă o critică exclusiv interpretatoare, neavând nici o veleitate măcar 

pentru îndrumarea ori îndreptarea gustului dacă nu pentru fixarea unor norme noi de 
judecată, de valorizare, a unor principii directoare în universul literar.” [Balotă, 1969: 265] 
 
Necesitatea unei critici creatoare este o credinţă care i-a rămas criticului şi după 

treizeci de ani de la momentul în care o lansa, prin aceasta tip de critică didacticistă referindu-
se la o critică fermentativă, chiar normativă, aşa cum precizează în Prologul volumului 
Euphorion (ediţia a doua, 1999). Nevoia schimbării apare în perioada în care critica de 
directive era cea agreată de regimul politic, astfel ajungându-se la saturaţie. Consideraţiile pe 
care N. Balotă le face asupra criticii în eseul Critica creatoare, critica normativă, critica fermentativă 
aduc în prim-plan o critică creatoare care devine adevărata prin caracterul ei ireductibil: „nu 
cred decât într-o asemenea critică” [Balotă, 1969: 262], mărturisea Balotă. C. Stănescu 
constată faptul că aceste consideraţii asupra criticii sunt rezultatul „vocaţiei speciale” a lui 
Balotă şi nu sunt norme pentru direcţia nouă pe care o propune. Într-adevăr, criticul nu 
impune norme, deşi susţine critica normativă, mai ales necesitatea unei reabilitări a acesteia, 
având convingerea că „o conştiinţă critică autentică este normativă prin faptul că e 
orientată axiologic” [Balotă, 1969: 266]. Cele trei tipuri de critică se deosebesc din punct de 
vedere structural, dar presupun critica de interpretare. Având aceste fundamente, Balotă 
readuce în atenţie hermeneutica ca o tehnică a iniţierii şi nu ca o direcţie. În eseul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Paraschiva LIVADARU (MIRON) 
 

120 

Hermeneutica şi critica antropologică, care face parte tot din studiul-program Pentru o direcţie nouă 
în critica literară, Balotă pleacă de la ideea că hermeneutica este arta interpretării, singura care 
poate face ca „opera să devină ceea ce este” [Balotă, 1969: 270]. Hermeneutica nu acoperă 
întreaga critică, dar este cea care deschide opera, folosind „chei potrivite”. Hermeneutul 
devine acest Hermes, asemănat cu Ioan Botezătorul, care dezvăluie ideile, folosindu-se de 
chei, de criterii şi de metode potrivite. În cazul lui Balotă putem vorbi despre un stil 
personal şi nu neapărat despre un program sau o metodă, aşa cum susţine: „consideram că 
metoda trebuie să se subsumeze unui stil al demersului critic. De aceea, cred că în eseurile 
mele critice am propus mai degrabă un stil personal decât o metodă.” [Balotă, 1999: 87]. 

Putem afirma că Balotă îşi apără modul de gândire de tirania distructivă a metodei? 
Gustave Lanson este cel care pune în discuţie această tendinţă a unor literaţi [Lanson, 
1974: 32]. A nu urma cu rigoare un program coerent sau a nu respecta întotdeauna aceeaşi 
metodă vine din aceea că exegetul era mai preocupat de invenţia critică decât de obiectivitatea 
judecătorească a criticii sale. Cu toate acestea, se prefigurează un program hermeneutic pe 
care şi Ovidiu Ghidirmic îl surprinde sub două componente: o tehnică a interpretării şi o 
tehnică a vivificării [Ghidirmic, 1994: 190]. Deschizând opera prin aceste tehnici, scopul este 
descoperirea „punctelor în care ea se depăşeşte” [Stănescu, 1972: 179], iar această critică 
depăşeşte esteticul prin perspectiva filosofică. Or, Balotă îşi consideră critica un mod de 
anchetă asupra omului, trimiţând la critica antropologică. O metodă pe care criticul o foloseşte 
pentru a ajunge la idei este erudiţia, idee pe care o susţine şi Gustave Lanson care se referă 
la scriitorii francezi: „erudiţia franceză nu se mărgineşte la a strânge, la a acumula materiale 
[…]. prin exerciţiul critic care filtrează cunoaşterea, ea urmăreşte bucuria inteligenţei” 
[Lanson, 1974: 129]. 

Este necesar să stabilim sursa de inspiraţie pentru hermeneutica lui N. Balotă. Din 
eseurile Mircea Eliade explorator al mitului şi Critica hermeneutică, care se regăsesc în partea a 
doua a vol. Euphorion intitulată Profiluri şi exegeze, reţinem faptul că hermeneutica are ca 
finalitate „revelarea structurii”. Eseurile lui Eliade Fragmentarium şi Insula lui Euthanasius 
devin terenul căutărilor, al identificării cheilor pe care hermeneutul Eliade le găseşte în 
creaţia eminesciană. Mircea Eliade este un filosof al culturii prin intenţiile sale de 
interpretare a miturilor, al obiceiurilor. Este necesar să reamintim că în partea teoretică a 
volumului în discuţie, Balotă plasează un amplu studiu intitulat Permanenţe mitice în literatură 
care cuprinde eseuri pline de consideraţii pe marginea „viziunii mitice” în arta 
contemporană, astfel fixează clar ideea că între concepţia despre artă (prefigurată în partea 
introductivă), implicit despre literatură, şi concepţia sa despre critică nu există contradicţii –
condiţie esenţială stabilită de Adrian Marino [Marino, 1968: 17] pentru a defini adevăratul 
critic literar (chiar dacă Nicolae Balotă se considera mai degrabă scriitor decât critic). 
Oprindu-se asupra mitului care implică depăşirea umanului, exegetul ardelean revine asupra 
dorinţei de transcendere. Ştim că aceasta este surprinsă în ambele direcţii ale vocaţiei sale: 
în perioada anilor de recluziune devine singura sa cale de evadare, iar referitor la textele 
critice este clar că se înscrie în cifrul lui Euphorion, de fapt, în cifrul programului său critic.  

Poezia orfică care se înfăţişează ca taină, dar oferă chei pentru descifrarea 
misterului. De aceea, în eseul Lucian Blaga, poet orfic, criticul surprinde căutarea „formelor 
ascunse ale Fiinţei” de către autorul care alege mitul ca pe o modalitate de revelare a 
misterului; intenţia poetului este nu să demitizeze lumea, ci să o transfigureze mitic.  

Revenind, viziunea exegetului se bazează pe o „orfică transfigurare a lumii şi a 
omului în lume” [Balotă, 1969: 237], prin transcendere omul „scapă de moarte”. 
Pătrunderea în sfera numenului ca semn al evadării din profan duce la „cheile de aur” atât de 
necesare pentru a deschide lumea, pentru a deschide opera. Or, hermeneutul Balotă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Euphorion, o carte-manifest 
 

 

121 

„mijloceşte între nomina” aşa cum poetul mijloceşte între lucruri şi oameni. De aici apare 
întrebarea firescă: „trebuie, oare, pentru ca să faci critică autentică să posezi, cum credea 
Novalis, capacitatea de acrea produsul artistic care e obiectul judecăţii critice?” [Balotă, 
1969: 263]. Răspunsul vine firesc: „e suficient dacă un critic e şi un poet potenţial” [Balotă, 
1969: 263]. Ipostaza ideală a criticului fiind cea de uomo universale care îmbină perfect fineţea 
poetului cu spiritul omului de ştiinţă, decizia finală aparţinând clar criticului-poet. Este 
cunoscut că exegetul se considera un om universal, fapt care se răsfrânge asupra viziunii sale 
critice, lămurind acest aspect în ediţia a II-a a volumului Euphorion: 

 
„În omul universal mă proiectam pe mine şi, odată cu mine, în demenţa mea 

vizionară (dar alimentată cu reflecţii de antropologie filosofică), însăşi condiţia umană, 
aceea a omului trecut printr-o mutaţie ontologică pe care o socoteam imperios necesară şi, 
de altfel, ineluctabilă.” [Balotă, 1999: 67] 
 
Şi continuă: 
 

„...consideram că omul modern şi-a epuizat valenţele, că o mutaţie în condiţia 
umană era necesară şi iminentă, era firesc ca o asemenea mutaţie antropologică [...] să 
aducă schimbări în conştiinţa de sine a omului. Or, critica fiind terenul pe care conştiinţa 
de sine a omului creator îşi întreprinde experienţele sale, ea nu mai putea să rămână o 
simplă auxiliară a creaţiei, […], ci să fie conştiinţa ei propulsoare, activă, ca şi o 
exploratoare a eforturilor umane în sfera valorilor.” [Balotă, 1999: 81] 
 
Putem discuta despre Malraux, pe care Balotă îl considera „romancierul condiţiei 

umane”. Studiul Destinul lui Malraux, care face parte din partea a treia a vol. Euphorion, 
aduce în atenţie obsesiile din Antimemorii: arta şi moartea. Malraux nu a clarificat dacă a 
rezolvat enigma condiţiei umane, ci a surprins doar tensiunea celui care printr-o 
metamorfoză continuă a dorit rezolvarea acestui mister. A cunoaşte „resurecţia pe chipul 
unei bătrâne ce se apropie de moarte” [Balotă, 1969: 524] este finalul pe care Balotă îl 
propune pentru sfârşitul Antimemoriilor pentru a sublinia această conştiinţă a morţii artei şi a 
mântuirii prin artă. Moartea artistului ca ultimă judecată este nucleul eseului Judecata şi moartea 
artistului la Marcel Proust, Thomas Mann şi Hugo von Hofmannsthal (aflat în ultima parte a vol. 
Euphorion). Exegetul vorbeşte despre escatologia artistică pe care cei trei autori menţionaţi au 
proiectat-o în destinele artiştilor pe care i-au creat. Astfel, arta estetului la sfârşit de secol se 
leagă de această atracţie a morţii. Revenirea la o ideea transcenderii posibile a artistului este 
ciclică. Or, Apocalipsa artei nu este sfârşitul, ci anunţă resurecţia. 

Pentru a concluziona asupra demersului lui Balotă, trebuie să răspundem la 
întrebarea Ce aduce nou în critică? ne putem gândi la răspunsul pe care Adrian Marino îl oferă 
la o întrebare similară: „Nou în critică nu este dialogul operă-critică, ci numai conţinutul 
replicilor celor doi parteneri” [Marino, 1968: 172-173]. Mai specific, Balotă consideră că 
noutatea demersului critic ţine de poziţia criticului faţă de operă (fapt observat şi de Ovidiu 
Ghidirmic [Ghidirmic, 1994: 189-190]). Care este poziţia lui Balotă faţă de operă? 
Răspunsul vine din paginile Caietului albastru unde sunt surprinse aprecierile lui Noica 
referitoare la textele exegetului în care pare că scrie despre, dar, de fapt, scrie în sau din 
[Balotă, 2007, II: 486]. Întregul volum stă sub semnul aparenţei despre care vorbea Noica, 
de aceea, continua căutare de sine ce se ascunde sub pretextul căutării unui autor îl obligă la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Paraschiva LIVADARU (MIRON) 
 

122 

exprimarea unei opinii4, astfel criticul este „determinat să se precizeze” [Marino, 1968: 
446], observa Adrian Marino, iar Gheorghe Grigurcu îl plasează pe erudit – la fel ca pe 
Valéry – „sub specia unui exerciţiu de sine” [Grigurcu, 1995: 131-132], dar care îl apropie şi 
de viziunea lui Eliot, aşa cum se observă şi din faptul că Balotă notează despre conferinţa 
Cele trei voci ale poeziei, din 1955, unde Eliot vorbea despre primele două voci ale poeziei care 
se află într-un „colocviu intim”, iar pe cea de-a treia voce „o ia poetul când, înveşmântat în 
straiele unui personaj dramatic, nu mai vorbeşte în numele său, ci al altuia care trăieşte în 
faţa noastră pe scenă” [Balotă, 1997: 446]. Poetul, criticul, mai bine zis creatorul se 
poziţionează în faţa receptorului ca un personaj, dezbrăcându-se de sinele empiric pentru a 
înfăţişa eul poetic sau critic. În eseurile sale, cărturarul clarifică faptul că aceste instanţe nu 
coincid, iar critica îi oferă masca exegetică ce permite „să pui în scenă personaje, printre 
care, înainte de toate, pe tine însuţi” [Balotă, 1999: 80]. 

Aşadar, în volumul Euphorion, Balotă se pune pe sine în scenă, stabilind principii şi 
direcţii care sunt în acord cu propria nevoie de libertate şi evoluţie. Mergând pe linia celor 
discutate mai sus, dar şi pe ideea lui Balotă conform căreia un critic se defineşte şi prin 
lecturile pe care le propune, atunci este clar că exegetul se antrenează într-un mare 
angajament prin faptul că, în contextul anilor 1965-1969, îşi extinde cercul concepţiilor 
proprii, peregrinând pe terenul unor opere scrise de Dante, Saint-John Perse, Eliot, Joyce, 
Beckett etc. 

În concluzie, Euphorion surprinde chiar esenţa euphorionismului Cercului Literar de 
la Sibiu, dar, pentru Balotă, este expresia vastului său program critic care se supune unei 
conştiinţe a apocalipsei în artă. Moartea artei ca sursă a artei noi este conceptul pe care îl 
urmează în peregrinările sale din partea teoretică a volumului şi, mai apoi, prin epocile şi 
curentele literare pe care le supune discuţiei în partea a doua şi a treia, scopul fiind 
realizarea unei construcţii critice în care să nu existe discrepanţe între concepţia despre 
literatură şi cea despre critică.  

Spirit prevăzător, dar şi ludic, îşi înscrie cifrul metodei sale (şi al întregului volum) 
în meditaţiile referitoare la poezie. Astfel, criticul are valenţe comune cu poetul prin această 
pătrundere în interiorul Fiinţei. Modificările în condiţia umană determină modificări în 
conştiinţa criticului, de aceea susţine o critică axiologică potenţată prin antropologic şi 
religios. Programul său critic presupune interpretarea, dar şi vivificarea operei, de aceea, 
propune hermeneutica drept modalitate de deschidere a operei cu chei potrivite. 

Reproşul pe care îl asociază criticii este acela că îi lipsesc principii care să o ducă pe 
o direcţie evolutivă, în acord cu valorile europene. Pasul firesc (recunoscut de exegeză) al 
înnoirii criticii presupune atacul la Călinescu, dar şi asocierea cu Maiorescu pentru a 
propune o critică judecătorească bazată pe un schelet estetico-filosofic.  

Se simte preocuparea pentru literatura verificată, prin alegerile sale, Balotă dă 
dovadă de forţă prin problemele teoretice pe care le abordează şi prin valoarea scriitorilor 
pe care îi supune discuţiei, la fel ca în expresia lui Sartre, putem spune despre exeget că se 
„situează situând” [Doubrovsky, 1977: 29]. Întreaga carte stă sub semnul acestei dualităţi: 
prima orientată spre spiritualitate şi meditaţie mistică, iar cea de-a doua spre reflecţie 
filosofică şi construcţie literară, valorificând opere cu care stabileşte filiaţii care se supun 
dublei sale vocaţii. Se foloseşte de mediatori pentru a-şi încifra textele, reuşind să rămână 
fidel formaţiei sale şi propriei forma mentis. 

                                                                 

4 De exemplu: scriind despre literatura absurdului sau despre Joyce, susţine şi promovează valorile dispreţuite 
de ideologia comunistă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Euphorion, o carte-manifest 
 

 

123 

Euphorion este o carte-manifest şi nu o culegere de eseuri. Nicolae Balotă îşi începe 
demersul cu precizarea clară a conceptului propriu despre artă, meditează la statului criticii, 
apoi propune un program critic inedit transfigurat într-un stil personal. Este interesant de 
observat în ce măsură rămâne fidel acestui stil în toate operele sale şi, mai ales, dacă se 
constată diferenţe între scrierile sale critice de dinainte de 1989 şi cele postdecembriste. Voi 
cerceta aceste aspecte în corpusul lucrării de doctorat. 

 
 

 

BIBLIOGRAFIE 
 
Opera lui Nicolae Balotă: 

Balotă, 1969: Nicolae Balotă, Euphorion, Bucureşti, Editura pentru Literatură, 1969. 
Balotă, 1970: Nicolae Balotă, Labirint, Bucureşti, Editura Eminescu, 1970. 
Balotă, 1994: Nicolae Balotă, Parisul e o carte, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române, 1994. 
Balotă, 1999: Nicolae Balotă, Euphorion, Ed. a II-a, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 1999. 
Balotă, 2007: Nicolae Balotă, Caietul albastru, vol. I-II, Ediţia a treia adăugită, Bucureşti, Editura 

Ideea Europeană, 2007. 
 
Studii şi lucrări critice: 

Bratu, 1974: Savin Bratu, De la Saint-Beuve la noua critică, Bucureşti, Editura Univers, 1974. 
Diaconu, 2018: Mircea A. Diaconu, Metaritice, Iaşi, Editura Junimea, 2018. 
Doubrovsky, 1977: Serge Doubrovsky, De ce noua critică?, Bucureşti, Editura Univers, 1977. 
Ghidirmic, 1994: Ovidiu Ghidirmic, „Hermeneutica antropologică”, în Hermeneutica literară 

românească, Craiova, Editura Scrisul Românesc, 1994, p. 188-197. 
Grigurcu, 2005: Gheorghe Grigurcu, „Momentul 1966”, în De la un critic la altul, Iaşi, Editura 

Revistei „Convorbiri literare”, 2005, p. 67-70 
Lanson, 1974: Gustave Lanson, Încercări de metodă, critică şi istorie literară, Bucureşti, Editura Univers, 

1974. 
Marino, 1968: Adrian Marino, Introducere în critica literară, Bucureşti, Editura Tineretului, 1968. 
Negoiţescu, 1975: Ion Negoiţescu, Engrame, Bucureşti, Editura Albatros, 1975. 
Stănescu, 1972: C. Stănescu, Poeţi şi critici, Bucureşti, Editura Eminescu, 1972. 
Ungheanu, 1975: M. Ungheanu, Arhipelag de semne, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 1975. 

 
Articole în reviste: 

Balotă, 2000: Nicolae Balotă, „Însemnările unui adolescent teribil”, în „Apostrof”, nr. 1-2, 2000, p. 
21-76. 

Boldea, 2008: Iulian Boldea, „Livresc şi melancolie”, în „Vatra”, nr. 6-7, 2008, p. 110. 
Grigurcu, 1995: Gheorghe Grigurcu, „Teoria şi practica rostirii”, în „Viaţa românească”, nr. 1-2, 

1995, p. 131-132. 
Poantă, 2000: Petru Poantă, „Moment ‘70”, în „Apostrof”, nr. 1-2, 2000, p. 89. 
Uricaru, 2000: Eugen Uricaru, „Proiectul Euphorion”, în „Apostrof”, nr. 1-2, 2000, p. 96. 

 
Lucrări generale: 

RCL, 2002: Revista Cercului Literar. Restituire integrală a publicaţiei, ediţie îngrijită de Dan Damaschin, 
prefaţă de Petru Poantă, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 2002. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 06:34:32 UTC)
BDD-A30987 © 2020 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

