
 

„Philologica Jassyensia”, an XV, nr. 2 (30), 2019, p. 111–120 

 
 
 

Protectori zoomorfi ai casei.  
O perspectivă deschisă de documente inedite  

aflate în Arhiva de Folclor a Moldovei și Bucovinei  
 

Adina HULUBAŞ 
 
 

Keywords: House deities; magic beliefs; snake of the house; swallow; stork 

 
 
Drumul lung al asumării spaţiului de locuit nu se opreşte o dată cu sfinţirea 

casei şi actul comensualităţii cu membrii comunităţii, fiindcă forţele răuvoitoare dau 
târcoale periodic (riturile calendaristice sunt construite pe ideea „epuizării” ciclice a 
universului1) şi spontan, atunci când diverse persoane râvnesc la avutul familiei 
(femeilor în travaliu şi lehuze li „se făcea pe ursită” pentru a muri, ca soţul lor să se 
însoare cu alta, acte de răzbunare pe cale magică puneau în pericol sănătatea 
membrilor familiei etc.); nu este suficient, aşadar, să alegem un loc benefic, să îl 
obţinem printr-o negociere atentă de la spiritul locului, să oferim jertfe construcţiei 
şi să depunem în temelie ofrande propiţiatorii, alături de serviciile religioase 
canonice. E nevoie de o întărire constantă a scutului magic, fiindcă percepţia 
românească despre lume are la bază convingerea că forţele antagonice (denumite 
Nefârtate, Iuda, vrăjmaşul etc.) încearcă fără încetare să distrugă stâlpii Creaţiei2. 

Dacă ridicarea unei casei reiterează începutul lumii, a cărei arhitectură este 
descrisă asemenea structurilor tradiţionale (pământul stă pe furci), e limpede că şi 
agresiunile asupra mediului casnic resimt forţele oponente în aceeaşi paradigmă 
ontologică. Punerea sub protecţie solară, a cărei transfigurare culturală a luat forma 
cultului creştin, este prima reacţie de apărare în faţa atacurilor nefaste. Atunci când 
nu se indică altceva, datele etnografice de mai jos fac parte din Arhiva de Folclor a 
Moldovei și Bucovinei, fondată în anul 1970. Informațiile au fost culese începând cu 
anul 1970. 

 
 Institutul de Filologie Română „A. Philippide” – Filiala din Iaşi a Academiei Române, Iaşi, 

România (adina.hulubas@gmail.com). 
1 Aşa pot fi înţelese ramurile verzi şi brazda de iarbă aşezate la poartă, deasupra uşii de intrare şi 

la icoană. Revenirea graduală la viaţă a naturii este captată în plan energetic de familia rezidentă: salcia 
înfrunzeşte prima şi este adusă în spaţiul domestic de Florii, „glia” cu iarbă verde este depusă la poartă 
de Sfântul Gheorghe, la Ispas frunzele de nuc împodobesc intrarea în gospodărie, iar la Rusalii crengile 
de tei devin instrumente ale magiei prin contagiune. În plus, spaţiile de trecere, vulnerabile în faţa 
intruziunilor sunt fortificate în plan magic, iar divinităţile tutelare ale pragului beneficiază de ofrandă şi 
asigură în continuare protecţia aşezării. 

2 „Pământul stă pe şase furci de ceară. Iuda roade mereu la ele, ca să scufunde pământul şi să se 
prăpădească lumea, dar când isprăveşte una de ros, dă fuga la alta şi pân' s-o roază, cea roasă creşte la 
loc. Și aşa el roade de colo până colo, făr' de nici un folos” (Pamfile 2006: 145–146). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:32 UTC)
BDD-A30780 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adina HULUBAŞ 

112 

Colţul estic al clădirii, peretele dinspre răsărit sau locul unde va fi pusă icoana 
(deci, aceeaşi direcţie cardinală) sunt puncte ale viitoarei locuinţe în care jertfele 
sunt depuse cu scop multiplu: îmbunarea lui genius loci (la Voineşti – Iaşi se pune 
capul de pasăre sub prima furcă bătută spre răsărit, iar găina o mănâncă „oaminii 
cari fac casa. Ca să nu mai moarî nimeni sî dă dejma casâi”), propiţiatoriu (se 
îngroapă „o căniţă de lut cu grâu, ulei, bani, la colţu’ de la răsărit”, în Heleşteni – 
Iaşi, dar practica de a aşeza aici alimente este cunoscută şi în localităţi vasluiene şi 
botoşănene) şi apotropaice: o cruce este îngropată sub construcţie, pe laterala estică 
(Țibubanii de Jos şi Vânători-Neamţ – Neamţ, Oniceni – Suceava). Monedele sunt 
adeseori îngropate în temelie spre soare-răsare, iar la Blăgeşti – Iaşi am văzut că 
forma edulcorată a ritului păstrează indiciul unui sacrificiu uman implicit, fiindcă un 
copil trebuie să îi pună în construcţie. 

Nu e deloc întâmplător, aşadar, că motivele decorative întâlnite şi astăzi pe 
pereţii exteriori ai caselor şi pe porţi invocă prezenţa soarelui. Fie că este tencuită în 
altorelief sau pictată pe faţadă, rozeta solară, denumită în literatura din străinătate şi 
hexafoil, datorită celor şase petale ce o caracterizează, are o istorie culturală 
milenară, la numeroase culturi ale lumii3. În localităţile din Moldova ea mai poate fi 
văzută pe frontoanele caselor, la răsuflătorile acoperişului şi, desigur, pe stâlpii de la 
porţile vechi, uneori suprapusă pe „capul strămoşului” – partea superioară a stâlpului 
cu formă antropomorfă. 

Formele stilizate ale reprezentărilor solare sunt cu atât mai răspândite şi 
nimeni nu mai conştientizează astăzi semnificaţia lor, dincolo de geometrism şi 
funcţia estetică: spirale, cercuri şi romburi apar pretutindeni în arhitectura 
ţărănească. Funcţiile magice iniţiale erau, de asemenea, de protecţie şi augurală, ele 
fiind în rezonanţă cu alte compartimente ale culturii populare în care pot fi regăsite, 
aşa cum se întâmplă şi cu rozeta solară: portul tradiţional, olăritul, încondeiatul 
ouălor, mobilier, decorarea obiectelor meşteşugăreşti (recipiente pentru praful de 
puşcă, vătala de la războiul de ţesut, tiparele de caş, baltagele şi botele ciobăneşti 
ş.a.m.d.). 

Raportarea la cultul solar defineşte mentalul tradiţional, atât în plan 
ceremonial (riturile solstiţiale şi echinoţiale vin în ajutorului astrului care 
condiţionează viaţa pe pământ), cât şi referenţial. Numeroase legende şi credinţe 
populare atribuie o descendenţă solară unui număr semnificativ de specii ale faunei 
şi florei. Atunci când vietăţile încărcate de aura divină sunt atrase de gospodăriile 
omeneşti evenimentul este trăit ca un omen şi tabu-urile se instaurează pentru a 
păstra intactă contagiunea pozitivă. 

 
Cuiburile de rândunele şi berze  

 

 
3 În anul 2016 au fost înscrise pe Lista Patrimoniului Universal UNESCO monumentele funerare 

numite stećci, ce se află într-un număr covârşitor pe teritoriul Bosniei şi Herţegovinei (60.000), dar şi la 
frontiera Croaţiei, a Serbiei şi în Muntenegru. Amplasate între secolul al XII-lea şi al XVI-lea, ele 
conţin diferite motive decorative, printre care se întâlneşte şi  rozeta solară, în aceeaşi formă pe care o 
vedem şi azi pe porţi, mobilier etc. în România. Stećci sunt asociate cu populaţiile de vlahi, însă nu 
aceeaşi înrâurire culturală o putem bănui în cazul desoperirii recente a unei pietre funerare cu 
caracteristici foarte asemănătoare în Magdala, Israel, sau a rozetelor atestate în bisericile din Marea 
Britanie.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:32 UTC)
BDD-A30780 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Protectori zoomorfi ai casei. O perspectivă deschisă de documente inedite (AFMB) 

113 

Observarea perioadei de migraţie a rândunelelor şi a berzelor a creat asocierea 
acestor păsări cu ritmul solar. În limba franceză există proverbul „cu o rândunică nu 
se face primăvară”, iar „în China, odinioară, data sosirii şi a plecării rândunelelor 
coincidea cu data exactă a echinocţiilor” (Chevalier, Gheerbrant 1995: 161)4. 
Adevărate emanaţii ale astrului diurn în momentele sale de amploare, aceste păsări 
ocupă un loc privilegiat în ierarhia populară. Rândunelele sunt considerate sfinte, 
atât în sate din Moldova (Caşin – Bacău, Moţca – Iaşi, Frătăuţii Noi – Suceava, 
Vama – Suceava, Pâhneşti – Vaslui) cât şi în Teşila – Prahova (Ghinoiu V: 340), 
Ucea de Sus – Braşov (Ghinoiu III: 339 ) sau Ludoş – Sibiu (Budiș 1998: 78), în 
timp ce despre berze se spune că „îi pacat să [le] strici cuibu’, că vin din ţară sfântî” 
(Caşin – Bacău). 

Legendele despre micuţa rândunică implică, de asemenea, simbolistica solară: 
ea ar fi apărut „dintr-o fată pe care Soarele dorea s-o ia de soţie” (Taloș 2001: 127). 
Mai exact, există trei tipuri de legende clasificate de Tony Brill (11354, 11357 şi 
11358), în care se explică existenţa păsării printr-o legătură cvasi-maritală cu astrul 
şi prin metamorfozarea în regnul animal, din cel uman. O fată frumoasă s-ar fi 
transformat în rândunică după ce şi-a văzut soţul (motivul chipului ascuns 
declanşează aici intriga) sau a fost sărutată de soare (Brill 2005: 324, 326). 

În China se crede că „rândunica se refugiază în apă (yin, iarna), unde, afirmă 
Liezi, se preschimbă într-o cochilie, dar redevine rândunică însoţind mişcarea 
ascendentă a soarelui (yang, vara)” (Chevalier, Gheerbrant 1995: 161). Metamorfoza 
miraculoasă, care ar explica dispariţia  în perioada anului când lumina este în 
descreştere, completează şi profilul popular al berzei: „când pleacă iarna în ţara lor, 
se fac oameni, iar la întoarcere redevin păsări” (Congazu – Tulcea) (Mușlea, Bîrlea 
1970: 301). 

Asimilarea lor în registrul cultural creştin a fost firească, Creatorul însuşi fiind 
reprezentat prin principiul luminii. În satele din Moldova, rândunelele sunt 
percepute ca semne ale implicării divine: „sânt păsările lui Dumniezău anume trimis 
de Dânsul ca semn că Dumnezău este aproape. Păsările sânt ocrotite” (Rotăria – 
Bacău), „casa la care rândunele îşi fac cuib este păzită de Dumnezeu” (Răuceşti – 
Neamţ), „rândunelele sânt trimise de Dumnezeu la casele iubite de el” (Corni – 
Galaţi), „la oamenii mai credincioşi” (Zăneşti – Neamţ).  

Pretutindeni în România există convingerea că alegerea unei gospodării 
pentru construcţia cuibului de către aceste păsări reprezintă un semn bun; credinţa 
este similară şi în spaţiul francez şi a fost consemnată în opera lui Émile Zola: 
L'amour, comme les hirondelles, portait bonheur aux maisons” (1883: 625)5. Orice  
act de distrugere are, în consecinţă, urmări catastrofale asupra familiei şi este 
încadrat în sfera păcatului, în majoritatea relatărilor înregistrate. Sacralitatea 
păsărilor este o dată în plus confirmată de acest tabu: „Nu e bine să se strice cuibul 

 
4 Acceaşi meteorologie tradiţională făcea parte din cunoaşterea comună în Bucovina, potrivit lui 

Simeon Florea Marian: „când încep a veni rândunelele de prin ţările cele calde, unde petrec ele peste 
iarnă, e semn cum că şi primăvara a sosit şi că mult n-are să ningă. Iară când se duc rândunelele de pe 
la noi, atunci nu e departe nici iarna” (1883: 118–119). 

5 Zona în care a fost atestată această credinţă populară se află în nord-estul Franţei: „în Lorraine, 
mai ales în regiunea Metz, rândunica este îndrăgită şi poartă noroc casei pe care a ales-o ca să îşi facă 
cuibul. Cel care omoară o rândunică va fi victima unei nenorociri” (Westphalen 1934; vezi 
https://www.gerbeaud.com/nature-environnement/hirondelle-printemps-disparition.php) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:32 UTC)
BDD-A30780 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adina HULUBAŞ 

114 

rândunelelor căci vine pedeapsî de la Dumnezeu” (Matca – Galaţi). „Oamenii se 
feresc să strice aceste cuiburi. Dacă le strică sânt bătuţi de Dumnezeu” (Răiuţ – 
Galaţi). Statutul lor privilegiat este cunoscut şi de românii din Bulgaria: „nu goneam 
[rândunica], unii zice că-i bun [să-şi facă cuib]” (Starooryahovo) (Țîrcomnicu, 
David 2012: 64). 

Atât berzele, cât şi rândunelele aduc noroc la casă, potrivit credinţelor 
populare ce depăşesc graniţele ţării noastre. În plus, „berzele păzeau casa de foc” 
(Buciumi – Bacău), credinţa fiind înregistrată şi alte opt localităţi din patru judeţe 
ale Moldovei. Acest paratrăsnet magic era cu deosebire important pentru 
acoperişurile uşor inflamabile, făcute din paie, stuf sau şindrilă: „casele pe care-şi 
fac berzele cuib sânt păzite de trăznet şi fulger” (Storneşti – Iaşi). „Este o casă cu 
noroc, ferită de toate relele şi în special de trăsnet” (Vădurele – Neamţ). În satul 
Hălmăgel din Argeş, această putere este specifică pentru cealaltă vestitoare a 
primăverii: „unde au cuib nu trăzneşte niciodată. Cuibul rândunicii nu e atins de 
nimeni” (Țîrcomnicu 2011: 267). Tot ceea ce ţine de principiul ignic, atribuit 
soarelui, se subsumează în mentalul tradiţional celor două entităţi avimorfe. 

Frecvenţa foarte mare a convingerii că rândunica şi barza aduc cărbuni aprinşi 
în cioc şi incendiază casa unde i-a fost stricat cuibul demonstrează apartenenţa lor la 
bestiarul solar. În anul 2017, în satul ieşean Şipote, temerea legată de acest gest era 
încă intensă: „Fereascî Dumnezău! Ai păcat mari sî strâci un cuib di rândunicî. Zâci 
cî dă foc. Aşa sî vorbé”; iar multitudinea atestărilor în toate zonele ţării explică 
vigoarea cu care acest tabu a ajuns la noi. 

Deşi nu este fizic posibil (lucru pe care îl vom întâlni şi în următorul subcapitol, 
privitor la ideea că şarpele suge lapte vacilor sau al femeilor), mărturiile de pe teren 
indică faptul că berzele aduc foc cu pliscul. Rândunelele, fiind şi ele nişte hierofanii 
solare, cară „cărbune [aprins] în cioc şi casa ia foc” (Sodomeni – Iaşi).  

Principiul care stă la baza căldurii şi luminii solare poate fi, aşadar, manevrat 
de cele două specii de păsări migratoare, asemenea unor zeităţi. Ele capătă astfel 
ceva din aura păsărilor mitlogice ale culturii universale, cum sunt Basan, care suflă 
foc, din folclorul japonez, pasărea Benu, în imaginarul antic egiptean, Pheonix la 
greci, Roc la arabi etc. Dacă punem alături de aceste reprezentări imaginea comună a 
înaripatelor noastre, putem înţelege mai bine declaraţii precum cele ce urmează, 
referitoare la „crima” de a strica vreun cuib: „barza vine apoi cu jar şi dă foc casei” 
(Ludaşi – Bacău), îl azvârle (Şendriceni – Botoşani) de supărare (Mihăileni – 
Botoşani ), dar şi rândunelele „aduc foc, îţi spui!” (Mănăstirea-Caşin – Bacău)6. 

Cele două păsări sunt în consecinţă încadrate în mod similar şi în planul 
coerciţiei sacre, orice încălcare a acestei legi fiind implicit un păcat, după cum 
declară numeroşi subiecţi din Moldova, dar şi din alte zone ale ţării, precum satul 
constănţean Albeşti: „e păcat să-i strici cuibul. Rândunica e o pasăre care nu strică 
nimic. Ca barza” (Ghinoiu V: 340). O astfel de încadrare simbolică este justificată mai 
întâi de accepţiunea că sunt „sfinte”, vin din „ţara lui Dumnezeu”7, cum am văzut mai 

 
6 În trei sate din judeţul Sălaj a fost consemnată aceeaşi convingere magică: „era interzis să-i strici 

cuibul [berzei] sau să-i iei puii, că aduce jar în cioc şi-ţi aprinde casa. La fel şi rândunelele, aprind 
casa” (Ghinoiu III: 339-340. De asemenea, în Tipologia folclorului din răspunsurile la Chestionarele 
B.P. Hasdeu apar atestări ale credinţei că barza incendiază din răzbunare casa în 24 de localităţi. Vezi 
Muşlea, Bârlea 1970: 300). 

7 Simplul fapt că din sumedenia de păsări care revin o dată cu perioada de intensitate a luminii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:32 UTC)
BDD-A30780 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Protectori zoomorfi ai casei. O perspectivă deschisă de documente inedite (AFMB) 

115 

sus, şi, în al doilea rând, din procesul mental de antropomorfizare a comportamentului 
animalier. Această apartenenţă la sacru este transparentă şi în portretul cultural făcut 
berzei de Simeon Florea Marian, la finele veacului al XIX-lea: 

zburând, se duce până unde se află foc şi luând un tăciune aprins în clobanţ şi 
întorcându-se cu dânsul îndărăpt aprinde cu dânsul casa unde i-a fost cuibul şi 
bate din aripi ca să se aprindă tot mai tare (Marian II 1883: 330).  

Credinţa poate fi decodată ca un indiciu că barza (denumită cocostârc în 
lucrarea folcloristului bucovinean) cunoaşte tărâmul originar al focului şi îl poate 
manevra fiind ea însăşi o întrupare ignică, dar informaţia poate fi înţeleasă şi într-un 
registru denotativ, sugerând că pasărea pleacă pur şi simplu să caute foc. Totuşi, 
abilitatea de a transporta cărbuni aprinşi rămâne o caracteristică supranaturală a berzei. 

Văzut ca muncă grea, „eli o carat atâtea hiibitucuri, vrescureli mici, pân’ ce-o 
făcut cuibu’ ” (Corni – Botoşani), efortul a crea un spaţiu pentru depunerea ouălor şi 
creşterea puilor devine în relatări o acţiune similară cu activităţile umane: „aşa e 
bine, să nu strici casa altuia, munca. [Cuiburile] sunt construite cu clonţul, din lut, 
din pământ” (Buhalniţa – Iaşi)„Eli, săracili, aduc în cioc fiecari strop di glod, fiecari 
pai, munceşte atâta şî-i mari păcat sî li strâşi munca” (Odaia Bursucani – Vaslui). 
Această percepţie, înregistrată în urmă cu patru decenii, nu pare să fi suferit vreo 
schimbare dacă o comparăm cu declaraţiile arhivate în anul 2018: „când lumea 
munceşti la o căsuţî ca s-o ridici, vedi [cât e de greu, iar rândunica] cu păişoru’ acela 
plin di glod şî vini, faci cuibuşoru’ ii, cum sî-i strici cuibuşoru’ ăla?!” (Şipote – Iaşi); 
„ai văzut cum clădeşti omu’ şî dă cu mistria pi păreti; [pasărea] cu ciocu’ carî ş-aşa 
di frumos aşazî, ezact cum aşazî omu’ mortar pi păreţi” (Cişmea – Botoşani). 
Răsfrângerea stării proprii a privitorului peste obiectul contemplaţiei şi învestirea 
actantului cu trăirea umană ţine deopotrivă de nevoia interioară de a face parte dintr-
un sistem cu reguli familiare şi de „domesticirea” mentală a fiinţei care acceptă 
apropierea oamenilor. 

Empatia cu efortul construirii şi drama de a-ţi pierde adăpostul defineşte, de 
asemenea, concepţia populară despre cealaltă pasăre zărită în apropierea locuinţelor: 
cuibul „este clădit de berze cu greu şi este păcat să-l strici, spun subiecţi botoşăneni 
din Rediu – Rădăuţi-Prut, iar cei din Tătăruşi – Iaşi exprimă o adevărată compasiune 
pentru această presupusă corvoadă: „ie cât sâ năcăjăşti când faci cuibu’ acela cu 
ciocu…”. Concluzia nu poate fi decât una: „este păcat să strici cuiburile lor, căci ea 
îşi adună câte un pai pentru cuib. Se spune că te blastămă să umbli ca ea” (Ibăneşti – 
Botoşani).  

Raportarea la comportamentul animalier nu ţine cont deloc de caracteristicile 
biologice general răspândite (cele mai multe vieţuitoare îşi construiesc sau găsesc un 
spaţiu propriu securizant) şi creează o echivalenţă între regnuri: „la nici o pasâri nu-i 
bini sî-i strâci cuibu’, cum nici casa me nu-i bini sî o strâci” (Conceşti – Botoşani), 
„nu-i bini sî li strâci cuibu’, îi ca şi cum ai strâca o casî di om” (Sadova – Suceava), 

 
solare doar acestea două acceptă o vecinătate strânsă cu omul creează în mentalul tradiţional o 
potenţare reciprocă a calităţilor. Pe de o parte, rândunica/ barza dovedesc o înzestrare supranaturală şi 
acţionează ca nişte hierofanţi (ai soarelui, ai voinţei divine), pe de altă parte, fiindcă are loc o selecţie a 
gospodăriilor din comunitate, motivul alesului, al eroului special, este actualizat în mentalul colectiv şi 
oamenii care le găzduiesc primesc o confirmare publică a faptului că sunt curaţi, credincioşi, buni etc. 
şi promisiunea că va urma o perioadă fastă pentru familie.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:32 UTC)
BDD-A30780 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adina HULUBAŞ 

116 

„ca sî cum ai spargi o casî” (Frumosu – Suceava). Procesul de formare a unui tabu 
foloseşte, în consecinţă două tipuri de resorturi. Unul are o natură pragmatică, 
fiindcă acţionează prin garantarea bunăstării familiale şi inducerea sentimentului de 
teamă că totul poate fi pierdut dacă nu este respectată interdicţia (în cazul nostru de a 
nu afecta în nici un fel cuiburile de păsări), în timp ce a doua pârghie este afectivă, 
pentru că provoacă o identificare a propriei persoane cu soarta păsărilor. 

Aceeaşi tendinţă de a căuta ecouri şi reflecţii ale sinelui în lumea exterioară a 
dus la impresia că: „rândunica nu lucrează dumineca la cuib” (Mihăieşti – Suceava), 
„dacă le strici cuibu’ nu-i bine, că-i doar o casî făcutî şî carî cu gura câti un picuţ di 
pământ. Duminica nu lucrează rândunelele” (Valea Glodului – Suceava). 
Creştinismul cosmic (Eliade 1980: 246)8 poate fi regăsit şi aici, sub forma unei 
orânduieli universale a firii ce slăveşte Creatorul în ultima zi a săptămânii. Această 
concluzie rezultă în mod logic din încadrarea acţiunii de a face un cuib la categoria 
unui travaliu anevoios; potrivit analogiei magice, aşa cum omul munceşte doar în 
zilele obişnuite, tot aşa şi rândunica se odihneşte de sărbători. 

Al treilea mod prin care cele două specii de păsări călătoare sunt umanizate în 
viaţa pe care o împart cu membrii comunităţii este atribuirea capacităţii de a profera 
imprecaţii. „Te blastămă” barza dacă îi strici cuibul, se spunea în Caravaneţu – 
Teleorman, în anul 1885 (Mușlea, Bîrlea 1970: 300), şi tot aşa se crede şi azi în 
numeroase sate din Moldova, atât despre berze, cât şi despre rândunele, ba chiar 
există convingerea că cele din urmă „te blestemă şi mai rău ca berzele” (Băceşti – 
Vaslui). „Rândunica te blestemă de nu mai ai nici mamă, nici tată”, cred şi vrâncenii 
din Boloteşti, ceea ce se află în deplin acord cu aşteptarea ca, după ce strici cuibul, 
să îţi moară mama (Dobrovăţ – Iaşi, Țibeni şi Straja – Suceava). Credinţa a fost 
culeasă în aceeaţi formă pe malul sudic al Dunării, la Ostrov: „nu trebuie să le 
fărâmi [cuiburile] că cică ele blestemă” (Ghinoiu II: 266), dar şi din Oltenia: „e 
păcat să le strici cuibul, că te bleastemă rândunica şi te îmbolnăveşti” (Leu – Dolj) 
(Ghinoiu I: 355). 

Formula pe care ar folosi-o micuţa pasăre când îţi descoperă sălaşul distrus ar 
avea o formă lingvistică: «Mă-ta în tuci/ Tat-tu în furci/ Şi copiii în căldăruşi»” 
(Repedea – Vrancea). Asemănarea frapantă cu fenomenul cultural al descolindatului 
adaugă o tuşă în plus la imaginea antropomorfizată a rândunicii, fiindcă formulele 
folosite cu prilejul acestui obicei de iarnă dovedesc aceeaşi structură şi funcţie 
magică. Aşadar, păsările muncesc ca oamenii, urmează calendarul lor creştin, se 
supără şi se răzbună prin aceleaşi procedee magice9. 

 
8 „Este vorba de o nouă creaţie religioasă, proprie sud-estului european, pe care noi am numit-o 

«creştinism cosmic», pentru că, pe de o parte, ea proiectează misterul cristologic asupra naturii întregi, 
iar pe de altă parte, neglijează elementele istorice ale creştinismului, insistând, dimpotrivă, asupra 
dimensiunii liturgice a omului în lume”. 

9 Un exemplu suplimentar privitor la faptul că păsările călătoare în cauză se supun sistemului de 
credinţe magice este convingerea că barza ar oferi un sacrificiu pentru spiritus loci, aidoma oamenilor. 
Proprii pui devin dijmă (Rânghileşti – Botoşani), jertfă (Vatra Moldoviţei – Suceava). Selecţia naturală 
este transformată, aşadar, sub forma unei proiecţii a riturilor de construcţii. „Când eli pleacî, lasî un pui 
dijmî omului pi casa, căruia o stat; ăl ieu cu pliscu şî-l aruncî în curti” (Pădureni – Vaslui). În anul 1885 
a fost consemnată această credinţă în Măluşteni – Covurlui (azi Galaţi), Storneşti – Iaşi, Glîmbocel – 
Muscel (Argeş), Cârligi – Neamţ, Brăhăşeşti – Tecuci (Galaţi) (Muşlea, Bârlea 1970: 301). Apărută cu 
doi an mai devreme, cartea de ornotologie a lui Simean Florea Marian, atestă de asemenea acest 
comportament ritual aviar: „cocostârcul în tot anul, după ce şi-a scos puii, aruncă pre unul dintre aceştia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:32 UTC)
BDD-A30780 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Protectori zoomorfi ai casei. O perspectivă deschisă de documente inedite (AFMB) 

117 

Petru Caraman a descoperit componenta imprecaţiilor a colindatului şi a 
fundamentat-o într-o lucrare amplă, prin metoda comparativistă. Vorbele atribuite 
rândunicii se pot încadra cu uşurinţă, în ceea ce savantul numeşte „formule care au 
ca scop să provoace o nenorocire familiei sau vreunui membru al ei”, cel mai 
cunoscut exemplu de acest fel fiind foarte apropiat: „Câte pene pe cucoşi/ Atâţia 
copii burduhoşi!” (1997: 24–25). Pasărea doreşte răul întregii familii, prin indicarea 
precisă a unor moduri violente prin care survine sfârşitul: femeia ajunge în ceaun, 
bărbatul va avea un accident în furcile casei căreia i-a fost distrus norocul o dată cu 
cuibul, iar copiii ajung să umple în mod nefiresc căldările. Pustiirea imediată a 
locului apare şi în formulele de descolindat: „Unde şade masa/ Să tragem la vară cu 
coasa!” (Caraman 1997: 26). 

La nivel structural, „blestemul rândunicii” aparţine de tipul imprecativ 
obişnuit care „exprimă (...) una sau mai multe dorinţe funeste, realizabile în viitor”, 
precum în versurile: „Bureţi/ Pe pereţi,/ Urzici/ Pe uşi!” (Caraman 1997: 24–25). 
Valoarea magică a cuvântului este potenţantă de porunca fermă adresată de iniţiaţi 
(colindătorii, respectiv de rândunică, în calitatea sa de hierofanie solară), iar 
realitatea începe să se modifice. Convingerea generală că gravitatea gestului comis – 
refuzul de a primii colindătorii sau distrugerea cuibului – va atrage ne greşit 
nenorociri asupra gospodăriei construieşte o cheie unică de interpretare a oricăror 
evenimente nedorite vor surveni. Aşa se explică faptul că în mod frecvent în satele 
din Moldova locuitorii sugerează drept cauză magică a incendiilor o posibilă acţiune 
distructivă asupra cuiburilor de barze sau de rândunele. Dacă respectarea setului de 
legi tradiţionale induce o stare de linişte interioară şi de încredere într-un parcurs 
favorabil, deducţia firească spune că a avut loc o încălcare a orânduielii, de vreme ce 
au avut loc întâmplări nefaste. 

Pe de altă parte, viaţa în armonie cu aceste înaripate atrage o serie de beneficii 
„probate” în opinia comunităţii. Pe lângă promisiunea generală a norocul atras la 
casă, se spune despre „cuibul de barză [că] asigură prosperitatea ogoarelor celui pe a 
cărui casă se află” (Taloș 2001: 18), în timp ce distrugerea cuiburilor lor şi a celor de 
rândunele fac să nu mai rodească ţarina (Mehadica – Caraş-Severin) (Ghinoiu II: 
267). Puterea de a aduce mană la casă este exprimată şi prin natura specială a 
picioroangei carnivore, ea elimină dăunătorii din preajma gospodăriei, căci o fereşte 
de „şerpi, broaşte, ulii, insecte” (Mușlea, Bârlea 1970: 300). 

Încărcătura solară a acestor două păsări migratoare le-a atras şi o aură 
oraculară, o dată prin faptul că pot alege casele „curate” la nivel magic – „unde e 
casă pustie cuib nu fac [rândunelele]” (Graţcov Colibi – Vidin) (Sărbători 2010: 
171), şi a doua oară prin revelarea modului în care va decurge vara, după cum sunt 
văzute prima oară, după revenirea din ţările calde. Starea de sănătate a celui ce le 
priveşte, anturajul său şi chiar anii pe care îi mai are de trăit pot fi cunoscute 
dinainte, potrivit acestor superstiţii (Mușlea, Bîrlea 1970: 300–301). Şi mai 
semnificativă apare practica de a le cere acestor zburătoare o ameliorare a aspectului 
fizic ce trimite, din punct de vedere cromatic, la simbolistica solară.  

Mărţişorul purtat fără întrerupere la gât sau la încheietura mâinii este uneori 

 
jos stăpânului de casă în semn de recunoştinţă şi mulţămită, pentru că l-a lăsat să-şi facă cuibul său pe 
casa acestuia şi pentru că prin tot timpul cât a stat aicea nu i s-a întâmplat nici o neplăcere din partea 
căsaşilor” (II: 331). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:32 UTC)
BDD-A30780 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adina HULUBAŞ 

118 

scos atunci când sunt văzute întâia oară berzele, iar gestul poate fi vazut şi ca o 
încercare de influenţare a viitorului pe care ele îl prevestesc. Fiindcă pielea albă, 
curată, nearsă de soare constituia altădată o normă estetică pentru fetele nubile, ele 
îşi smulgeau şnurul de mărţişor şi spuneau, în timp ce îl aruncau după berze: „Na-ţi 
negreţele şi dă-mi albeţele!” (Ciobanul – Constanţa) (Mușlea, Bîrlea 1970: 301). În 
mod similar, la Cişmea, judeţul Botoşani, oamenii consideră păsările migratoare un 
intermediar al frumuseţii ideale, al strălucirii tonice: „când vin rândunelili zâcem: 
«Na-ţ aluneli,/ Dă-m’ rumineli!»”. 

De altfel, o altă categorie a pedepsei pentru distrugerea cuiburilor de 
rândunică ţine de însemnarea fizică a „criminalului”, fie că acesta e om sau animal. 
Cele mai multe relatări indică faptul că persoana care le-a deranjat sălaşul va face 
pistrui pe faţă sau „aluniţe”, iar o explicaţie este construită pe principiul analogiei 
magice: „dacî strici cuibu’ lor, atunci faci chistrui pi faţî, cum sânt chistruiti oaule 
lor” (Liteni – Suceava). Nu puţine sunt însă nici mărturiile despre faptul că mâna cu 
care a fost stricat cuibul se usucă sau suferă un accident grav (fractură). Cazurile 
aşa-zis reale din comunitate întăresc forţa acestei convingeri cu fapte ce au la bază 
din nou similitudini între gesturile umane şi reacţia entităţilor superioare: „un om din 
sat a împuşcat o barză în picior şi a avut un copil şchiop” (Bucşani – Giurgiu) 
(Ghinoiu V: 340). 

Cei care nu cunosc tabuul nu sunt scutiţi de mutilare, motiv pentru care sătenii 
trăiau adevărate angoase la aflarea veştii despre o astfel de poznă: „văleu, când strica 
vreun copil cuibul, ci jăli mai era!” (Buciumi – Bacău). Pisica rămânea fără urechi, 
fiindcă ele se uscau şi cădeau în urma atacului asupra puilor de rândunele (Preuteşti, 
Urecheni şi Zăneşti – Neamţ), „chiora” (Frumosu – Suceava) ori murea (Boloteşti – 
Vrancea).  

Aceşti doi protectori avimorfi ai căminului apar în unele naraţiuni în relaţie cu 
cea de-a treia prezenţă privilegiată. În legendele tip 11187, Barza nu are limbă, 
pasărea militează pentru moralitate: o femeie îşi scoate copilul în curte cu un blid de 
lapte când o viziteatează ibovnicul. Şarpele vine şi bea din farfurie (motiv universal 
despre care vom vorbi în cele ce urmează), dar barza îl atenţionează şi îl ameninţă că 
o va da în vileag pe nevastă la soţul ei. Şarpele îi răspunde că trebuie să se 
liniştească dacă nu vrea să păţească ceva, „deoarece acea casă se clădise şi pe 
culcuşul lui” (Brill 2005: 286). Planul secundar al acestei povestiri explicative 
înglobează credinţele despre riturile de construcţie şi jertfa zidirii. Apariţia 
neaşteptată a reptilei (Natrix natrix) este luată adeseori ca o hierofanie a duhului 
chtonian, motiv pentru care şi „şarpele casei” face obiectul unui tabu. Este interesant 
însă aici să vedem relaţia dintre cele două vieţuitoare asociate în plan magic cu 
căminul: barza apare ca un apărător al dreptăţii şi este pedepsită pentru asta (şarpele 
îi retează limba), iar reptila îşi ia ofranda de mâncare pe deplin conştient de natura sa 
amfitrionică. 

Rândunica apare drept fiică a şarpelui (de apă), într-o ipostază dramatică: ea 
zboară deasupra apelor pentru a căuta capul strivit al tatălui. Legendele tip 11340, 
Maşa, culese în Transilvania, au ca eroină o fată pe cămaşa căreia s-a aşezat şarpele 
(aşa cum adeseori se povesteşte că ar face reptilele de casă, căutând căldura patului) 
pentru a o forţa să îl ia de bărbat. Din această uniune şi căsnicie subacvatică s-au 
născut o fată şi un băiat, ulterior transformaţi de durerea mamei rămase văduvă în 
rândunică şi privighetoare (Brill 2005: 316). Păsările migratoare şi şarpele de casă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:32 UTC)
BDD-A30780 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Protectori zoomorfi ai casei. O perspectivă deschisă de documente inedite (AFMB) 

119 

generează un adevărat sistem de credinţe ce gravitează în jurul vieţii de familie, iar 
punctele lor convergente nu se opresc aici. 
 

(urmare în nr. 1/2020) 
 
 

Bibliografie 

Amzulescu 1974: Al. I. Amzulescu, Cântece bătrâneşti, Bucureşti, Editura Minerva. 
Berdan 1986: Lucia Berdan, Balade din Moldova. Cercetare monografică, Cu un capitol de 

etnomuzicologie de Viorel Bârleanu şi Florin Bucescu, Caietele Arhivei de Folclor, 
VI, Iaşi. 

Bilţiu 1996: Pamfil Bilţiu, Gheorghe Gh. Pop, Sculaţi, sculaţi, boieri mari!, Cluj-Napoca, 
Editura Dacia. 

Brill 2005: Tony Brill, Tipologia legendei populare româneşti, vol. I, Legenda etiologică, 
Prefaţă de Sabina Ispas, Ediţie îngrijită şi studiu introductiv de I. Oprişan, Bucureşti, 
Editura Saeculum I.O. 

Budiş 1998: Monica Budiş, Microcosmosul gospodăresc. Practici magice şi religioase de 
apărare, Bucureşti, Editura Paideia. 

Caraman 1997: Petru Caraman, Descolindatul în Orientul şi sud-estul Europei. Studiu de 
folclor comparat, Ediţie îngrijită şi postfaţă de Ion H. Ciubotaru, Iaşi, Editura 
Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”. 

Caraman 2006: Petru Caraman, Porţile monumentale ale României, în „Anuarul Muzeului 
Etnografic al Moldovei”, nr. VI, Iaşi. 

Chevalier, Gheerbrant 1995: Jean Chevalier, Alain Gheerbrant (coord.), Dicţionar de 
simboluri, vol. III, Traducere de Michaela Slăvescu, Laurenţiu Zoicaş (coord.), 
Bucureşti, Editura Artemis. 

Ciubotaru 2006: Ion H. Ciubotaru, Limpeziri, introducere la Petru Caraman, Porţile 
monumentale ale României, în „Anuarul Muzeului Etnografic al Moldovei”, nr. VI, 
Iaşi. 

Chiţimia 1992: Silvia Chiţimia, „Şarpele mediator” în folclorul românesc, în Imagini şi 
permanenţe în etnologia românească, Chişinău. 

Chopin, Ubicini 1856: .M. Chopin, A. Ubicini, Provinces Danubiennes et Roumaines, Paris, 
Firmin Didot Frères. 

Dumistrăcel 2001: Stelian Dumistrăcel, Până în pânzele albe. Expresii româneşti. Biografii 
– motivaţii, Ediţia a II-a, revazută şi augmentată, Iaşi, Editura Institutul European. 

Eliade 1980: Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Genghis-Han, Editura Ştiinţifică şi 
Enciclopedică, Bucureşti. 

Encyclopedia 1914: Encyclopaedia of Religion and Ethics, Edited by James Hastings. 
Volume XI, New York, Charles Scribner’s Sons. 

Ermacora 2017: Davide Ermacora, The comparative milk-suckling reptile, în 
„Anthropozoologica”, 52(1), p. 59–81 .  

Frazer 1980: James George Frazer, Creanga de aur, vol. V, Traducere de Octavian Nistor, 
note de Gabriela Duda, Bucureşti, Editura Minerva. 

Ghinoiu 2009: Sărbători și obiceiuri. Răspunsuri la chestionarele Atlasului etnografic 
român, Coordonator general Ion Ghinoiu, vol. I-IV, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 
2001-2004. Vol. V, Bucureşti, Editura Etnologică. 

Lecouteux 2013: Claude Lecouteux, The Tradition of Household Spirits. Ancestral Lore and 
Practices. Translated by John E. Graham, Rocester, Inner Traditions. 

Marian 1883: Simeon Florea Marian, Ornitologie poporană română, vol. I, II, Cernăuţi, 
Tipografia R. Eckhardt. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:32 UTC)
BDD-A30780 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adina HULUBAŞ 

120 

Mesnil 1997: Mariane Mesnil, Etnologul între şarpe şi balaur, Cuvânt-înainte de Paul H. 
Stahl, Tradus în limba română de Ioana Bot şi Ana Mihăilescu. Bucureşti, Editura 
Paideia. 

Muşlea, Bîrlea 1970: Ion Muşlea, Ovidiu Bîrlea, Tipologia folclorului din Răspunsurile la 
chestionarele lui B.P. Hasdeu, Bucureşti, Editura Minerva. 

Niculiţă-Voronca 2008: Elena Niculiţă-Voronca, Datinile şi credinţele poporului român 
adunate şi aşezate în ordine mitologică, Ediţie îngrijită de Iordan Datcu, vol. II, 
Bucureşti, Editura Saeculum Vizual. 

Pamfile 2006: Tudor Pamfile, Mitologia poporului român, Ediţie îngrijită şi prefaţată de I. 
Oprişan, Bucureşti, Editura Vestala. 

Gorovei 1941; Artur Gorovei, Şerpele de casă. Cercetări de folclor, în „Analele Academiei 
Române. Memoriile Secţiunii Literare”, seria III, tomul XI. 

 Sărbători 2010: Sărbători şi obiceiuri. Românii din Bulgaria, vol. I. Bucureşti, Editura Etnologică. 
Taloş 2001: Ion Taloş, Gândirea magico-religioasă la români. Dicţionar, Bucureşti, Editura 

Enciclopedică. 
Ţîrcomnicu 2011: Emil Ţîrcomnicu (coord.), Sărbători şi obiceiuri. Răspunsuri la 

chestionarele Atlasului etnografic român. Rudarii românofoni din Bulgaria, vol. II, 
Valea Dunării, Bucureşti, Editura Etnologică. 

Ţîrcomnicu, David 2012: Emil Tîrcomnicu, Lucian David, Sărbători şi obiceiuri. Răspunsuri 
la chestionarele Atlasului etnografic român. Rudarii românofoni din Bulgaria, vol. 
III, Regiunea Varna, Bucureşti, Editura Etnologică. 

Westphalen 1934: R. De Westphalen, Petit dictionnaire des traditions populaires messines, 
Metz, Imprim. du Jourmal „Le Lorrain”. 

Zola 1883: Émile Zola, Au bonheur des Dames, Paris, Carpentier. 
 
 

Zoomorphic Protectors of the Home.  
A Perspective Suggested by Unpublished Documents from  

The Folklore Archive of Moldavia and Bucovina 

Belief in animal protectors from around the home managed to reach present times 
almost unchanged in Romania. In this respect, the paper publishes for the first time 
information gathered in The Folklore Archive of Moldavia and Bucovina, founded in 1970. 
The two sub-sections are based both on a bibliographic and field information perspective on 
swallows, storks, and on the snake of the house respectively. The close relationship with 
these animals is on one hand created by the conviction that birds bring good fortune to the 
house they nest in, and on the other hand by the belief that each house has a protecting 
serpent. None of these can be killed or even disturbed by people since great misfortune will 
follow. The swallows and the storks will set the house on fire if their nests are destroyed and 
the death of the snake will also end the life of the inhabitants, because they are presented as 
double egos. This later perspective can be supported both by personal stories and folk ballads 
on the lad who grew together with the serpent beneath the house. There are also many 
legends on swallows and storks backing up the mythological image of these migratory birds. 
The active beliefs also influenced architecture and crafts, since people felt the need to 
decorate their houses, gates and house objects mainly with the image of the snake, but also 
with representations of the swallow. The conviction is so strong that even animals who harm 
the birds are believed to suffer from their revenge. The portraits are obviously drawn in a 
humanizing manner in order to support the idea of special creatures coming to help the entire 
household. While the birds have a solar projection, since they come in Romania with the 
spring and leave when the day is getting shorter, the serpent keeps his sepulchral aura that 
has been documented ever since Roman Antiquity. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:32 UTC)
BDD-A30780 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

