MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 33) 2019

Oecdip-rege de Sofocle: ironie tragica sau orbire interioara?

Mariana BOCA
Universitatea ,,Stefan cel Mare” din Suceava

matiana boca ro@yahoo.com

Abstract: In our presentation we problematize the interpretation of Sophocle’s Oedipus-
king text as a major representation of the tragic irony, to argue a different, even opposite,
view on Sophocle’s philosophy. The hypothesis we support focuses on the inner blindness
of Oedipus, as a source of suffering and existential failure.
Keywords: #ragic irony, inner blindness, Sophocles, Oedipus-king.

In Oedip rege, Sofocle pleaci de la urmitoarea viziune filosoficd si mistici: omul
interior n# cunoaste adevirul, este nestiutor. Pentru Sofocle, omul este orb; adevirul nu i
apartine §i nici intelepciunea. Soarta omului este cunoscutd doar zeilor (nu Zeului), care,
insd, nu vorbesc direct si viu omului dinlduntrul omului, ci comunicd, uneori, daci sunt
chemati, prin oracole §i profeti. Astfel, franturi de adevar, adeseori greu de inteles, pot fi
revelate omului.

Orbirea este reprezentarea tragicd pe care o alege Sofocle pentru incapacitatea
omului interior de a poseda adevirul. Oedip, eroul pe care Sofocle ni l-a ldsat mostenire,
una dintre cele mai tragice figuri ale literaturilor din toate timpurile, este intruchiparea
congtiintei viduvitd prin orbire de accesul la cunoasterea adevirului. In deschiderea
textului, cititorul sau spectatorul este proiectat intr-un spatiu mitic, supus nipastei
inexplicabile. In cetatea Tebei, femeile nu mai pot naste, pruncii mor, oamenii sunt loviti
de boala, pimantul nu mai da rod. Preotul cetatii vine si ceara regelui Oedip, in numele
poporului, si ii izbaveascd de nenorocire, asa cum a facut-o cu multi ani In urma, cand a
invins Sfinxul care teroriza cetatea. Oedip este vazut drept omul ce/ mai bun, izbivitorul de
rau, salvatorul cetdtii, prin har geiesc. Lui 1 se cere si salveze a doua oard cetatea care l-a
onorat intronandu-l rege si dandu-i-o de sotie pe locasta, sotia regelui mort, Laios. Oedip
reactioneaza fatd de suferinta poporului sau si vrea sa il ajute, dar raspunsul lui are deja in el
un miez nelinistitor: ,,...Cat suferiti voi toti/ O taind pentru mine nu-i, dar intre voi,/ Cari
suferiti, nu-i altul chinuit cum sunt./ Pe voi, pe fiecare insi-1 doare doar/ Durerea lui; eu
insd deopotriva plang/ Si soarta Tebei, plang si soarta mea si-a ta...” [Sofocle, 1969: 267].
Oedip isi asumid emfatic suferinta intregului siu popor. Se autoeroizeazi, reclamand
puterea supraomeneasca de a primi §i de a purta suferinta fiecarui om in parte, addugand la
aceasta propriul lui chin. Existd In atitudinea lui Oedip o trufie greu camuflatd sub chipul
durererii. Oedip pare cd Impirtdseste suferinta celorlalti, dar se foloseste de ea ca sid
marcheze diferenta dintre el si ceilalti, chiar in manifestarea suferinteil... Ce/ mai bun om vrea

BDD-A30732 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)



130 Mariana BOCA

sd fie recunoscut si drept cel mai maret, cel mai indurerat, supra-omul. Suferinta lui este
profund egolatra, pentru ci se vrea enormai, intoarsi spre sine, nu spre celalalt. Agadar,
suferinta lui Oedip este chiar de la bun inceput atinsa de orbire, prin trufie §i autoinflamare
a eului, dar mai ales prin absenta oricirei urme de umilinta si printr-o empatie ratatd. Oedip
nu are nici o pornire de a se cerceta pe el insusi, de a interioriza durerea $i de a face din ea
o cale de cunoastere. Dinamica suferintei la Oedip are o miscare inversd, de exteriorizare si
de autolegitimare eroica.

Momentul decisiv este acela in care Oedip afld prin Creon ci oracolul lui Apolo a
dezviluit motivul nenorocirii §i al mortii care s-a abatut asupra cetatii: fostul rege, Laios,
primul sot al Iocastei, a fost ucis. Cetatea este pedepsitd dintr-un motiv simplu si sacru:
desi au avut ragaz vreme de douazeci ce ani, nici familia lui Laios, nici poporul Tebei nu au
facut nimic pentru ca ucigagul si fie descoperit si pedepsit. Raul necuratat s-a amplificat
monstruos in timp, pani la dimensiunea catastrofei. Ucigasul lui Laios trebuie gasit si supus
pedepsei. Numai aga se poate restabili echilibrul in lume. Sofocle da continut epic unei
credinte fundamentale a vechilor greci, dar si a tuturor popoarelor mediteraneene. Oedip,
insd, nu respectd deloc cutuma. Mai riu, o sfideaza: il blestema pe ucigasul Inca necunoscut
al lui Laios si nu poatd si fie niciodati purificat si-1 condamnai la surghiun, fird sd stie cd 1si
hotirdste in acel moment lui insusi soarta. In credinta lumii lui Oedip, cel care comite o
crimd putea fi purificat de picat printr-un ritual al focului, al apei si al sangelui. Purificarea
era, astfel, o forma de iertare. Oedip, prin blestemele lui repetate ferm, interzice poporului
sa permitd purificarea ucigaslui lui Laios. Capetele sdlbatice ale omulni dinlduntrul omului lui
Oedip incep si se arate. Omul cel mai bun, binecuvantat cu bar zeiese, se intunecd destul de
repede, stapanit de o energie malefici pe care #z o vede §i careia, de aceea, nu i se
impotriveste. Oedip isi rosteste blestemul sub imperiul unei manii oarbe, pentru ci el incalcd
o lege nescrisi straveche si il condamna la ne-iertare pe ucigagul lui Laios, inainte s il
cunoascd, fara a cerceta crima, imprejurarile, evenimentele. Nesocotinta, graba si cruzimea
cu care Oedip, de pe pozitia regelui stapan, decide verdictul asupra crimei, inainte de orice
deliberare, arata lipsa lui de discerndmant, sfidarea legilor si a cutumelor, nesupunerea si
neobisnuinta de a urma o lege colectiva.

Este de remarcat faptul cd Oedip decide fara drept de apel, in mod radical
despotic, cum trebuie sa se poarte toti cetatenii Tebei cu ucigasul lui Laios, interzicandu-le
libertatea morald si traditia religioasa de hotdri singuri si de a acorda, in spiritul credintei
lot, dreptul la purificare celui care Infiptuise crima in urma cu doudzeci de ani. Omul cel mai
bun, cam il numea pe Oedip preotul cetitii, apare deja sdlbatec si rdu in ura cu care il
blestema pe ucigasul Incd nedescoperit. Din nou, e tot mai evidentd orbirea interioard de
care suferd Oedip si incapacitatea lui de a se cerceta pe sine si de a de autocontrola. Oedip
vrea sa instituie o lege morald, nu prin iertare-purificare, ci prin cruzime, excludere,
condamnare fard apel. Sofocle intrebad constiinta cititorului daci este aceasta o adeviratd
lege morald sau o falsi lege morali: ,,Osanda ii va fi surghiunul.../[...]...oricine-ar fi cel
vinovat,/ Alici, in tara-n care-s eu carmuitor,/ Si nu-i deschidd nimeni usa luil/ O vorbi
nu-i iertat si-i spund careval/ Nici la jertfiri sau rugi si pronosiri cu stropi/ Sfintiti sd-1 ia
partas! Ci sd-1 alunge toti/ Din casa lor, ci-i o rusine pentru noi,/ Precum la Delfi mi-a
venit oracolul/ Zeiesc. Aga vreau sd slujesc eu zeului/ $i regelui cel riposat...” [Sofocle,
1969: 270]

Oedip nu se opreste aici, blestemul lui intrd intr-un cescendo asemdndtor furiei
fard limite §i spune: ,,El singur ucigas, sau cd-a avut si alti/ Pirtasi, tirasci-si zilele in chin
si-amar!/Asa-i blestem!” [Sofocle, 1969: 274]. Insi, brusc, tonul lui Oedip se schimba,
surprinzator. Vorbeste ,,prietenos” corului (spune textul), si o voce noud dinliduntrul lui,

BDD-A30732 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)



Oedjp-rege de Sofocle: ironie tragicd sau orbire interioara? 131

caldd si rationald, da de inteles, In mod straniu, cd stie adevarul, cd ar cunoaste taina
ascunsd a nagterii lui, dar si si a crimei pe care o facuse: ,,91 chiar de zeii nu v-ar fi cerut, voi
tot/ Erati datori si cercetati, sd nu lasati/ Aceastd pati-asupra tirii regelui/ Ucis — un om
atat de bun! Si cercetati/ Mereu si peste tot! Iar eu, ce-i sunt urmas/ in scaunu-i regesc,
cum si-n al lui culcus,/ Cici azi a mea-i nevasta lui, iar pruncii lui,/ De n-ar fi fost de soartd
greu loviti, ei azi/ Tot “tatd” mi-ar fi spus — ca si ai mei — eu vreau/ Ca si-l rizbun, ci greu
au fost ei urgisiti,/ Cum l-as fi rdzbunat pe tata.” [Sofocle, 1969: 275] Cine este acest alt
Oedip care ne vorbeste? Ce voce din congtiinta lui Oedip verbalizeaza direct: ,,...Cum l-as
fi rizbunat pe tata”? [Sofocle, 1969: 275] In aceasti secventa stranie pare ¢ se suprapun
milimetric doud constiinte in Oedip: o constiintd cunoscdtoare $i morald, opusi unei
congtiinte salbaticite, tulburate de necunoagtere si de suferinti. Sofocle dramatizeaza plenar
natura duald a omului interior, dar i faptul cd, undeva, chiar in Oedip, se poate auzi vocea
care spune adevirul. Insi Oedip insusi, chiar in timp ce o verbalizeazi, o ignori! Este
paradoxul orbirii interioare.

Neputinta si ciderea morald a lui Oedip se reveleazi deplin in momentul crucial al
intalnirii cu Tiresias, bdtranul prooroc orb al Tebei, care este chemat si dezviluie
identitatea ucigasului lui Laios. Orbirea fizicd a lui Tiresias se opune orbirii interioare a lui
Oedip. Ochii inchisi spre lume ai lui Tiresias se deschid inlauntru si vid adevarul, pentru cd
Hui zeii 1i soptesc... Doar el/ Si afle adeviru-a fost ursit de zei”. Tiresias rdspunde
neasteptat lui Oedip, care ii cere sd izbdveascd de moarte Teba prin rostirea adevarului: ,,A
sti e groaznic lucru, vai, cind nu- i de vrun/ Folos acelui care-ar sti; dst adevir/ Eu il stiam,
dar l-am uitat...” [Sofocle, 1969: 277] lati cd, prin vorbele proorocului Tiresias, Sofocle, in
mod dramatic, pune la indoiald necesitatea cunoasterii adevarului. Cum poate fi cale spre
bine si fericire un adevér nimicitor, care va distruge vietile celor pe care ii va atinge?! Ce
este, de fapt, adevarul? E intrebarea lui Tiresias citre cititor. lar dacd Intrebarea este
retoricd sau nu, doar cititorul decide. Cui foloseste, apoi, adevirul? Ce legiturd este intre
cunoagterea adevarului si fericirea omului, mai intrebd textul lui Sofocle. Tiresias, spre
surprinderea cititorului, marturiseste cd stia demult cine l-a ucis pe Laios si stia, deci, cd
Oedip, ucigasul lui Laios, il urmeazi la tron si se cdsdtoreste cu propria mamad, pentru ¢ nu
cunoaste adevirul despre nagterea si parintii lui. Tiresias nu opreste producerea acestor
realititi tragice. De ce?! Simpla proximitate a unui asemenea adevir il inspaimanti pe
prooroc, pentru ci anticipeaza suferinta si distrugerea pe care o va produce in momentul
dezvaluirii lui. Decide, de aceea, in mod absolut neasteptat, s se retragi in uitare. Sofocle
ne provoaca si dezvoltam in mintea noastrd problema pe care o pune Tiresias, interpretand
si hotdrarea lui. Tiresias ii spune lui Oedip ci nu vrea s arate cine este ucigasul lui Laios si
il roaga s ii respecte dorinta: ,,Ah, lasi-mi si plec! $i soarta — crede-md —/ Mai bine ne-om
rabda-o-asa, si tu si euw.” [Sofocle, 1969: 278] Cat de stranie este de fapt, ticerea lui Tiresias,
vreme de doudzeci de ani, si apoi refuzul lui de a vorbi?

Daci judecim lucrurile din aceastd primd perspectivd a lui Tiresias, vedem ci
Oedip ajunge si 1si ucida tatdl pentru ci nu il cunoagte. Apoi se cdsitoreste cu propria lui
mamd si face copii cu ea, din acelasi motiv simplu si crud: pentru ci nu stie cd este mama
lui. Tragedia lui Oedip ar fi cauzatd doar de ne-cunoasterea adevirului. Oedip ar fi victima
unei sorti arbitrare si nemiloase. De aceea, Tiresias, cuprins de mila, vrea s il protejeze si
sa il crute de suferinti, pentru cd Oedip pare un om bun si mai ales pare a fi unul dintre
alesii zeilor: un om intelept, Invingdtor al Sfinxului. Destinul tragic al lui Oedip il determina
pe prooroc si se impotriveascd propriei meniri si chiar adevirului insusi, Intr-o neasteptatd
revoltd surdd contra zeilor, a cdror hotdrari nu le intelege vreme de doudzeci de ani. $i

BDD-A30732 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)



132 Mariana BOCA

totusi, meritd Oedip aceastd mili? Aceastd Intelegere a lucrurilor este congruentd cu
adevirul ultim despre Oedip?

Tocmai straniul comportament al proorocului cate refuzd si prooroceascd
declanseaza ruperea planurilor realititii si a legaturilor dintre aparenta si esentd. Oedip, cel
bun si intelept se transforma brusc intr-o fiard cuprinsa de manie, de ura si de trufie,
tocmai in momentul in cate proorocul vrea si il apere de un destin fird iesire. Oedip il
amenintd pe Tiresias cd-1 va pedepsi si il acuzi cd el I-a ucis, de fapt, pe Laios! Salbaticia firii
lui Oedip iese toatd la suprafata. Si-atunci, perspectiva prima a lui Tiresias asupra lui Oedip
se schimba in opusul ei. Dintr-o data, Tiresias are, impreuna cititorul, revelatia unui alt
adevir, ascuns dincolo de arbitrarietatea aparenta a sortii: cauza tragediei trebuie ciutatd in
dinamica omului interior al lui Oedip. Tiresias intelege, infrint, de fapt, de propria
neputinti ci l-a judecat gresit pe Oedip si ii spune direct: ,,11 cauti pe ucigas? Esti insuti tul”
[Sofocle, 1969: 280]. Reactia acuzatului nu intarzie. Furia lui Oedip se dezlantuie fara limite.
11 umileste si-1 supune batjocurii pe Tiresias, imagineaza intrigi, isi inchipuie ca se afld in
miezul unui complot organizat de Creon, fratele Iocastei si, in culmea nebuniei sale oabe, ii
contestd legitura lui cu zeii, nu il mai recunoaste ca prooroc, pentru ci nu a stiut sd
infrunte Sfinxul! Oedip se indreaptd spre autoproclamarea sa ca prooroc al cetitii. Nebunia
pare si puna dintr-o datd stipanire pe mintea lui Oedip. Ratiunea incepe si il pariseasca.
Tiresias, Insd, limurit definitiv asupra naturii interioare a lui Odip, 1l infruntd fard fricd, ii
reteazd toatd energia si-i aratd cumplitul sfarsit care il agteaptd. Proorocul iese din uitare, isi
recapatd vederea interioard, primeste demn toate viziunile care i se dezviluie si citeste cu
precizie in aura Intunecati a lui Oedip suvoiul ndprasnic al evenimentelor imposibil de
evitat, care Insd decurg matematic din chiar faptele si alegerile lui Oedip: ,,i'gi spun: ma-
nvinuiesti ci-s orb. Dar oare tu,/ Cu ochii-ti buni, tu niruirea nu ti-o vezi?/ Nici unde stai?
Si nici cu cine viata-ti duci?/ Din cine te-ai nidscut o stii? $i nici cd-ai tdi,/ $i morti, si vii, de
tine se-ngrozesc? In mers/ Cumplit, blestemul crunt pe care maici-ta/ Si tatil tiu ti l-au
zvatlit te va lovi,/ Te-o alunga de-aici. Tu astizi vezi; curand/ Doar bezna-ai s-o mai vezi.
Si unde vaietu-ti/ nu va vui? Ce pesterd din Citeron/ Nu-l va-ngana, cind taina nuntii-ai sa
ti-o stii?” [Sofocle, 1969: 283]

Multi comentatori ai lui Sofocle vad in destinul lui Oedip ilustrarea ironiei tragice.
Din asemenea perspectivd, Oedip ar fi victima arbitrariului, victima neputincioasi a unei
logici vicioase a intamplirilor care il condamna la cel mai cumplit scenariu al vietii, fard ca
el sa aibd nicio vind. Este intemeiatd ipoteza ironiei tragice ca mecanism devastator al
existentei lui Oedip si a tuturor celor din familia lui? Tiresias contrazice net, frontal aceasta
interpretare, desi chiar el se Increde intai In inocenta lui Oedip si vrea sd il protejeze.
Proorocul Tiresias deconspird fird dubiu vina lui Oedip, dupi ce renunti la autoblocajul
interior construit in mod exceptional, prin incalcarea chiar a vointei zeilor, care ii dau
iluminatrea interioard si puterea de a rosti adevirul despre Oedip. Faptul cd Oedip nu isi
cunoaste pdrintii nu este decat o poarta spre adevarul profund. Nu ze-cunoasterea
parintilor il condamna la suferintd si nefericire tragici pe Oedip, ci ze-cunoagterea si ne-
stdpanirea capetelor sdlbatice ale firil proprii si ne-cultivarea cu grijd a capetelor blande. Tiresias ii
profeteste lui Oedip: ,,Azi iti vei sti $i nagterea i moartea tal”. Iar atunci cind Oedip i cere
sa vorbeascd mai limpede (,, Te-ntreci cu vorba-ti incalcitd si-n doi peri”), Tiresias il acuza
ca nu isi foloseste inteligenta profetica, darul dat de zei, de a deslusi adevarul ascuns (,,S1 tu
nu o dezlegi? N-ai fost tilmaci dibaci?”). Asadar, Tiresias aratd explicit ci Oedip, cel care a
invins Sfinxul, avea si puterea de a descoperi adevarul despre parintii sai si nasterea lui,
dacd s-ar fi Intors spre el ingusi si dacd s-ar fi dedicat harului profetic si efortului de a fi
mereu mai aproape de adevar si de a trai in proximitatea lui.

BDD-A30732 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)



Oedjp-rege de Sofocle: ironie tragicd sau orbire interioara? 133

Oedip, insd, mereu mai orbit interior, vede in pozitia lui Tiresias batjocura si
dispret fata de marea lui victorie (,,Tu-mi iei In ras isprava cea mai mare-a mea!”). Tiresias
ne lumineaza: ,,Dar tocmai ea — izbanda ta — te-a si pierdut.” [Sofocle, 1969: 283-294]
Oecdip s-a autocondamnat la o tragedie fara iesire, aratd Tiresias, tocmai In momentul in
care el invinge Sfinxul, pentru ca acceptid si o ia de sotie pe locasta §i sa fie rege, fird si
cerceteze cum a murit fostul rege, fird si respecte legea nescrisd care cerea mai Intai
descoperirea ucigasului si pedepsirea lui, fard sa se intrebe nici o clipd daca e firesc sa
primeascd intrarea intr-o familie si intemeierea propriei familii inainte de a ldmuri problema
nasterii lui, aceea care l-a determinat sa isi pardseascd cetatea unde a crescut §i parintii
adoptivi. Oedip nu isi foloseste harul divin ca si cerceteze si sd caute adevirul, el se
multumeste cu o rdsplatd uriagd, nesocotind datoria de a folosi darul profetic, ca energie
cilduzitoare spre un adevir, pe care se angajase sa il caute: adeviarul despre identitatea lui
ultimi. Sofocle dramatizeazd o problema vitala pentru constiinta omului: nu putem
construi in siguranta nici un destin dacd nu ne cunoastem originea, ridicinile, parintii.

Provocat de acuzatiile lui Tiresias, Oedip are un moment suprem de sinceritate, in
fata locastei, careia, abia In aceastd situatie limita, ii dezvaluie ce stie §i ce nu stie despre
originea sa, dar §i o ctimd pe cate a ldsat-o in uitare, vreme de doudzeci de ani. ,,Mi-a fost
patinte Polybos, cel din Corint;/ Tar mami-mea Merdpe-a fost, din Dérida .../[...] la un
ospit,/ Un om, tot band el vin, s-a imbitat. Mi-a spus:/ “Copil din flori si de pripas!”
Indirect, Sofocle comenteaza in subtext: Oedip si-a delimitat vreme de doudzeci de ani un
spatiu existential perfect, ca o insuld a fericirii, lasand in asteptare grave intrebdri
nerezolvate, mai ales vina ascunsi a unei crime. Niciodatd armonia nu este posibild, aratd
Sofocle, daci se Intemeiaza pe uitare, minciund, greseala neispasita.

Oedip isi aduce aminte de parintii care lI-au crescut si de episodul care a schimbat
cursul vietii lui: afld ca Polybos si Merdpe nu ar fi, de fapt, decat parinti adoptivi. Oedip
este rinit in orgoliul siu, cum singur marturiseste, desi Pélybos si Merdpe neagd adevirul,
il mint, din dragoste: ,,Din fire-atunci/ Mi-am si sirit. O zi cu greu m-am stipanit;/ A doua
zi, la tata si la mamid-mea/ M-am dus. I-am intrebat; ei foc s-au si ficut/ Pe cel ce-atunci
mi ocdrase... Am plecat/ inseninat; dar indoiala sufletul/ Adanc mi-l chinuia..” Ce
dezviluie marturisirea lui Oedip? Dragostea cu care il inconjoard Pélybos si Merépe nu
conteazd. Oedip nu reuseste sa o primeascd. El nu o vede, orbirea interioard incepe sd se
manifeste, pentru ci foarte tandrul Oedip se hrineste din dragostea pentru el insusi, si nu
din iubirea pentru ceilalti ori mécar din sentimentul acelora pentru el. Ego-ul lui suferd o
loviturid pe care nu stie sd o poarte si-atunci fuge, in mod las, la Delfi ca sd intrebe oracolul
cine ii sunt parintii : ,,O vorbd nu le-am spus,/ Nici tatii si nici maicd-mi, si-am §i pornit/
La Delfi, pe futis... Dar Febus, el,/ La intrebarea-mi n-a rispuns.”

Raspunsul ciutat i se refuzd. In schimb, i de comunici o proorocire infricositoare:
,»Atit mi-a spus:/ Ci peste cate-indur, asuprd-mi vor cidea/ Utrgii si-amaruri fel si chip: ci
sunt ursit/ Si mi-mpreun cu mama-mea, si zimislesc/ Urmasi ce-or fi rusinea lumii-ntregi si
ci-s/ Ursit sd fiu al tatii ucigas... Si cum/ L-am auzit l-am auzit am si plecat eu din Corint.”
[Sofocle, 1969: 301] Termenii ,ursi’ sau ,ursitd’, tradusi din greaca veche, fac referire
explicitd la ideea de predestinare. Oedip este supus unei vesti socante: destinul il va conduce
spre o suferintd cumpiti — uciderea tatalui si zamislirea copiilor cu propria mama. Dar, in
acest moment care pregiteste episodul culminant al tragediei, este bine si unim firele din
tesdtura textului si sd cautim revelarea logicii profunde a lui Sofocle, care nu mi se pare a fi
nicidecum una univocd §i simpld, asa cum este de cele mai multe ori evocatd i interpretata.

Directia aproape unanim promovata de toata traditia interpretirii lui Sofocle
asuma fara obiectii ipoteza ironiei tragice, ca pe un adevir incontestabil: scenariul vietii lui

BDD-A30732 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)



134 Mariana BOCA

Oedip este construit dincolo de vointa lui. El ar fi victima unei vinovatii la care nu
participd, dar pe care o pliteste. Tatdl lui, Laios, greseste. El infruntd zeii in mai multe
feluri. Isi doreste un fiu contra vointei lor, iar cand fiul i se naste, hotiraste si il arunce pe
un munte nenmblal’, asa cum chiar Iocasta va povesti, din cauza unei profetii partial
coincidente cu cea care i se comunicd mult mai tarziu lui Oedip: ,,Candva lui Laios ii
vestise-oracolul — /[...] ci-a fost ursit a fi/ Ucis de mana chiar a unui fiu de-al lui/ Si-al
meu...[...]/ Trei zile nici s-au scurs de cand veni pe lume-al siu copil, si Laios gleznele-i/ 1
le-a legat si-apoi a pus de l-au zvarlit/ Pe-un munte neumblat...” [Sofocle, 1969: 297] Iatd
motivul principal pentru care unul dintre cunoscutii comentatori ai culturii grecesti,
elenistul René Schaerer, sintetizand ceea ce se spusese deja despre eroul lui Sofocle in
prima parte a secolului XX, in cartea sa L'homme antique et la structure dn monde intérienr
d’Homere a Socrate, din 1958, afirma cd Oedip, desi vinovat prin pornirea sa citre manie,
inspird mai multd compitimire decat dezaprobare, pentru cd ar fi, in mod evident victima
unei ironii fard iesire a destinului. [Schaerer, 1958: 18]

Aceasta pozitie este reluatd In diverse variante, pana astizi, iar Oedip este
transformat de traditia comentatorilor occidentali intr-un arhetip cultural al victimei ironiei
tragice. Din acest nucleu s-au dezvoltat diferite teorii speculative, dintre care cele mai
radicale, dar i cele mai indepartate de tesdtura interna a textului si de gandirea lui Sofocle,
sunt cele ale lui Sigmund Freud si Jacques Lacan. Este si motivul pentru care nu mi voi
raporta deloc la ele, deoarece punctul meu de vedere se bazeazi pe o vedere opusi:
intoarcerea In text si redescoperirea, pe cit posibil, a gandirii lui Sofocle, asa cum se reflectd
in acest text §i nu in toatd opera lui, prin reprimarea tentatiei de a extrage din poveste un
arhetip a carui identitate si poatd fi recunoscutd in toatd curgerea culturii occidentale. As
zice mai mult: arhetipul oedipian al victimei ironiei tragice este mai degraba creatia
comentatorilor lui Sofocle si mai putin sau deloc a lui Sofocle insusi. Comentatorii
occidentali au dedus din text o figurd verbald pe cate apoi au mitizat-o si, in cele din urmad,
prin teorii speculative cu impact in circulatia ideilor din lumea secolului XX, au
transformat-o intr-un mit cultural autonom, cu o existenta si o evolutie absolut paraleld cu
textul lui Sofocle, dar cu impact mare asupra receptarii si Intelegerii atat a lui Sofocle, cat si
a spiritului grec antic.

Mitul oedipian a operat astfel ca un principiu reductionist asupra textului si asupra
constiintei depozitate in el, sirdcind foarte mult revenirea la Sofocle si la vechii greci. Voi
incerca si demonstez ci gandirea lui Sofocle nu este de tip imperativ si inchis, ci rimane
interogativa si deschisd, chiar in timp ce e atinsia de un duh dubitativ §i pesimist. Aceasta
este si sursa inepuizabild a textului lui Sofocle, care fascineazd pani astizi cititorii sau
spectatorii. Desi povestea este arhicunoscuti, ea reuseste si creeze in congtiinta cititorului
sau a privitorului starea de catharsis, adicd ruperea de propria realitate si intrarea Intr-o
realitate fragild, impalpabild — ()realitatea constiintei problematice a lui Oedip, dincolo de
istorie si chiar dincolo de propriul mit.

Daci Sofocle ar fi facut din Oedip realmente o victima fard nici o sansi a unui destin
batjocoritor, el ar fi autoblocat povestea intr-o logica seaci si eroii lui ar fi fost demult uitati.
Si-atunci, cum se vid miscdrile constiintei lui Oedip, dar si a celorlalti eroi, mai ales a lui
Tiresias, a lui Creon si a locastei, dacid ne apropiem de text cu mai putind dorinta de
autoafirmare si mai mare nevoie de a-l intalni pe Sofocle, creatorul lui? In primul rand trebuie
sd ne aducem aminte de pozitia lui Tiresias i sa o legam de ceea ce ne dezviluie pe de o parte
Oedip, si pe de alta parte locasta. Tiresias ii reposeaza lui Oedip ca nu si-a folosit barul eiesc
ca si descopere adevirul despre el insusi, asa cum reusise si identifice adevirul in ghicitoarea
Stinxului. Deloc intamplator, Sfinxul intreabd cine este fiinta care la inceput merge in patru

BDD-A30732 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)



Oedjp-rege de Sofocle: ironie tragicd sau orbire interioara? 135

picioate, apoi in doud picioare, ca s ajungd apoi sd meargi In trei picioare, dar care are tot
timpul un singur glas si care, cu cit are mai multe picioare, cu atat e mai slabd. Oedip
rispunde cd acea fiintd nu poate fi decat omul, care in copilirie merge in patru labe, la
maturitate sta in doua picioare, iar la bitranete se sprijind intr-un baston.

Ghicitoarea Sfinxului este emblematicd fiindca rezumad existenta materiald si
realitatea vizutd in carte evolueazd omul in timpul vietii lui terestre. Asadar, Oedip
recunoaste cu usurinta insemnele identititii umane in parametrii ei exteriori. Tiresias i zice
direct lui Oedip, aga cum am scos in evidenta anterior, ca putea sd meargd mai departe i sd vadd
mai mult (,,Cu ochii-ti buni, tu naruirea nu ti-o vezi’?). Vederea exterioara nu dezvoltd, din
nefericire, vederea interioard in Oedip. Piedica este chiar firea lui Oedip, emotiile negative
care 1i blocheazi ratiunea si il conduc spre decizii irationale, lipsite de un sens moral. Daca,
dimpotrivd, ar fi urmat calea find a interiorizarii emotiilor si a exploatdrii lor spre
autocunoastere, la intalnirea dintre ratiune si revelatie, si-ar fi asumat responsabilitatea
abandonatd de a sluji harul eiesc pe care l-a primit si, drept rasplata, si-ar fi castigat trezia
mintii, lumina interioari! Spre aceasti convingere ne indreapti cuvintele proorocului
Tiresias. In acest fel, Oedip mai intai ar fi inteles si ar fi acceptat cu usurinti ca Polybos si
Merépe nu sunt parintii lui. Adevirul acesta i-a fost mai mult decat accesibil. Asa se vede din
perspectiva neutra, dar participativi, a constiintei cititorului, dezamagit de neputinta ciudata
a lui Oedip de a asimila un adevir atit de limpede exprimat. Oedip il neagi cu frica si
manie Inversunata.

Sofocle arati cititorului cum frica de umilintd naste o constiintd atat de confuza,
pana la a deveni oarba in fata adevarurilor celor mai evidente. Umilinta de a fi “aopil din flori
§i de pripas” ar fi trebuit sa fie, in economia existentei, o falsd incercare sau ceea ce am numi
o probd ugoard pentru orgoliul tindrului Oedip, adoptat de un rege si rasfatat de dragostea
acestuia. El are astfel sansa de a deveni stipanul propriului destin, tocmai supunandu-se lui
fird trufie! Ca si Intelegem greseala morald a lui Oedip, e nevoie sd reconstituim minimal
etica lumii lui, care, pe fond, nu ar trebui si fie foarte diferitd de etica lumii noastre. Oedip
este salvat de zei. Dintr-un ,,copi/ din flori 5i de pripas” (destinat mortii de proprii lui parinti)
ajunge fiu de rege. Aceastd descoperire ar fi trebuit si producd in constiinta lui Oedip
recunostinta $i multumire. Insa Oedip, di un altfel de continut evenimentului, se opune lui,
cu nemultumire silbatici, cu indarjire oarbi (,,Din fire-atunci/ Mi-am si sdrit. O zi cu greu
m-am stdpanit”). Transformd, astfel, cu de la sine putere, proba usoard intr-o incercare
fatald si intrd Intr-o logicd a faptelor pe care nu o poate controla, pentru ci se livreazi lipsei
de ratiune, ne-intelepciunii si fricii. Din stipan al destinului devine prizonier al acestuia,
pentru ca alege si respinga cu urd — umilinta, supunerea, recunostinta.

Prin urmare, prin proorocul Tiresias — mintea clarvazitoare, cel prin care vorbesc
zell — Sofocle ne spune cd Oedip este, intr-adevar sub presiunea unui destin distructiv si
nedrept. Dar, tot Tiresias ne transmite fird dubiu: Oedip are, In acelasi timp, o inteligenta si
un har pe masura destinului sdu exceptional, prin care poate depasi si poate invinge ursita
tragica! Iar Tiresias este vocea unei constiinte colective transistorice, vocea lumii lui Oedip.
In credinta acelei lumi si in gandirea lui Sofocle, existi intotdeauna o corespondenti
subtild, dar fermd, neindoielnici, intre destinul omului si capacitatea cu care el este #rsif sd 1i
faca fatd si sa il depaseascd, prin vointd si alegeri proprii. Este o convingere morald si
misticd, In acelagi timp, exprimatd mai tarziu in constiinta culturilor crestine rasiritene,
inclusiv in cea greacd, astfel: fiecdruia ii este dat cit poate duce.

Asadar, tragedia lui Oedip nu vine din imposibilitatea de a actiona, ci din faptul ca
greseste toate alegerile si rateazd toate sansele in infruntarea cu destinul, preferand mereu
sa cultive capetele salbatice ale omului sau interior, in locul celor blinde: in locul umilintei alege

BDD-A30732 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)



136 Mariana BOCA

mania; in locul recunostintei alege trufia; in locul ratiunii, alege frica; in locul Zscodirii (cum
spunea Socrate), adica al cercetdrii atente, alege sensurile ingelatoare; in locul bunatatii alege
cruzimea. Fiecare dintre aceste alegeri gresite reprezinti o treaptd inspre orbirea interioari.

BIBLIOGRAFIE

Filosofia, 1984: Filosofia greacd pand la Platon, 11, Partea 1, Bucuresti, Editura stiintifica si enciclopedica.

Socrate, 1996: Socrate omul. Chipul Ilui Socrate in Dialognrile lui Platon. Antologie platoniciani.
Antologiile Humanitas, Studiu introductiv si selectie a textelor de Cristian Badilita,
Bucuresti, Editura Humanitas.

Schaerer, 1958: René Schaerer, I homme antique et la structure du monde intérienr d’Homere a Socrate, Paris,
Payot.

Sofocle, 1969: Tragedir. Traducere, prefata, note si indice de George Fotino, Bucuresti, Editura
pentru Literaturd Universala.

BDD-A30732 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)


http://www.tcpdf.org

