
MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 33) 2019 
 

 
 

 
Oedip-rege de Sofocle: ironie tragică sau orbire interioară? 

 
 

 
Mariana BOCA 

Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 
mariana_boca_ro@yahoo.com 

 

______________________________________________________________________ 

 
Abstract: In our presentation we problematize the interpretation of Sophocle’s Oedipus-
king text as a major representation of the tragic irony, to argue a different, even opposite, 
view on Sophocle’s philosophy. The hypothesis we support focuses on the inner blindness 
of Oedipus, as a source of suffering and existential failure. 
Keywords: tragic irony, inner blindness, Sophocles, Oedipus-king. 

 
 

În Oedip rege, Sofocle pleacă de la următoarea viziune filosofică şi mistică: omul 
interior nu cunoaşte adevărul, este neştiutor. Pentru Sofocle, omul este orb; adevărul nu îi 
aparţine şi nici înţelepciunea. Soarta omului este cunoscută doar zeilor (nu Zeului), care, 
însă, nu vorbesc direct şi viu omului dinlăuntrul omului, ci comunică, uneori, dacă sunt 
chemaţi, prin oracole şi profeţi. Astfel, frânturi de adevăr, adeseori greu de înţeles, pot fi 
revelate omului. 

Orbirea este reprezentarea tragică pe care o alege Sofocle pentru incapacitatea 
omului interior de a poseda adevărul. Oedip, eroul pe care Sofocle ni l-a lăsat moştenire, 
una dintre cele mai tragice figuri ale literaturilor din toate timpurile, este întruchiparea 
conştiinţei văduvită prin orbire de accesul la cunoaşterea adevărului. În deschiderea 
textului, cititorul sau spectatorul este proiectat într-un spaţiu mitic, supus năpastei 
inexplicabile. În cetatea Tebei, femeile nu mai pot naşte, pruncii mor, oamenii sunt loviţi 
de boală, pământul nu mai dă rod. Preotul cetăţii vine să ceară regelui Oedip, în numele 
poporului, să îi izbăvească de nenorocire, aşa cum a facut-o cu mulţi ani în urmă, când a 
învins Sfinxul care teroriza cetatea. Oedip este văzut drept omul cel mai bun, izbăvitorul de 
rău, salvatorul cetăţii, prin har zeiesc. Lui i se cere să salveze a doua oară cetatea care l-a 
onorat întronându-l rege şi dându-i-o de soţie pe Iocasta, soţia regelui mort, Laios. Oedip 
reacţionează faţă de suferinţa poporului său şi vrea să îl ajute, dar răspunsul lui are deja în el 
un miez neliniştitor: „...Cât suferiţi voi toţi/ O taină pentru mine nu-i, dar între voi,/ Cari 
suferiţi, nu-i altul chinuit cum sunt./ Pe voi, pe fiecare însă-l doare doar/ Durerea lui; eu 
însă deopotrivă plâng/ Şi soarta Tebei, plâng şi soarta mea şi-a ta...” [Sofocle, 1969: 267]. 
Oedip îşi asumă emfatic suferinţa întregului său popor. Se autoeroizează, reclamând 
puterea supraomenească de a primi şi de a purta suferinţa fiecărui om în parte, adăugând la 
aceasta propriul lui chin. Există în atitudinea lui Oedip o trufie greu camuflată sub chipul 
durererii. Oedip pare că împărtăşeşte suferinţa celorlalţi, dar se foloseşte de ea ca să 
marcheze diferenţa dintre el şi ceilalţi, chiar în manifestarea suferinţei!... Cel mai bun om vrea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)
BDD-A30732 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA 
 

130 

să fie recunoscut şi drept cel mai măreţ, cel mai îndurerat, supra-omul. Suferinţa lui este 
profund egolatră, pentru că se vrea enormă, întoarsă spre sine, nu spre celălalt. Aşadar, 
suferinţa lui Oedip este chiar de la bun început atinsă de orbire, prin trufie şi autoinflamare 
a eului, dar mai ales prin absenţa oricărei urme de umilinţă şi printr-o empatie ratată. Oedip 
nu are nici o pornire de a se cerceta pe el însuşi, de a interioriza durerea şi de a face din ea 
o cale de cunoaştere. Dinamica suferinţei la Oedip are o mişcare inversă, de exteriorizare şi 
de autolegitimare eroică. 

Momentul decisiv este acela în care Oedip află prin Creon că oracolul lui Apolo a 
dezvăluit motivul nenorocirii şi al morţii care s-a abătut asupra cetăţii: fostul rege, Laios, 
primul soţ al Iocastei, a fost ucis. Cetatea este pedepsită dintr-un motiv simplu şi sacru: 
deşi au avut răgaz vreme de douăzeci ce ani, nici familia lui Laios, nici poporul Tebei nu au 
făcut nimic pentru ca ucigaşul să fie descoperit şi pedepsit. Răul necurăţat s-a amplificat 
monstruos în timp, până la dimensiunea catastrofei. Ucigaşul lui Laios trebuie găsit şi supus 
pedepsei. Numai aşa se poate restabili echilibrul în lume. Sofocle dă conţinut epic unei 
credinţe fundamentale a vechilor greci, dar şi a tuturor popoarelor mediteraneene. Oedip, 
însă, nu respectă deloc cutuma. Mai rău, o sfidează: îl blestemă pe ucigaşul încă necunoscut 
al lui Laios să nu poată să fie niciodată purificat şi-l condamnă la surghiun, fără să ştie că îşi 
hotărăşte în acel moment lui însuşi soarta. În credinţa lumii lui Oedip, cel care comite o 
crimă putea fi purificat de păcat printr-un ritual al focului, al apei şi al sângelui. Purificarea 
era, astfel, o formă de iertare. Oedip, prin blestemele lui repetate ferm, interzice poporului 
să permită purificarea ucigaşlui lui Laios. Capetele sălbatice ale omului dinlăuntrul omului lui 
Oedip încep să se arate. Omul cel mai bun, binecuvântat cu har zeiesc, se întunecă destul de 
repede, stăpânit de o energie malefică pe care nu o vede şi căreia, de aceea, nu i se 
împotriveşte. Oedip îşi rosteşte blestemul sub imperiul unei mânii oarbe, pentru că el încalcă 
o lege nescrisă străveche şi îl condamnă la ne-iertare pe ucigaşul lui Laios, înainte să îl 
cunoască, fără a cerceta crima, împrejurările, evenimentele. Nesocotinţa, graba şi cruzimea 
cu care Oedip, de pe poziţia regelui stăpân, decide verdictul asupra crimei, înainte de orice 
deliberare, arată lipsa lui de discernământ, sfidarea legilor şi a cutumelor, nesupunerea şi 
neobişnuinţa de a urma o lege colectivă.  

Este de remarcat faptul că Oedip decide fără drept de apel, în mod radical 
despotic, cum trebuie să se poarte toţi cetăţenii Tebei cu ucigaşul lui Laios, interzicându-le 
libertatea morală şi tradiţia religioasă de hotărî singuri şi de a acorda, în spiritul credinţei 
lor, dreptul la purificare celui care înfăptuise crima în urmă cu douăzeci de ani. Omul cel mai 
bun, cum îl numea pe Oedip preotul cetăţii, apare deja sălbatec şi rău în ura cu care îl 
blestemă pe ucigaşul încă nedescoperit. Din nou, e tot mai evidentă orbirea interioară de 
care suferă Oedip şi incapacitatea lui de a se cerceta pe sine şi de a de autocontrola. Oedip 
vrea să instituie o lege morală, nu prin iertare-purificare, ci prin cruzime, excludere, 
condamnare fără apel. Sofocle întrebă conştiinţa cititorului dacă este aceasta o adevărată 
lege morală sau o falsă lege morală: „Osânda îi va fi surghiunul.../[...]...oricine-ar fi cel 
vinovat,/ Aici, în ţara-n care-s eu cârmuitor,/ Să nu-i deschidă nimeni uşa lui!/ O vorbă 
nu-i iertat să-i spună careva!/ Nici la jertfiri sau rugi şi pronosiri cu stropi/ Sfinţiţi să-l ia 
părtaş! Ci să-l alunge toţi/ Din casa lor, că-i o ruşine pentru noi,/ Precum la Delfi mi-a 
venit oracolul/ Zeiesc. Aşa vreau să slujesc eu zeului/ Şi regelui cel răposat...” [Sofocle, 
1969: 270]  

Oedip nu se opreşte aici, blestemul lui intră într-un cescendo asemănător furiei 
fără limite şi spune: „El singur ucigaş, sau că-a avut şi alţi/ Părtaşi, târască-şi zilele în chin 
şi-amar!/Aşa-i blestem!” [Sofocle, 1969: 274]. Însă, brusc, tonul lui Oedip se schimbă, 
surprinzător. Vorbeşte „prietenos” corului (spune textul), şi o voce nouă dinlăuntrul lui, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)
BDD-A30732 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Oedip-rege de Sofocle: ironie tragică sau orbire interioară? 
 

131 

caldă şi raţională, dă de înţeles, în mod straniu, că ştie adevarul, că ar cunoaşte taina 
ascunsă a naşterii lui, dar şi şi a crimei pe care o făcuse: „Şi chiar de zeii nu v-ar fi cerut, voi 
tot/ Eraţi datori să cercetaţi, să nu lasaţi/ Această pată-asupra ţării regelui/ Ucis – un om 
atât de bun! Să cercetaţi/ Mereu şi peste tot! Iar eu, ce-i sunt urmaş/ În scaunu-i regesc, 
cum şi-n al lui culcuş,/ Căci azi a mea-i nevasta lui, iar pruncii lui,/ De n-ar fi fost de soartă 
greu loviţi, ei azi/ Tot “tată” mi-ar fi spus – ca şi ai mei – eu vreau/ Ca să-l răzbun, că greu 
au fost ei urgisiţi,/ Cum l-aş fi răzbunat pe tata.” [Sofocle, 1969: 275] Cine este acest alt 
Oedip care ne vorbeşte? Ce voce din conştiinţa lui Oedip verbalizează direct: „...Cum l-aş 
fi răzbunat pe tata”? [Sofocle, 1969: 275] În această secvenţă stranie pare că se suprapun 
milimetric două conştiinţe în Oedip: o conştiinţă cunoscătoare şi morală, opusă unei 
conştiinţe sălbăticite, tulburate de necunoaştere şi de suferinţă. Sofocle dramatizează plenar 
natura duală a omului interior, dar şi faptul că, undeva, chiar în Oedip, se poate auzi vocea 
care spune adevărul. Însă Oedip însuşi, chiar în timp ce o verbalizează, o ignoră! Este 
paradoxul orbirii interioare. 

Neputinţa şi căderea morală a lui Oedip se revelează deplin în momentul crucial al 
întâlnirii cu Tiresias, bătrânul prooroc orb al Tebei, care este chemat să dezvăluie 
identitatea ucigaşului lui Laios. Orbirea fizică a lui Tiresias se opune orbirii interioare a lui 
Oedip. Ochii închişi spre lume ai lui Tiresias se deschid înlăuntru şi văd adevărul, pentru că 
„lui zeii îi şoptesc... Doar el/ Să afle adevăru-a fost ursit de zei”. Tiresias răspunde 
neaşteptat lui Oedip, care îi cere să izbăvească de moarte Teba prin rostirea adevărului: „A 
şti e groaznic lucru, vai, când nu- i de vrun/ Folos acelui care-ar şti; ăst adevăr/ Eu îl ştiam, 
dar l-am uitat...” [Sofocle, 1969: 277] Iată că, prin vorbele proorocului Tiresias, Sofocle, în 
mod dramatic, pune la îndoială necesitatea cunoaşterii adevărului. Cum poate fi cale spre 
bine şi fericire un adevăr nimicitor, care va distruge vieţile celor pe care îi va atinge?! Ce 
este, de fapt, adevărul? E întrebarea lui Tiresias către cititor. Iar dacă întrebarea este 
retorică sau nu, doar cititorul decide. Cui foloseşte, apoi,  adevărul? Ce legătură este între 
cunoaşterea adevărului şi fericirea omului, mai întrebă textul lui Sofocle. Tiresias, spre 
surprinderea cititorului, mărturiseşte că ştia demult cine l-a ucis pe Laios şi ştia, deci, că 
Oedip, ucigaşul lui Laios, îl urmează la tron şi se căsătoreşte cu propria mamă, pentru că nu 
cunoaşte adevărul despre naşterea şi părinţii lui. Tiresias nu opreşte producerea acestor 
realităţi tragice. De ce?! Simpla proximitate a unui asemenea adevăr îl înspăimântă pe 
prooroc, pentru că anticipează suferinţa şi distrugerea pe care o va produce în momentul 
dezvăluirii lui. Decide, de aceea, în mod absolut neaşteptat, să se retragă în uitare. Sofocle 
ne provoacă să dezvoltăm în mintea noastră problema pe care o pune Tiresias, interpretând 
şi hotărârea lui. Tiresias îi spune lui Oedip că nu vrea să arate cine este ucigaşul lui Laios şi 
îl roagă să îi respecte dorinţa: „Ah, lasă-mă să plec! Şi soarta – crede-mă –/ Mai bine ne-om 
răbda-o-aşa, şi tu şi eu.” [Sofocle, 1969: 278] Cât de stranie este de fapt, tăcerea lui Tiresias, 
vreme de douăzeci de ani, şi apoi refuzul lui de a vorbi?  

Dacă judecăm lucrurile din această primă perspectivă a lui Tiresias, vedem că 
Oedip ajunge să îşi ucidă tatăl pentru că nu îl cunoaşte. Apoi se căsătoreşte cu propria lui 
mamă şi face copii cu ea, din acelaşi motiv simplu şi crud: pentru că nu ştie că este mama 
lui. Tragedia lui Oedip ar fi cauzată doar de ne-cunoaşterea adevărului. Oedip ar fi victima 
unei sorţi arbitrare şi nemiloase. De aceea, Tiresias, cuprins de milă, vrea să îl protejeze şi 
să îl cruţe de suferinţă, pentru că Oedip pare un om bun şi mai ales pare a fi unul dintre 
aleşii zeilor: un om înţelept, învingător al Sfinxului. Destinul tragic al lui Oedip îl determină 
pe prooroc să se împotrivească propriei meniri şi chiar adevărului însuşi, într-o neaşteptată 
revoltă surdă contra zeilor, a căror hotărâri nu le înţelege vreme de douăzeci de ani. Şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)
BDD-A30732 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA 
 

132 

totuşi, merită Oedip această milă? Această înţelegere a lucrurilor este congruentă cu 
adevărul ultim despre Oedip?  

Tocmai straniul comportament al proorocului care refuză să proorocească 
declanşează ruperea planurilor realităţii şi a legăturilor dintre aparenţă şi esenţă. Oedip, cel 
bun şi înţelept se transformă brusc într-o fiară cuprinsă de mânie, de ură şi de trufie, 
tocmai în momentul în care proorocul vrea să îl apere de un destin fără ieşire. Oedip îl 
ameninţă pe Tiresias că-l va pedepsi şi îl acuză că el l-a ucis, de fapt, pe Laios! Salbăticia firii 
lui Oedip iese toată la suprafaţă. Şi-atunci, perspectiva primă a lui Tiresias asupra lui Oedip 
se schimbă în opusul ei. Dintr-o dată, Tiresias are, împreună cititorul, revelaţia unui alt 
adevăr, ascuns dincolo de arbitrarietatea aparentă a sorţii: cauza tragediei trebuie căutată în 
dinamica omului interior al lui Oedip. Tiresias înţelege, înfrânt, de fapt, de propria 
neputinţă că l-a judecat greşit pe Oedip şi îi spune direct: „Îl cauţi pe ucigaş? Eşti însuţi tu!” 
[Sofocle, 1969: 280]. Reacţia acuzatului nu întârzie. Furia lui Oedip se dezlănţuie fără limite. 
Îl umileşte şi-l supune batjocurii pe Tiresias, imaginează intrigi, îşi închipuie că se află în 
miezul unui complot organizat de Creon, fratele Iocastei şi, în culmea nebuniei sale oabe, îi 
contestă legătura lui cu zeii, nu îl mai recunoaşte ca prooroc, pentru că nu a ştiut să 
înfrunte Sfinxul! Oedip se îndreaptă spre autoproclamarea sa ca prooroc al cetăţii. Nebunia 
pare să pună dintr-o dată stăpânire pe mintea lui Oedip. Raţiunea începe să îl părăsească. 
Tiresias, însă, lămurit definitiv asupra naturii interioare a lui Odip, îl înfruntă fară frică, îi 
retează toată energia şi-i arată cumplitul sfârşit care îl aşteaptă. Proorocul iese din uitare, îşi 
recapătă vederea interioară, primeşte demn toate viziunile care i se dezvăluie şi citeşte cu 
precizie în aura întunecată a lui Oedip şuvoiul năprasnic al evenimentelor imposibil de 
evitat, care însă decurg matematic din chiar faptele şi alegerile lui Oedip: „Îţi spun: mă-
nvinuieşti că-s orb. Dar oare tu,/ Cu ochii-ţi buni, tu năruirea nu ţi-o vezi?/ Nici unde stai? 
Şi nici cu cine viaţa-ţi duci?/ Din cine te-ai născut o ştii? Şi nici că-ai tăi,/ Şi morţi, şi vii, de 
tine se-ngrozesc? În mers/ Cumplit, blestemul crunt pe care maică-ta/ Şi tatăl tău ţi l-au 
zvârlit te va lovi,/ Te-o alunga de-aici. Tu astăzi vezi; curând/ Doar bezna-ai s-o mai vezi. 
Şi unde vaietu-ţi/ nu va vui? Ce peşteră din Citeron/ Nu-l va-ngâna, când taina nunţii-ai să 
ţi-o ştii?” [Sofocle, 1969: 283]  

Mulţi comentatori ai lui Sofocle văd în destinul lui Oedip ilustrarea ironiei tragice. 
Din asemenea perspectivă, Oedip ar fi victima arbitrariului, victima neputincioasă a unei 
logici vicioase a întâmplărilor care îl condamnă la cel mai cumplit scenariu al vieţii, fără ca 
el să aibă nicio vină. Este întemeiată ipoteza ironiei tragice ca mecanism devastator al 
existenţei lui Oedip şi a tuturor celor din familia lui? Tiresias contrazice net, frontal această 
interpretare, deşi chiar el se încrede întâi în inocenţa lui Oedip şi vrea să îl protejeze. 
Proorocul Tiresias deconspiră fără dubiu vina lui Oedip, după ce renunţă la autoblocajul 
interior construit în mod excepţional, prin încalcarea chiar a voinţei zeilor, care îi dau 
iluminarea interioară şi puterea de a rosti adevărul despre Oedip. Faptul că Oedip nu îşi 
cunoaşte părinţii nu este decât o poartă spre adevărul profund. Nu ne-cunoaşterea 
părinţilor îl condamnă la suferinţă şi nefericire tragică pe Oedip, ci ne-cunoaşterea şi ne-
stăpânirea capetelor sălbatice ale firii proprii şi ne-cultivarea cu grijă a capetelor blânde. Tiresias îi 
profeţeşte lui Oedip: „Azi iţi vei şti şi naşterea şi moartea ta!”. Iar atunci când Oedip îi cere 
să vorbească mai limpede („Te-ntreci cu vorba-ţi încâlcită şi-n doi peri”), Tiresias îl acuză 
că nu îşi foloseşte inteligenţa profetică, darul dat de zei, de a desluşi adevărul ascuns („Şi tu 
nu o dezlegi? N-ai fost tălmaci dibaci?”). Aşadar, Tiresias arată explicit că Oedip, cel care a 
învins Sfinxul, avea şi puterea de a descoperi adevărul despre părinţii săi şi naşterea lui, 
dacă s-ar fi întors spre el înşuşi şi dacă s-ar fi dedicat harului profetic şi efortului de  a fi 
mereu mai aproape de adevăr şi de a trăi în proximitatea lui.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)
BDD-A30732 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Oedip-rege de Sofocle: ironie tragică sau orbire interioară? 
 

133 

Oedip, însă, mereu mai orbit interior, vede în poziţia lui Tiresias batjocură şi 
dispreţ faţă de marea lui victorie („Tu-mi iei în râs isprava cea mai mare-a mea!”). Tiresias 
ne luminează: „Dar tocmai ea – izbânda ta – te-a şi pierdut.” [Sofocle, 1969: 283-294] 
Oedip s-a autocondamnat la o tragedie fără ieşire, arată Tiresias, tocmai în momentul în 
care el învinge Sfinxul, pentru că acceptă să o ia de soţie pe Iocasta şi să fie rege, fără să 
cerceteze cum a murit fostul rege, fără să respecte legea nescrisă care cerea mai întâi 
descoperirea ucigaşului şi pedepsirea lui, fără să se întrebe nici o clipă dacă e firesc să 
primească intrarea într-o familie şi întemeierea propriei familii înainte de a lămuri problema 
naşterii lui, aceea care l-a determinat să îşi părăsească cetatea unde a crescut şi părinţii 
adoptivi. Oedip nu îşi foloseşte harul divin ca să cerceteze şi să caute adevărul, el se 
mulţumeşte cu o răsplată uriaşă, nesocotind datoria de a folosi darul profetic, ca energie 
călăuzitoare spre un adevăr, pe care se angajase să îl caute: adevărul despre identitatea lui 
ultimă. Sofocle dramatizează o problemă vitală pentru conştiinţa omului: nu putem 
construi în siguranţă nici un destin dacă nu ne cunoaştem originea, rădăcinile, părinţii.  

Provocat de acuzaţiile lui Tiresias, Oedip are un moment suprem de sinceritate, în 
faţa Iocastei, căreia, abia în această situaţie limită, îi dezvăluie ce ştie şi ce nu ştie despre 
originea sa, dar şi o crimă pe care a lăsat-o în uitare, vreme de douăzeci de ani. „Mi-a fost 
părinte Pólybos, cel din Corint;/ Iar mamă-mea Merópe-a fost, din Dórida .../[...] la un 
ospăţ,/ Un om, tot bând el vin, s-a îmbătat. Mi-a spus:/ “Copil din flori şi de pripas!” 
Indirect, Sofocle comentează în subtext: Oedip şi-a delimitat vreme de douăzeci de ani un 
spaţiu existenţial perfect, ca o insulă a fericirii, lăsând în aşteptare grave întrebări 
nerezolvate, mai ales vina ascunsă a unei crime. Niciodată armonia nu este posibilă, arată 
Sofocle, dacă se întemeiază pe uitare, minciună, greşeală neispăşită.  

Oedip îşi aduce aminte de părinţii care l-au crescut şi de episodul care a schimbat 
cursul vieţii lui: află că Pólybos şi  Merópe nu ar fi, de fapt, decât părinţi adoptivi. Oedip 
este rănit în orgoliul său, cum singur mărturiseşte, deşi Pólybos şi  Merópe neagă adevărul, 
îl mint, din dragoste: „Din fire-atunci/ Mi-am şi sărit. O zi cu greu m-am stăpânit;/ A doua 
zi, la tata şi la mamă-mea/ M-am dus. I-am întrebat; ei foc s-au şi făcut/ Pe cel ce-atunci 
mă ocărâse... Am plecat/ Înseninat; dar îndoiala sufletul/ Adânc mi-l chinuia...” Ce 
dezvăluie mărturisirea lui Oedip? Dragostea cu care îl înconjoară Pólybos şi  Merópe nu 
contează. Oedip nu reuşeşte să o primească. El nu o vede, orbirea interioară începe să se 
manifeste, pentru că foarte tânărul Oedip se hrăneşte din dragostea pentru el însuşi, şi nu 
din iubirea pentru ceilalţi ori măcar din sentimentul acelora pentru el. Ego-ul lui suferă o 
lovitură pe care nu ştie să o poarte şi-atunci fuge, în mod laş, la Delfi ca să întrebe oracolul 
cine îi sunt părinţii : „O vorbă nu le-am spus,/ Nici tatii şi nici maică-mi, şi-am şi pornit/ 
La Delfi, pe furiş... Dar Febus, el,/ La întrebarea-mi n-a răspuns.” 

Răspunsul căutat i se refuză. În schimb, i de comunică o proorocire înfricoşătoare: 
„Atât mi-a spus:/ Că peste câte-îndur, asupră-mi vor cădea/ Urgii şi-amaruri fel şi chip: că 
sunt ursit/ Să mă-mpreun cu mamă-mea, să zămislesc/ Urmaşi ce-or fi ruşinea lumii-ntregi şi 
că-s/ Ursit să fiu al tatii ucigaş... Şi cum/ L-am auzit l-am auzit am şi plecat eu din Corint.” 
[Sofocle, 1969: 301] Termenii „ursit” sau „ursită”, traduşi din greaca veche, fac referire 
explicită la ideea de predestinare. Oedip este supus unei veşti şocante: destinul îl va conduce 
spre o suferinţă cumpită – uciderea tatălui şi zămislirea copiilor cu propria mamă. Dar, în 
acest moment care pregăteşte episodul culminant al tragediei, este bine să unim firele din 
ţesătura textului şi să căutăm revelarea logicii profunde a lui Sofocle, care nu mi se pare a fi 
nicidecum una univocă şi simplă, aşa cum este de cele mai multe ori evocată şi interpretată. 

Direcţia aproape unanim promovată de toată tradiţia interpretării lui Sofocle 
asumă fară obiecţii ipoteza ironiei tragice, ca pe un adevăr incontestabil: scenariul vieţii lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)
BDD-A30732 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA 
 

134 

Oedip este construit dincolo de voinţa lui. El ar fi victima unei vinovăţii la care nu 
participă, dar pe care o plăteşte. Tatăl lui, Laios, greşeşte. El înfruntă zeii în mai multe 
feluri. Îşi doreşte un fiu contra voinţei lor, iar când fiul i se naşte, hotărăşte să îl arunce  pe 
„un munte neumblat”, aşa cum chiar Iocasta va povesti, din cauza unei profeţii parţial 
coincidente cu cea care i se comunică mult mai târziu lui Oedip: „Cândva lui Laios îi 
vestise-oracolul – /[...] că-a fost ursit a fi/ Ucis de mâna chiar a unui fiu de-al lui/ Şi-al 
meu...[...]/ Trei zile nici s-au scurs de când veni pe lume-al său copil, şi Laios gleznele-i/ I 
le-a legat şi-apoi a pus de l-au zvârlit/ Pe-un munte neumblat...” [Sofocle, 1969: 297] Iată 
motivul principal pentru care unul dintre cunoscuţii comentatori ai culturii greceşti, 
elenistul René Schaerer, sintetizând ceea ce se spusese deja despre eroul lui Sofocle în 
prima parte a secolului XX, în cartea sa L’homme antique et la structure du monde intérieur 
d’Homère à Socrate, din 1958, afirmă că Oedip, deşi vinovat prin pornirea sa către mânie, 
inspiră mai multă compătimire decât dezaprobare, pentru că ar fi, în mod evident victima 
unei ironii fără ieşire a destinului. [Schaerer, 1958: 186] 

Aceasta poziţie este reluată în diverse variante, până astăzi, iar Oedip este 
transformat de tradiţia comentatorilor occidentali într-un arhetip cultural al victimei ironiei 
tragice. Din acest nucleu s-au dezvoltat diferite teorii speculative, dintre care cele mai 
radicale, dar şi cele mai îndepărtate de ţesătura internă a textului şi de gândirea lui Sofocle,  
sunt cele ale lui Sigmund Freud şi Jacques Lacan. Este şi motivul pentru care nu mă voi 
raporta deloc la ele, deoarece punctul meu de vedere se bazează pe o vedere opusă: 
întoarcerea în text şi redescoperirea, pe cât posibil, a gândirii lui Sofocle, aşa cum se reflectă 
în acest text şi nu în toată opera lui, prin reprimarea tentaţiei de a extrage din poveste un 
arhetip a cărui identitate să poată fi recunoscută în toată curgerea culturii occidentale. Aş 
zice mai mult: arhetipul oedipian al victimei ironiei tragice este mai degrabă creaţia 
comentatorilor lui Sofocle şi mai puţin sau deloc a lui Sofocle însuşi. Comentatorii 
occidentali au dedus din text o figură verbală pe care apoi au mitizat-o şi, în cele din urmă, 
prin teorii speculative cu impact în circulaţia ideilor din lumea secolului XX, au 
transformat-o într-un mit cultural autonom, cu o existenţă şi o evoluţie absolut paralelă cu 
textul lui Sofocle, dar cu impact mare asupra receptării şi înţelegerii atât a lui Sofocle, cât şi 
a spiritului grec antic.  

Mitul oedipian a operat astfel ca un principiu reducţionist asupra textului şi asupra 
conştiinţei depozitate în el, sărăcind foarte mult revenirea la Sofocle şi la vechii greci. Voi 
încerca să demonstez că gândirea lui Sofocle nu este de tip imperativ şi închis, ci rămâne 
interogativă şi deschisă, chiar în timp ce e atinsă de un duh dubitativ şi pesimist. Aceasta 
este şi sursa inepuizabilă a textului lui Sofocle, care fascinează până astăzi cititorii sau 
spectatorii. Deşi povestea este arhicunoscută, ea reuşeşte să creeze în conştiinţa cititorului 
sau a privitorului starea de catharsis, adică ruperea de propria realitate şi intrarea într-o 
realitate fragilă, impalpabilă – (i)realitatea conştiinţei problematice a lui Oedip, dincolo de 
istorie şi chiar dincolo de propriul mit.  

Dacă Sofocle ar fi facut din Oedip realmente o victimă fără nici o şansă a unui destin 
batjocoritor, el ar fi autoblocat povestea într-o logică seacă şi eroii lui ar fi fost demult uitaţi. 
Şi-atunci, cum se văd mişcările conştiinţei lui Oedip, dar şi a celorlalţi eroi, mai ales a lui 
Tiresias, a lui Creon şi a Iocastei, dacă ne apropiem de text cu mai puţină dorinţă de 
autoafirmare şi mai mare nevoie de a-l întâlni pe Sofocle, creatorul lui? În primul rând trebuie 
să ne aducem aminte de poziţia lui Tiresias şi să o legăm de ceea ce ne dezvăluie pe de o parte 
Oedip, şi pe de altă parte Iocasta. Tiresias îi repoşează lui Oedip că nu şi-a folosit harul zeiesc 
ca să descopere adevărul despre el însuşi, aşa cum reuşise să identifice adevărul în ghicitoarea 
Sfinxului. Deloc întâmplător, Sfinxul întreabă cine este fiinţa care la început merge în patru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)
BDD-A30732 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Oedip-rege de Sofocle: ironie tragică sau orbire interioară? 
 

135 

picioare, apoi în două picioare, ca să ajungă apoi să meargă în trei picioare, dar care are tot 
timpul un singur glas şi care, cu cât are mai multe picioare, cu atât e mai slabă. Oedip 
răspunde că acea fiinţă nu poate fi decât omul, care în copilărie merge în patru labe, la 
maturitate stă în două picioare, iar la bătrâneţe se sprijină într-un baston.  

Ghicitoarea Sfinxului este emblematică fiindcă rezumă existenţa materială şi 
realitatea văzută în care evoluează omul în timpul vieţii lui terestre. Aşadar, Oedip 
recunoaşte cu uşurinţă însemnele identităţii umane în parametrii ei exteriori. Tiresias îi zice 
direct lui Oedip, aşa cum am scos în evidenţă anterior, că putea să meargă mai departe şi să vadă 
mai mult („Cu ochii-ţi buni, tu năruirea nu ţi-o vezi”?). Vederea exterioară nu dezvoltă, din 
nefericire, vederea interioară în Oedip. Piedica este chiar firea lui Oedip, emoţiile negative 
care îi blochează raţiunea şi îl conduc spre decizii iraţionale, lipsite de un sens moral. Dacă, 
dimpotrivă, ar fi urmat calea fină a interiorizării emoţiilor şi a exploatării lor spre 
autocunoaştere, la întâlnirea dintre raţiune şi revelaţie, şi-ar fi asumat responsabilitatea 
abandonată de a sluji harul zeiesc pe care l-a primit şi, drept răsplată, şi-ar fi câştigat trezia 
minţii, lumina interioară! Spre această convingere ne îndreaptă cuvintele proorocului 
Tiresias. În acest fel, Oedip mai întâi ar fi înţeles şi ar fi acceptat cu uşurinţă că Pólybos şi  
Merópe nu sunt părinţii lui. Adevărul acesta i-a fost mai mult decât accesibil. Aşa se vede din 
perspectiva neutră, dar participativă, a conştiinţei cititorului, dezamăgit de neputinţa ciudată 
a lui Oedip de a asimila un adevăr atât de limpede exprimat. Oedip îl neagă cu frică şi 
mânie înverşunată.  

Sofocle arată cititorului cum frica de umilinţă naşte o conştiinţă atât de confuză, 
până la a deveni oarbă în faţa adevărurilor celor mai evidente.  Umilinţa de a fi “copil din flori 
şi de pripas” ar fi trebuit să fie, în economia existenţei, o falsă încercare sau ceea ce am numi 
o probă uşoară pentru orgoliul tânărului Oedip, adoptat de un rege şi răsfăţat de dragostea 
acestuia. El are astfel şansa de a deveni stăpânul propriului destin, tocmai supunându-se lui 
fără trufie! Ca să înţelegem greşeala morală a lui Oedip, e nevoie să reconstituim minimal 
etica lumii lui, care, pe fond, nu ar trebui să fie foarte diferită de etica lumii noastre. Oedip 
este salvat de zei. Dintr-un „copil din flori şi de pripas” (destinat morţii de proprii lui părinţi) 
ajunge fiu de rege. Această descoperire ar fi trebuit să producă în conştiinţa lui Oedip 
recunoştintă şi mulţumire. Însă Oedip, dă un altfel de conţinut evenimentului, se opune lui, 
cu nemulţumire sălbatică, cu îndârjire oarbă („Din fire-atunci/ Mi-am şi sărit. O zi cu greu 
m-am stăpânit”). Transformă, astfel, cu de la sine putere, proba uşoară într-o încercare 
fatală şi intră într-o logică a faptelor pe care nu o poate controla, pentru că se livrează lipsei 
de raţiune, ne-înţelepciunii şi fricii. Din stăpân al destinului devine prizonier al acestuia, 
pentru că alege să respingă cu ură – umilinţa, supunerea, recunoştinţa.  

Prin urmare, prin proorocul Tiresias – mintea clarvăzătoare, cel prin care vorbesc 
zeii – Sofocle ne spune că Oedip este, într-adevăr sub presiunea unui destin distructiv şi 
nedrept. Dar, tot Tiresias ne transmite fără dubiu: Oedip are, în acelaşi timp, o inteligenţă şi 
un har pe măsura destinului său excepţional, prin care poate depăşi şi poate învinge ursita 
tragică! Iar Tiresias este vocea unei conştiinţe colective transistorice, vocea lumii lui Oedip. 
În credinţa acelei lumi şi în gândirea lui Sofocle, există întotdeauna o corespondenţă 
subtilă, dar fermă, neîndoielnică, între destinul omului şi capacitatea cu care el este ursit să îi 
facă faţă şi să îl depăşească, prin voinţă şi alegeri proprii. Este o convingere morală şi 
mistică, în acelaşi timp, exprimată mai târziu în conştiinţa culturilor creştine răsăritene, 
inclusiv în cea greacă, astfel: fiecăruia îi este dat cât poate duce.  

Aşadar, tragedia lui Oedip nu vine din imposibilitatea de a acţiona, ci din faptul că 
greşeşte toate alegerile şi ratează toate şansele în înfruntarea cu destinul, preferând mereu 
să cultive capetele sălbatice ale omului său interior, în locul celor blânde: în locul umilinţei alege 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)
BDD-A30732 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA 
 

136 

mânia; în locul recunoştinţei alege trufia; în locul raţiunii, alege frica; în locul iscodirii (cum 
spunea Socrate), adică al cercetării atente, alege sensurile înşelătoare; în locul bunătăţii alege 
cruzimea. Fiecare dintre aceste alegeri greşite reprezintă o treaptă înspre orbirea interioară.  

 
 
 
BIBLIOGRAFIE 

 
Filosofia, 1984: Filosofia greacă până la Platon, II, Partea 1, Bucureşti, Editura ştiinţifică şi enciclopedică. 
Socrate, 1996: Socrate omul. Chipul lui Socrate în Dialogurile lui Platon. Antologie platoniciană. 

Antologiile Humanitas, Studiu introductiv şi selecţie a textelor de Cristian Bădiliţă, 
Bucureşti, Editura Humanitas. 

Schaerer, 1958: René Schaerer, L’homme antique et la structure du monde intérieur d’Homère à Socrate, Paris, 
Payot. 

Sofocle, 1969: Tragedii. Traducere, prefaţă, note şi indice de George Fotino, Bucureşti, Editura 
pentru Literatură Universală. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:56:30 UTC)
BDD-A30732 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

