
 267 

 

SUR LES ROUTES DE L’HISTOIRE ILLUSTRÉE DE LA 
TRADUCTION 

 
Muguraş CONSTANTINESCU1 

 
Résumé : Nous proposons dans cet article quelques notes de lecture autour de 
l’ouvrage Les routes de la traduction – Babel à Genève, sous la direction de Barbara Cassin 
et Nicolas Ducimetière, coédité par Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, 
novembre 2017. Nous nous arrêtons sur la manière dont les auteurs mettent en valeur 
la traduction d’ouvrages essentiels pour une littérature universelle et le bagage culturel 
qui les accompagne, les trajectoires et pérégrinations traductives des différents genres. 
Nous accordons une place à part aux réflexions sur la traduction et le traduire, sur le 
rôle des traducteurs. 
 
Mots clés : traduction, routes, traducteurs, littérature universelle, trajectoires 
 
Abstract: In this article, we offer some notes on the book Les routes de la traduction – 
Babel à Genève, co-edited by Barbara Cassin and Nicolas Ducimetière, and published in 
November 2017 Gallimard and the Martin Bodmer Foundation. We focus on the way 
in which the authors highlight the translation of essential works for world literature 
and the cultural background which accompanies them, the translational trajectories 
and journeys of the different genres. A major part of the paper also deals with 
reflections on translation and translating, as well as the role of translators. 
 
Keywords: translation, routes, translators, world literature, trajectories 

 
Le somptueux ouvrage de 336 pages Les routes de la traduction – Babel à 

Genève, sous la direction de Barbara Cassin et Nicolas Ducimetière, coédité par 
Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, novembre 2017, ISBN : 978-2-07-
274026-8, est paru en tant que catalogue de l’exposition avec le même titre, qui 
a eu lieu de novembre 2017 à mars 2018 dans la Fondation portant le nom du 
célèbre collectionneur zurichois. Par sa richesse d’idées, par son fabuleux 
matériau iconographique, par sa cohérence, cet ouvrage collectif, réunissant 
plusieurs essais de spécialistes dans ce qu’on pourrait nommer le domaine de 
l’« histoire illustrée de la traduction », peut être envisagé comme un livre à part 
entière. Cela ne veut pas dire qu’il remplace la visite de l’exposition qui 
constitue un régal rare en matière de la/des traduction(s) mais, hélas, les 
expositions sont éphémères, tandis qu’un livre peut avoir une longue vie. Et 
c’est le cas, selon nous, du présent ouvrage qui se prête à de stimulantes 
lectures et relectures. 

Comme l’explique Barbara Cassin dans son introduction intitulée 
« L’intelligence de la traduction », la structuration de l’exposition a été inspirée 
par la manière dont l’ancien vice-président de la Croix Rouge, Martin Bodmer, 
a conçu sa collection autour de l’idée de Goethe sur la Weltliteratur, qui lui était 

                                                           

1 Université « Ştefan cel Mare », Suceava, Roumanie, mugurasc@gmail.com 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)
BDD-A30691 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 268 

 

chère et à laquelle il réfléchissait souvent dans ses carnets. Les deux directeurs 
de l’ouvrage et, en même temps, commissaires de l’exposition, ont pris en 
compte les cinq piliers de la collection de Martin Bodmer : Homère, la Bible, 
Dante, Shakespeare et Goethe, auteurs et titres liés à l’Europe, comme 
l’observe la philosophe et la traductologue dans son texte introductif. Y sont 
présents également Aristote, Ménandre et Molière, Shakespeare et François-
Victor Hugo, Diderot, Heine et Byron, Poe, Baudelaire et Mallarmé, Heidi et 
Tintin. Comme une compensation à ce poids important accordé à l’Europe, 
l’exposition accorde une bonne place aux contes et aux fables, en partant de 
ceux de l’Inde et aux trajets de Mille et une nuits. Aux divers parcours en langues 
d’œuvres essentielles s’ajoutent ceux de quelques poètes d’aujourd’hui.  

Sur ces routes on rencontre beaucoup de traducteurs dont dix-huit 
jouissent d’un portrait dans la belle galerie, qui nous présente, en début de 
l’ouvrage, leurs visages méditatifs, souriants, graves, impénétrables, 
énigmatiques ou rayonnants, en partant de Cicéron (traducteur en latin des 
philosophes grecs) jusqu’à Cécile Iglessis Margellos (traductrices en grec de 
Molière, Céline, Colette, Queneau, Berman), en passant par Boèce, Averroès, 
Erasme de Rotterdam, La Malinche, Anne Dacier, Heine, Clémence Royer, 
Walter Bejamin, Philippe Jacottet et d’autres.  

A travers le choix de littérature mondiale/universelle, donné par la 
collection bodmérienne, on peut saisir tout ce que la traduction 
comporte/apporte comme avatars : illustration, copie, appropriation, 
incorporation qui peut devenir ogressse dans certains pays où la langue est 
gloutonne de mots étrangers. Même si les œuvres exposées impressionnent et 
touchent par leur « matérialité », « avec leur fragilité, leur poids, leur reliure, leur 
absolue singularité », ce dont elles parlent est une problématique universelle : la 
traduction en tant que vecteur de circulation des œuvres et le bagage culturel 
qui les accompagne. Et cela malgré le fait que, comme on le sait bien, 
« l’universel est toujours l’universel de quelqu’un - de soi-même le plus 
souvent ! » (Cassin, 2017 : 11) 

Avant de nous pencher sur cette problématique complexe que les routes 
de la traduction dévoilent, quelques mots sur la ville qui a accueilli cette 
deuxième exposition sur la traduction, après celle hébergée, en France, par la 
ville de Marseille. Le choix de Genève, imposé, sans doute par le fait que dans 
Cologny se trouve la Fondation bodmérienne, est important aussi par le 
plurilinguisme, qui caractérise la Suisse et Genève, formant une véritable, 
« polyglossie » (Ducimetière, 2017 : 317) ; ce phénomène, vu autrefois comme 
une malédiction, et considéré, de nos jours plus que jamais, une valeur 
surajoutée :  

Vivre après Babel, dans la diversité des langues, c'est une chance et un marqueur 
d'identité pour la Suisse, pour cette Genève plurilingue dont Talleyrand - repris 
ici par Jacques Villeglé dans son alphabet socio-politique – disait : « Il y a cinq 
continents, et il y a Genève » (Cassin, Ducemetière, 2017, quatrième de 
couverture). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)
BDD-A30691 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 269 

 

Et Genève la plurilingue et son Université ont su profiter de cette chance 
et honorer cet évènement autour de la traduction, car de nombreuses 
conférences ont été données par ses professeurs, pendant la durée de 
l’exposition, dont quelques unes attirent et incitent dès le titre : « Jeux de mots, 
de langue et d’étymologie : la traduction des langues fictives, manipulées ou 
détournées » par Mathilde Fontanet ; « Comme une balançoire accrochée au 
ciel : la saga babélienne de Heidi » par Jean-Michel Wissmer ; « Babel à la 
Bodmeriana : voyage en Polyglossie » par de Nicolas Ducimetière ; « Faire la 
fête avec un seul confetti. Traduire les haïkus » par Jérôme David, ou, tout 
simplement, « La théorie de la traduction : une discipline passionnante ». par 
Lance Hewson. 

Passionnante s’avère, également, cette histoire illustrée de la/des 
traductions que l’ouvrage, qui nous préoccupe ici, propose pour nous faire 
découvrir des routes du savoir et du pouvoir, qui sont parfois autant 
d’aventures. Et ces dernières constituent la matière des cinq grandes parties 
intitulées « Appréhender la diversité », « Trajectoires », « Incorporations », 
« Vernaculaires de Dieu, Vernaculaires profanes », « Babel en Suisse ». On y 
parle avec maîtrise et érudition, avec plaisir et conviction, des traductions, des 
traducteurs et, surtout et partout, de la langue, vue, non pas comme un ouvrage 
déjà fait (Ergon) mais comme une activité en train de se faire (Energeia) (Cassin, 
2017 : 10). Et, on le voit bien, le projet de Bodmer est « d’inscrire la 
traduction » dans « le fluide littéraire mondial », autrement dit, la littérature 
mondiale est envisagée comme un « champ de forces et non une somme » 
(ibidem). Et l’académicienne qu’est, depuis peu, Barbara Cassin met en avant 
l’importance de ce poiein, de ce faire qui concerne autant la langue que la 
littérature mondiale et, par conséquent, la traduction : « Tous ces termes, 
“effet”, “fluide”, “champ de forces”, “devenir et non […] essence” valent 
d’être soulignés, compris, partagés, pour produire l’intelligence de la 
traduction. » (ibidem). 

Des spécialistes tels Florence Dupont et Pierre Letessier démontrent, 
l’une, comment par la route de Homère à Virgile l’épopée grecque s’est installée 
dans le latin et, l’autre, comment les routes de la comédie ont conduit de 
Ménandre à Molière, en passant par celles de Plaute et de Térence, mais en 
oubliant un peu l’auteur grec. 

Et la traduction se révèle d’un cas à l’autre, « ondoyante et diverse », 
pourrait-on dire, comme dans le cas de Virgile qui au premier siècle avant J.C. 
transpose, à la demande d’Auguste, l’Illiade et l’Odyssée d’Homère en …Enéide 
latine. Dans le cas de la comédie, le découpage en actes et scènes, inventé au 
XVIIe siècle, agit rétroactivement et « pose explicitement sur le texte antique un 
filtre » (Letessier, 2017 : 93) qui corrige et invite à lire Térence ou Plaute 
comme s’ils avaient écrit au XVIIe siècle. Autrement dit, la traduction « a 
fonctionné dans les deux sens » (ibidem), car Molière a eu une influence 
considérable sur la manière de lire, en les découpant, à la classique, les 
comédies latines.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)
BDD-A30691 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 270 

 

Une place à part et une formule à part – entretien de Barbara Cassin avec 
Carlo Ossola – occupe « La triple couronne » (sommet de la renommée dans la 
tradition critique italienne) dont Dante fait partie à côté de Pétrarque et de 
Boccace, se trouvant l’un par rapport à l’autre en relation de proximité et 
d’opposition. Cela parce que Pétrarque prétend n’avoir jamais lu Dante, tandis 
que Boccace copie trois fois la Divine comédie et en commente les premiers 
chants. Et, selon Ossola, ce « trinum est perfectum » car, avec un argument 
suprême pour un livre sur les routes, « chacun de ces poète est un voyage vers 
nous » (Ossola, 2017 : 239) 

Les réponses d’Ossola à Cassin au sujet de Dante se constitue en un subtil 
éloge à la traduction soit-elle de l’oral à l’écrit, du texte à l’image ou autre ; le 
passage de l’oral à l’écrit pour arriver au « vulgaire illustre » de Dante est ainsi 
déjà une traduction. En commentant la disparition du nom de Dante – présent 
deux fois dans le texte des premières éditions – et son remplacement par « da 
te » dans les éditions romantiques et même dans les éditions critiques récentes, 
l’interviewé réfléchit sur le rapport entre la traduction et l’époque de son 
élaboration : 

Chaque époque traduit pour le temps présent. Une tradition, une vraie tradition, 
engendre une traduction pour le temps présent. La traduction est un immense et 
merveilleux miroir dans lequel une société exprime sa manière d’hériter (idem : 
241). 

La relation entre écriture et l’image qu’on voit dans les églises souligne le 
côté traduisant de la dernière : « l’image est un langage plus éloquent qui 
remplace l’écriture, une véritable traduction » (244-245). On peut même 
soutenir que « la première grande traduction de l’Occident est une traduction 
de la lettre à l’image. » (idem : 245) Et cette image à potentiel traductif, Ossola la 
retrouve dans les enluminures de la Divine comédie : « enluminer, chez Dante, 
c’est illuminare, mettre en lumière, faire mieux comprendre […] traduire dans un 
langage plus clair » (245). Peu à peu, aux siècles suivants, les enluminures se 
font rares mais les nombreuses traductions du poète florentin donnent une 
pluralité de lectures à cet ouvrage essentiel en l’« enluminant » chacune à sa 
façon et selon son époque et sa culture. 

Le chapitre sur « Les traductions de Shakespeare en Europe : du “sauvage 
ivre” à “notre Shakespeare » de Linne Cottegnies éclaire bien la manière dont le 
grand écrivain a parcouru les routes traductives de l’Europe, en commençant 
par le silence de ses contemporains, en continuant par des acclimatations, des 
adaptations, des réécritures diverses pour arriver à  des traductions faites par 
des auteurs connus comme Maeterlinck, Anouilh, Pasternak, Gide, Jouve et 
Bonnefoy. Quelques repères dans ses trajectoires nombreuses et tortueuses 
méritent d’êtres signalés. En France, par exemple, la découverte du grand 
dramaturge est due à Voltaire qui traduit librement quelques fragments de 
Hamlet mais s’arrête là, pensant que cet auteur sublime, mais barbare et grossier 
par endroits, a l’imagination d’un « sauvage ivre » (Cottegnies, 2017 : 261). En 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)
BDD-A30691 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 271 

 

Allemagne les préromantiques apprécient beaucoup cet auteur avec qui ils se 
trouvent des affinités profondes. Schlegel, tout comme Goethe et Tieck, 
s’enthousiasme devant l’écrivain qui s’oppose en tout au théâtre classique et 
donne la première traduction canonique de l’auteur britannique. 

En France la première traduction est une adaptation en prose pour la 
lecture – sorte de translittération faite par la Place, qui, tout comme Voltaire, 
estime que ce n’est pas du théâtre jouable, en lui reprochant le mélange de 
genres, de classes, de registres etc. Ce « Shakespeare à lire » sera suivi par celui 
de Le Tourneur qui donne la première traduction intégrale de ses œuvres 
dramatiques, en vingt volumes. Plus tard, on en remarque le style lisse, la 
suppression des jeux de mots et des obscénités. Un autre moment français 
important c’est l’essai et l’enthousiasme de Stendhal au sujet de l’auteur 
britannique, partagé par les romantiques dont Vigny qui rend en français 
Othello. On retient surtout la traduction faite par François-Victor Hugo, version 
que son père considérait comme « définitive ». Le fils du poète opte lui aussi 
pour une traduction à lire, en négligeant beaucoup l’oralité de l’original.  

Dans l’Europe du Sud, de l’Est et la Russie, Shakespeare est connu, dans 
un premier temps, à travers des traductions françaises. Les Sonnets du grand 
auteur n’échappent pas à la querelle de traduction en prose ou en vers qui 
marque le milieu du XIXe, pour rebondir ensuite au XXe siècle, lorsque 
Bonnefoy milite pour une musicalité intérieure du texte traduit et non pas pour 
l’une attachée à la prosodie inflexible (Bonnefoy, 200 : 51).  

Pour ce qui est des incorporations, elles comprennent, entre autres, le cas 
des « traductions ogresses », ogritude traductive par laquelle Heine et Byron, 
par exemple, sont naturalisés russes, comme le démontre Georges Nivat (2017 : 
161-178). Pour comprendre ce phénomène, il faut le replacer dans le contexte 
de sa production, notamment à l’époque de Pierre Le Grand, en Russie, qui, 
par amour pour le(s) savoir(s) fait tout traduire et corrige parfois lui-même les 
traductions. A travers un fabuleux foisonnement traductif, commencé sous son 
règne et continué par la suite, « la traduction est dans le monde russe plus que 
de la traduction » (idem : 161) et la langue russe devient autant inventive 
qu’emprunteuse. 

En s’intéressant à d’autres incorporations, Martin Rueff se penche sur les 
traductions que Baudelaire et Mallarmé ont faites de Poe, le premier se limitant 
à la seule prose, comme pour inventer/expérimenter, en fait, une poétique de 
ses futurs poèmes en prose, le deuxième rendant en prose les vers du poète 
américain (lui qui travaillait à la perfection ses sonnets !), fait qui étonne et 
intrigue un poète et traducteur roumain de Mallarmé, comme Doinaș (1978 : 
258-262). Mais pour Mallarmé, cette pratique du calque repose sur la forte 
conviction que « la prose française va libérer les effets du vers anglais », (Rueff, 
2017 : 184), phénomène très, trop subtil que les lecteurs des versions françaises 
n’ont pas toujours saisi, d’où les retraductions publiées depuis. 

Parmi d’autres grands écrivains qui ont employé leur temps et leur talent à 
traduire et à réfléchir sur la traduction, Jacques Berchtold choisit Goethe qui, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)
BDD-A30691 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 272 

 

dès son enfance, se sent attiré par les ouvrages de l’étranger et, jeune encore, 
traduit Le Cantique des cantiques, en exaltant son érotisme. Croyant à la nécessité 
d’une histoire littéraire globale, il envisage un projet d’élargissement de 
l’horizon culturel qui concerne Homère, Euripide, Shakespeare, Corneille, 
Racine et mais aussi des littératures de l’Orient, du Nord, Ossian et des auteurs 
contemporains comme Voltaire et Diderot.  

Sur les routes traductives que Goethe emprunte avec courage et 
enthousiasme, muni de ses connaissances de français, d’italien, d’anglais, de 
grec, de latin, d’un peu d’hébreu et de gaélique, se passent parfois des faits des 
plus surprenants et des plus valorisants concernant la traduction : ainsi, Le 
Neveu de Rameau doit-il sa version française de 1821 à la traduction allemande de 
Goethe, qui sert de texte source, l’original étant, à l’époque, perdu ; et comme 
l’original n’est retrouvé qu’à la fin du siècle, plusieurs éditions reprennent ce 
texte filtré par la lecture du maître de Weimar. Ce dernier, très admiratif 
d’Ossian, apprend un peu de gaélique pour mieux comprendre « l’Homère 
écossais » qui devient l’auteur traduit par son personnage Werther, tandis qu’un 
autre de ses personnages, Wilhelm Meister, prend la plume pour rendre en 
allemand Hamlet. Nous avons affaire ici à des cas de « translatio in fabula », 
beaucoup avant que cette thématique ne devienne matière d’étude pour des 
chercheurs (Lavieri, 2016) 

C’est également, selon Berchtold, une façon pour Goethe de redéfinir la 
Bildung et de faire intégrer dans ses « fictions-mondes » la « joie de traduire » et 
quelques « traductions formatrices » (Berchtold, 2017 : 144), étiquette qui 
ennoblit et élargit davantage les fonctions de la traduction (Delisle, 2014 : 37-
38). En même temps, « cette imbrication entre création propre, représentation 
de l’activité de traduction et séquences de textes traduits constitue un 
phénomène des plus significatifs. » (ibidem) pour le rapport de Goethe à la 
traduction.  

Une autre idée, proprement goethéenne, à retenir est le rapport entre 
traduction et patrimoine cosmopolite, car Goethe croit que la littérature 
nationale ne suffit plus et qu’on doit aller vers une littérature universelle, à 
travers les traductions, ce qui les élèvent en dignité. La Weltliteratur, dont il parle 
dans ses deux entretiens avec Eckermann (31 janvier et 15 juillet 1827) serait un 
ensemble d’œuvres de langues et cultures variées, à même d’intéresser toutes les 
nations au-delà des spécificités locales, de façon que des œuvres occidentales 
« parlent » à des lecteurs de l’Orient, et que les littératures du Nord soient 
connues au Sud et inversement. 

Son « ouverture exploratoire », dont on a parlé, se voit bien dans sa 
pratique traduisante –  très riche et variée, réunissant une diversité de genres, 
d’auteurs, d’époques et d’aires culturelles –  qui commence vers 1775 et finit en 
1832 : odes de Pindare, le Cantiques des cantiques (fragments) de Salomon, Athalie 
de Racine (fragments), Illiade et Odyssée (fragments) d’Homère, Essais sur les 
fictions de Mme de Staël, Hamlet de Shakespeare (fragments), La vie de Benvenutto 
Cellini, de Cellini, Essais sur la peinture de Diderot, Mahomet et Tancrède de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)
BDD-A30691 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 273 

 

Voltaire, L’Eunuque de Terence (fragments), Le Neveu de Rameau de Diderot, La 
vie est un songe de Caldéron de la Barca, Bertram ou le Château de Saint Aldobrand de 
Maturin, Le conte de Carmagnole, Manzoni, Manfred de Byron, Œdipe roi de 
Sophocle (fragments), Adelchi de Manzoni, Baccantes d’Euripide. 

Si l’on ajoute à cela son intérêt pour les textes de Saadi et Hafez (par un 
« savant tissu intertextuel » (Berchtold :158), Goethe rend hommage au premier 
dans son Divan occidental-oriental et fait imprimer une édition bilingue perse-latin 
de son Jardin des roses, dans la traduction de Herder), on peut « appréhender la 
diversité » contenue dans la littérature universelle promue par le maître de 
Weimar où la traduction, source d’enrichissement, ouvre encore et encore 
d’autres routes. 

On y trouve également des traductions provenant de ce que Isabelle 
Nières-Chevrel nomme un nouveau « champ éditorial », pour évoquer la 
littérature d’enfance et de jeunesse, illustrée par deux titres et personnages 
célèbres Heidi et Tintin. Et les trajectoires parcourues, depuis 1880, par Heidis 
Lehr-und Wanderjahre de Johanna Spyri, dont le titre initial (perdu sur ces routes) 
renvoyait à Goethe, sont innombrables et montrent bien le devenir d’un 
classique de la « culture d’enfance » (Nières-Chevrel, 2017 : 284). Une première 
traduction en français, bien distribuée en Suisse romande, est suivie par d’autres 
en anglais, en danois, en suédois, en norvégien et assez vite en anglais américain 
(onze traductions différentes aux Etats Unis en quatre décennies). En France 
les éditions Flammarion proposent de nombreuses suites au roman suisse pour 
faire suivre ce personnage jusqu’à l’âge adulte et à la vieillesse, s’éloignant par 
cela beaucoup de l’esprit de l’original, en l’appauvrissant et en le diluant 
beaucoup. Malgré leur pauvreté, ces suites, tenant de la réécriture et de 
l’adaptation, entrent vite dans le tourbillon des traductions et sont traduites, à 
leur tour, dans d’autres langues. Et comme la culture d’enfance englobe des 
formes variées de la vidéosphère (Jean Perrot, 2011 : 15), Heidi fait assez vite 
son entrée dans le cinéma et par la suite dans la bande dessiné. Les traductions 
du texte original ou d’un relais anglais comptent les langues européennes, mais 
aussi de l’Amérique du sud, du monde arabe, de l’Asie et jouissent d’un succès 
particulier au Japon (trente et une éditions et traductions nouvelles depuis 
1946). Tout comme le Petit Prince, Heidi parcourt aussi des routes de langues 
minoritaires comme le catalan, le basque, le galicien, le quechua ou peu 
connues comme le féroïen. En résumant, on pourrait dire que sur les routes de 
Heidi on parle aussi bien l’allemand, le français, l’italien, le danois, le finnois, le 
roumain que le turc, le grec, le slovène, le slovaque, le macédonien, le kurde, le 
maltais, l’arménien, le mongol, le russe… 

Si Heidi parle à sa manière de suissitude, Tintin de Hergé se réclame de la 
belgitude pour la dépasser et arriver à la « syldavie », tout en revenant ensuite à 
la première, comme le démontre dans son article Barbara Cassin. Elle 
commence par remarquer que Tintin, à son tour, est tout aussi traduit que Heidi 
et la Bible mais que, à la différence du roman suisse qui est lié à une multitude 
de langue à travers des traductions, le Tintin de Hergé expérimente les langues 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)
BDD-A30691 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 274 

 

également de l’intérieur des bandes dessinées dont il est le personnage. Déjà 
dans le premier album dont l’action de passe au pays des Soviets, la langue de 
l’autre fait son apparition avec l’alphabet cyrillique, ensuite dans Tintin au Congo, 
on entend le lingala et dans le Lotus bleu, on parle un peu le chinois. Il y a aussi 
des langues inventées comme l’arumbaya et le syldave (le dernier parlé dans les 
Balkans) mais qui sont, en fait, des versions aménagées du patois parlé par sa 
grand-mère à Bruxelles, d’où le retour à la belgitude. 

 
Les routes proposées par Barbara Cassin, Nicolas Ducimetière et leurs 

collaborateurs – menant de Homère à Virgile, de Virgile à Dante, de Diderot à 
Goethe, de ce dernier à Nerval et à Pasternak, de Poe à Baudelaire et à 
Mallarmé, de Balzac à Dostoïevski, de Saadi à Herder, de Heine à Lermontov 
et Tourgueniev etc. – sont aussi une heureuse occasion d’éclairer de moult 
manières la traduction et le traduire. 

Dans son essai « Translatio », Charles Méla décline les mots à même de 
rendre ce vocable latin dans toute son épaisseur : traduction, transfert, 
déplacement pour arriver à un lieu, pérégrination. Il s’arrête surtout au dernier, 
qu’il comprend comme « l’art de transplanter un mot de son lieu d’origine en 
un autre lieu, pour que jaillisse un nouvel effet de sens, bref l’art de voyager » 
(Méla, 2017 : 64). « Pérégrination » est également le mot choisi par Yasmina 
Foehr-Janssens pour parler des trajectoires des contes orientaux et notamment 
Des mille et une nuits et leur succès fulgurant en Europe et dans le monde après 
leur traduction par Galland. 

Se penchant sur la manière dont Virgile « a installé dans le latin les poèmes 
d’Homère », en écrivant l’épopée latine, à partir de nombreuses allusions au 
texte grec qu’il intègre dans son texte, Florence Dupont inventorie les mots 
latins pour traduire, notamment vertere, transferre, mutare, interpretare. Elle arrive à 
la conclusion qu’on a affaire, en fait, à « une forme de réécriture, s’adressant à 
une population bilingue et visant à créer un nouveau texte en latin contenant 
l’ancien texte grec » (Dupont, 2017 : 80). Selon Donat, cité par Dupont, il s’agit 
d’une « cohabitation du grec et du latin » et des héros au nom grec, comme 
Enée, avec des héros au nom latin, comme Latinus, d’où l’idée de « traduction 
comme cohabitation » (Dupont : 76). 

En revenant à Goethe, qui vers la fin de sa vie déclarait : « En allemand, je 
n’aime plus lire Faust, mais dans cette traduction française [de Nerval] tout 
reprend fraîcheur, nouveauté et esprit », on pourrait parler de traduction 
comme rafraîchissement et renouvellement. Le maître de Weimar rend ainsi, 
comme le dit si bien Santiago Artozqui (2018 : s.p.)  « le plus bel hommage 
qu’un auteur pût rendre à son traducteur » et valide par cela l’idée qu’une 
traduction est plus qu’une traduction… 

La fable, genre hybride, « apatride, passe-muraille et polyglotte », (Biscéré 
et Dandrey, 2017 125), convoque la spécificité de « traduction permanente » 
proposée par Antoine Biscéré et Patrick Dandrey qui intitule ainsi le chapitre 
qui lui est consacré. La traduction permanente est proche, sans doute, de ce 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)
BDD-A30691 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 275 

 

que Ossola nommait « traductions continues ». Les deux spécialistes en fables 
parlent d’un processus complexe de transmission et de restitution de ce genre 
« persistant et mouvant », qui pourrait très bien illustrer la traduction comme 
« réinvention », car la fable a une capacité constitutive à « s’adapter, s’enrichir et 
se réinventer au cœur d’un processus de diffusion, de transfert, de translation et 
de traduction » (idem, 2017 : 130). 

La traduction des religions, mise sous la loupe par Philippe Borgeaud, met 
en lumière une autre spécificité, notamment la nécessité d’une sorte de 
complément de traduction non-verbal pour compléter et appuyer le verbal : 

On ne saurait réduire l’islam au Coran, ni le christianisme à l’Evangile, ni encore 
le  judaïsme à la Bible hébraïque ou au Talmud, ni à fortiori le bouddisme à 
quelques sutras. Il faudrait traduire non seulement des récits et des doctrines, 
mais aussi des gestes, des images, des émotions, de vastes ensembles de codes 
culturel (Bourgeaud, 2017 : 201). 

Ce bref relevé des réflexions sur la traduction, le traducteur et le traduire 
mérite une ultime idée sur ce dernier : « traduire c’est supporter que l’entre-
deux soit plus fécond que l’identité, savoir jouer du point de vue, s’autoriser à 
en changer, ; se méfier de l’un, désesssentialiser, […] (Cassin, 2017 : 11) 

Et pour rester à l’entre-deux fécond, nous nous arrêtons fugitivement à 
celui entre texte et image. L’iconographie magnifique de l’ouvrage, censée 
illustrer les articles et les essais, propose, en fait, une double lecture, car chaque 
image est commentée, contextualisée, interprétée, expliquée par des experts. 

Et comme, pour la plupart, elle est tirée des trésors de la bibliothèque 
privée de la Fondation Bodmer, cette opulente iconographie est une invitation 
à connaître la Bodmériana. 

L’organisation de l’ouvrage fait que chaque thème abordé soit accompagné 
de reproductions des textes cités, parfois en plusieurs versions ou éditions. 
Chaque problématique est ainsi élargie et approfondie, en prolongeant la 
lecture du texte. Et comme un dernier cadeau, la jaquette se déplie pour 
dévoiler une très belle reproduction de la Cosmographie de Ptolémée, tandis que 
le programme de l’exposition contient à l’intérieur une reproduction, en deux 
volets, comme une porte battante, de « La tour de Babel », faite par Abel 
Grimmer de 1604, provenant d’une collection privée de Grande Bretagne. 

Nous terminons ces quelques notes sur l’exceptionnel ouvrage dirigé par 
Cassin et Ducimetière, à la fois magnifique livre-objet et traité atypique et 
inclassable sur la traduction, en paraphrasant Ossola et en disant que Les routes 
de la traduction – Babel à Genève constitue un merveilleux « voyage vers nous ».  
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)
BDD-A30691 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 276 

 

Bibliographie : 
Berchtold, Jacques (2017) : « Goethe et la traduction », in Cassin, Barbara et 

Ducemetière, Nicolas (dir.), Les routes de la traduction - Babel à Genève,  Gallimard 
et la Fondation Martin Bodmer, pp. 143-160. 

Biscéré, Antoine et Dandrey, Patrick (2017) : « La fable ou la traduction permanente », 
in Cassin, Barbara et Ducemetière, Nicolas (dir.), Les routes de la traduction - Babel 
à Genève,  Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp. 125-142. 

Bonnefoy, Yves (2000) : La communauté des traducteurs, Presses Universitaires de 
Strasbourg, Strasbourg. 

Borgeaud, Philippe (2017) : « Traduire les religions », in Cassin, Barbara et 
Ducemetière, Nicolas (dir.), Les routes de la traduction - Babel à Genève,  Gallimard 
et la Fondation Martin Bodmer, pp. 195-224. 

Cassin, Barbara et Ducemetière, Nicolas (dir.) (2017) : Les routes de la traduction - Babel à 
Genève,  Gallimard et la Fondation Martin Bodmer. 

Cassin, Barbara (2017) : « Tintin : de la belgitude à la syldavie », in Cassin, Barbara et 
Ducemetière, Nicolas (dir.), Les routes de la traduction - Babel à Genève,  Gallimard 
et la Fondation Martin Bodmer, pp. 298-304. 

Cottegnies, Linne (2017) : « Les traductions de Shakespeare en Europe : du “sauvage 
ivre” à “notre Shakespeare », in Cassin, Barbara et Ducemetière, Nicolas (dir.), 
Les routes de la traduction - Babel à Genève,  Gallimard et la Fondation Martin 
Bodmer, pp. 259-280. 

Delisle, Jean (2014) : « Dimension culturelle de certaines fonctions de la traduction », 
Atelier de traduction, nº 21, pp. 37-62 

Ducimetière, Nicolas (2017) : « Babel à la Bodmeriana ; un voyage en Polyglossie », in 
Cassin, Barbara et Ducemetière, Nicolas (dir.), Les routes de la traduction - Babel à 
Genève,  Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp. 317-321. 

Dupont, Florence (2017) : « Homère et Virgile sur les routes de la traduction », in 
Cassin, Barbara et Ducemetière, Nicolas (dir.), Les routes de la traduction - Babel à 
Genève,  Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp. 75-90. 

Doinaş, Ştefan Augustin (1974) : « Traducerea ca re-creare a operei », in Orfeu şi tentaţia 
realului, Bucureşti, Editura Eminescu, pp. 258-263. 

Foehr-Janssens, Yasmina (2017) : « Raconter pour sauver. La pérégrination des contes 
orientaux et de leurs recueils », in Cassin, Barbara et Ducemetière, Nicolas (sous 
la direction) Les routes de la traduction - Babel à Genève,  Gallimard et la Fondation 
Martin Bodmer, pp. 107-124. 

Lavieri, Antonio (2007) : Translatio in fabula. La letteratura come pratica teorica del tradurre, 
Editori Riuniti, Roma. 

Lettessier, Pierre (2017) : « Les routes de la comédie, de Ménandre à Molière. Le 
syndrome Pierre Ménard », in Cassin, Barbara et Ducemetière, Nicolas (dir.), 
Les routes de la traduction - Babel à Genève,  Gallimard et la Fondation Martin 
Bodmer, pp. 91-106. 

Mela, Charles (2017) : « Translatio », in Cassin, Barbara et Ducemetière, Nicolas (dir.), 
Les routes de la traduction - Babel à Genève,  Gallimard et la Fondation Martin 
Bodmer, pp. 57-74. 

Nières-Chevrel, Isabelle (2017) : « Heidi et ses langues :de Zurich à Tokyo », in Cassin, 
Barbara et Ducemetière, Nicolas (dir.), Les routes de la traduction - Babel à Genève,  
Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp. 281-297. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)
BDD-A30691 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 277 

 

Nivat, Georges (2017) : « La traduction ogresse Heine et Byron naturalisés russes’ » in 
Cassin, Barbara et Ducemetière, Nicolas (dir.), Les routes de la traduction - Babel à 
Genève,  Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp. 161-178. 

Ossola, Carlo (2017) : « La triple couronne » (Entretien Barbara Cassin avec Carlo 
Ossola), in Cassin, Barbara et Ducemetière, Nicolas (dir.), Les routes de la 
traduction - Babel à Genève,  Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp. 239-
258. 

Perrot, Jean (2011) : Du jeu, des enfants et des livres à l’heure de la mondialisation, Paris, Éd. 
du Cercle de la librairie.  

Rueff, Martin (2018) : « C’est-à-dire de l’étranger : Baudelaire et Mallarmé, traducteurs 
de Poe » in Cassin, Barbara et Ducemetière, Nicolas (dir.), Les routes de la 
traduction - Babel à Genève,  Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp.179-
194. 

Artozqui, Santiago Le canton de Babel par Santiago Artozqui, 9 janvier, 
https://www.en-attendant-nadeau.fr/2018/01/09/canton-babel-cassin/,consulté 
le 07/12/2019. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)
BDD-A30691 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 278 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)
BDD-A30691 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

