SUR LES ROUTES DE I’HISTOIRE ILLUSTREE DE LA
TRADUCTION

Muguras CONSTANTINESCU'

Résumé : Nous proposons dans cet article quelques notes de lecture autour de
Vouvrage Les routes de la traduction — Babel a Geneve, sous la direction de Barbara Cassin
et Nicolas Ducimetiere, coédité par Gallimard et la Fondation Martin Bodmer,
novembre 2017. Nous nous arrétons sur la maniére dont les auteurs mettent en valeur
la traduction d’ouvrages essentiels pour une littérature universelle et le bagage culturel
qui les accompagne, les trajectoires et pérégrinations traductives des différents genres.
Nous accordons une place a part aux réflexions sur la traduction et le traduire, sur le
réle des traducteurs.

Mots clés : traduction, routes, traducteurs, littérature universelle, trajectoires

Abstract: In this article, we offer some notes on the book Les routes de la traduction —
Babel a Geneve, co-edited by Barbara Cassin and Nicolas Ducimetiere, and published in
November 2017 Gallimard and the Martin Bodmer Foundation. We focus on the way
in which the authors highlight the translation of essential works for world literature
and the cultural background which accompanies them, the translational trajectories
and journeys of the different genres. A major part of the paper also deals with
reflections on translation and translating, as well as the role of translators.

Keywords: translation, routes, translators, world literature, trajectories

Le somptueux ouvrage de 336 pages Les routes de la traduction — Babel a
Geneve, sous la direction de Barbara Cassin et Nicolas Ducimeticre, coédité par
Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, novembre 2017, ISBN : 978-2-07-
274026-8, est paru en tant que catalogue de 'exposition avec le méme titre, qui
a eu lieu de novembre 2017 a mars 2018 dans la Fondation portant le nom du
célebre collectionneur zurichois. Par sa richesse d’idées, par son fabuleux
matériau iconographique, par sa cohérence, cet ouvrage collectif, réunissant
plusieurs essais de spécialistes dans ce qu’on pourrait nommer le domaine de
I« histoire illustrée de la traduction », peut étre envisagé comme un livre a part
enticre. Cela ne veut pas dire quil remplace la visite de l'exposition qui
constitue un régal rare en matiére de la/des traduction(s) mais, hélas, les
expositions sont éphémeres, tandis qu’un livre peut avoir une longue vie. Et
c’est le cas, selon nous, du présent ouvrage qui se préte a de stimulantes
lectures et relectures.

Comme lexplique Barbara Cassin dans son introduction intitulée
« D’intelligence de la traduction », la structuration de I'exposition a été inspirée
par la maniere dont ancien vice-président de la Croix Rouge, Martin Bodmer,
a congu sa collection autour de I'idée de Goethe sur la Weltliteratur, qui lui était

! Université « Stefan cel Mate », Suceava, Roumanie, mugurasc@gmail.com

267

BDD-A30691 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)



chere et a laquelle il réfléchissait souvent dans ses carnets. Les deux directeurs
de Pouvrage et, en méme temps, commissaires de 'exposition, ont pris en
compte les cinq piliers de la collection de Martin Bodmer : Homere, la Bible,
Dante, Shakespeare et Goethe, auteurs et titres liés a I’'Europe, comme
I'observe la philosophe et la traductologue dans son texte introductif. Y sont
présents également Aristote, Ménandre et Moli¢re, Shakespeare et Francois-
Victor Hugo, Diderot, Heine et Byron, Poe, Baudelaire et Mallarmé, Heidi et
Tintin. Comme une compensation a ce poids important accordé a ’Europe,
Iexposition accorde une bonne place aux contes et aux fables, en partant de
ceux de I'Inde et aux trajets de Mille et une nuits. Aux divers parcours en langues
d’ceuvres essentielles s’ajoutent ceux de quelques poctes d’aujourd’hui.

Sur ces routes on rencontre beaucoup de traducteurs dont dix-huit
jouissent d’un portrait dans la belle galerie, qui nous présente, en début de
Pouvrage, leurs visages méditatifs, souriants, graves, impénétrables,
énigmatiques ou rayonnants, en partant de Cicéron (traducteur en latin des
philosophes grecs) jusqu’a Cécile Iglessis Margellos (traductrices en grec de
Moliere, Céline, Colette, Queneau, Berman), en passant par Boece, Averroes,
Erasme de Rotterdam, La Malinche, Anne Dacier, Heine, Clémence Royer,
Walter Bejamin, Philippe Jacottet et d’autres.

A travers le choix de littérature mondiale/universelle, donné par la
collection bodmérienne, on peut saisitr tout ce que la traduction
comporte/apporte comme avatars : illustration, copie, appropriation,
incorporation qui peut devenir ogressse dans certains pays ou la langue est
gloutonne de mots étrangers. Méme si les ceuvres exposées impressionnent et
touchent par leur « matérialité », « avec leur fragilité, leur poids, leur reliure, leur
absolue singularité », ce dont elles parlent est une problématique universelle : la
traduction en tant que vecteur de circulation des ceuvres et le bagage culturel
qui les accompagne. Et cela malgré le fait que, comme on le sait bien,
«l'universel est toujours I'universel de quelqu’un - de soi-méme le plus
souvent | » (Cassin, 2017 : 11)

Avant de nous pencher sur cette problématique complexe que les routes
de la traduction dévoilent, quelques mots sur la ville qui a accueilli cette
deuxi¢me exposition sur la traduction, apres celle hébergée, en France, par la
ville de Marseille. Le choix de Geneve, imposé, sans doute par le fait que dans
Cologny se trouve la Fondation bodmérienne, est important aussi par le
plurilinguisme, qui caractérise la Suisse et Geneve, formant une véritable,
« polyglossie » (Ducimeticre, 2017 : 317) ; ce phénomene, vu autrefois comme
une malédiction, et considéré, de nos jours plus que jamais, une valeur
surajoutée :

Vivre aprés Babel, dans la diversité des langues, c'est une chance et un marqueut
d'identité pour la Suisse, pout cette Genéve plurilingue dont Talleyrand - repris
ici par Jacques Villeglé dans son alphabet socio-politique — disait: « Il y a cinq
continents, et il y a Genéve» (Cassin, Ducemetiere, 2017, quatrieme de
couverture).

268

BDD-A30691 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)



Et Geneve la plurilingue et son Université ont su profiter de cette chance
et honorer cet événement autour de la traduction, car de nombreuses
conférences ont été données par ses professeurs, pendant la durée de
I’exposition, dont quelques unes attirent et incitent des le titre : « Jeux de mots,
de langue et d’étymologie : la traduction des langues fictives, manipulées ou
détournées » par Mathilde Fontanet ; « Comme une balangoire accrochée au
ciel : la saga babélienne de Heidi» par Jean-Michel Wissmer ; « Babel a la
Bodmeriana : voyage en Polyglossie » par de Nicolas Ducimetiére ; « Faire la
fete avec un seul confetti. Traduire les haikus » par Jérome David, ou, tout
simplement, « La théorie de la traduction : une discipline passionnante ». par
Lance Hewson.

Passionnante s’aveére, également, cette histoire illustrée de la/des
traductions que l'ouvrage, qui nous préoccupe ici, propose pour nous faire
découvrir des routes du savoir et du pouvoir, qui sont parfois autant
d’aventures. Et ces dernicres constituent la matiere des cinq grandes parties
intitulées « Appréhender la diversité », «Trajectoires », « Incorporations »,
« Vernaculaires de Dieu, Vernaculaires profanes », « Babel en Suisse ». On y
parle avec maitrise et érudition, avec plaisir et conviction, des traductions, des
traducteurs et, surtout et partout, de la langue, vue, non pas comme un ouvrage
déja fait (Ergon) mais comme une activité en train de se faire (Energeia) (Cassin,
2017 : 10). Et, on le voit bien, le projet de Bodmer est « d’inscrire la
traduction » dans «le fluide littéraire mondial », autrement dit, la littérature
mondiale est envisagée comme un « champ de forces et non une somme »
(tbidem). Et l'académicienne qu’est, depuis peu, Barbara Cassin met en avant
I'importance de ce poiein, de ce faire qui concerne autant la langue que la
littérature mondiale et, par conséquent, la traduction: « Tous ces termes,
“effet”, “fluide”, “champ de forces”, “devenir et non [...] essence” valent
d’étre soulignés, compris, partagés, pour produire lintelligence de la
traduction. » (zbidens).

Des spécialistes tels Florence Dupont et Pierre Letessier démontrent,
I'une, comment par la route de Homere a Virgile I'épopée grecque s’est installée
dans le latin et, l'autre, comment les routes de la comédie ont conduit de
Ménandre a Moliere, en passant par celles de Plaute et de Térence, mais en
oubliant un peu l'auteur grec.

Et la traduction se révéle d’un cas a lautre, « ondoyante et diverse »,
pourrait-on dire, comme dans le cas de Virgile qui au premier siecle avant J.C.
transpose, a la demande d’Auguste, U'l/iade et I'Odyssée ’Homere en ...Enéide
latine. Dans le cas de la comédie, le découpage en actes et scenes, inventé au
XVII* siecle, agit rétroactivement et « pose explicitement sur le texte antique un
filtre » (Letessier, 2017 : 93) qui corrige et invite a lire Térence ou Plaute
comme ¢§’ils avaient écrit au XVII® siecle. Autrement dit, la traduction «a
fonctionné dans les deux sens» (ibidem), car Moliere a eu une influence
considérable sur la maniére de lire, en les découpant, a la classique, les
comédies latines.

269

BDD-A30691 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)



Une place a part et une formule a part — entretien de Barbara Cassin avec
Carlo Ossola — occupe « La triple couronne » (sommet de la renommée dans la
tradition critique italienne) dont Dante fait partie a coté de Pétrarque et de
Boccace, se trouvant 'un par rapport a l'autre en relation de proximité et
d’opposition. Cela parce que Pétrarque prétend n’avoir jamais lu Dante, tandis
que Boccace copie trois fois la Divine comédie et en commente les premiers
chants. Et, selon Ossola, ce «#inum est perfectumr» car, avec un argument
supréme pour un livre sur les routes, « chacun de ces pocte est un voyage vers
nous » (Ossola, 2017 : 239)

Les réponses d’Ossola a Cassin au sujet de Dante se constitue en un subtil
¢loge a la traduction soit-elle de l'oral a ’écrit, du texte a I'image ou autre ; le
passage de l'oral a Iécrit pour arriver au « vulgaire illustre » de Dante est ainsi
déja une traduction. En commentant la disparition du nom de Dante — présent
deux fois dans le texte des premicres éditions — et son remplacement par « da
te» dans les éditions romantiques et méme dans les éditions critiques récentes,
I'interviewé réfléchit sur le rapport entre la traduction et I'époque de son
élaboration :

Chaque époque traduit pour le temps présent. Une tradition, une vraie tradition,
engendre une traduction pour le temps présent. La traduction est un immense et
merveilleux miroir dans lequel une société exprime sa maniere d’hériter (idems :
241).

La relation entre écriture et 'image qu’on voit dans les églises souligne le
coté traduisant de la derniére : «I'image est un langage plus éloquent qui
remplace écriture, une véritable traduction» (244-245). On peut méme
soutenir que «la premiere grande traduction de ’'Occident est une traduction
de la lettre a 'image. » (zdew : 245) Et cette image a potentiel traductif, Ossola la
retrouve dans les enluminures de la Divine comédie: « enluminer, chez Dante,
c’est #luminare, mettre en lumicre, faire mieux comprendre |[...] traduire dans un
langage plus clair » (245). Peu a peu, aux siecles suivants, les enluminures se
font rares mais les nombreuses traductions du pocte florentin donnent une
pluralité de lectures a cet ouvrage essentiel en '« enluminant» chacune a sa
facon et selon son époque et sa culture.

Le chapitre sur « Les traductions de Shakespeare en Europe : du “sauvage
ivre” a “notre Shakespeare » de Linne Cottegnies éclaire bien la maniére dont le
grand écrivain a parcouru les routes traductives de ’Europe, en commengant
par le silence de ses contemporains, en continuant par des acclimatations, des
adaptations, des réécritures diverses pour arriver a des traductions faites par
des auteurs connus comme Maeterlinck, Anouilh, Pasternak, Gide, Jouve et
Bonnefoy. Quelques reperes dans ses trajectoires nombreuses et tortueuses
méritent d’étres signalés. En France, par exemple, la découverte du grand
dramaturge est due a Voltaire qui traduit librement quelques fragments de
Hamlet mais s’arréte la, pensant que cet auteur sublime, mais barbare et grossier
par endroits, a I'imagination d’un « sauvage ivre » (Cottegnies, 2017 : 261). En

270

BDD-A30691 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)



Allemagne les préromantiques apprécient beaucoup cet auteur avec qui ils se
trouvent des affinités profondes. Schlegel, tout comme Goethe et Tieck,
s’enthousiasme devant I’écrivain qui s’oppose en tout au théatre classique et
donne la premiere traduction canonique de 'auteur britannique.

En France la premiere traduction est une adaptation en prose pour la
lecture — sorte de translittération faite par la Place, qui, tout comme Voltaire,
estime que ce n’est pas du théatre jouable, en lui reprochant le mélange de
genres, de classes, de registres etc. Ce « Shakespeare a lire » sera suivi par celui
de Le Tourneur qui donne la premicre traduction intégrale de ses ceuvres
dramatiques, en vingt volumes. Plus tard, on en remarque le style lisse, la
suppression des jeux de mots et des obscénités. Un autre moment frangais
important c’est 'essai et I'enthousiasme de Stendhal au sujet de lauteur
britannique, partagé par les romantiques dont Vigny qui rend en frangais
Othello. On retient surtout la traduction faite par Frangois-Victor Hugo, version
que son pere considérait comme « définitive ». Le fils du pocte opte lui aussi
pour une traduction a lire, en négligeant beaucoup l'oralité de I'original.

Dans ’Europe du Sud, de I'Est et la Russie, Shakespeare est connu, dans
un premier temps, a travers des traductions francaises. Les Sonnets du grand
auteur n’échappent pas a la querelle de traduction en prose ou en vers qui
marque le milieu du XIX, pour rebondir ensuite au XX si¢cle, lorsque
Bonnefoy milite pour une musicalité intérieure du texte traduit et non pas pour
I'une attachée a la prosodie inflexible (Bonnefoy, 200 : 51).

Pour ce qui est des incorporations, elles comprennent, entre autres, le cas
des « traductions ogresses », ogritude traductive par laquelle Heine et Byron,
par exemple, sont naturalisés russes, comme le démontre Georges Nivat (2017 :
161-178). Pour comprendre ce phénomene, il faut le replacer dans le contexte
de sa production, notamment a I’époque de Pierre Le Grand, en Russie, qui,
par amour pour le(s) savoir(s) fait tout traduire et corrige parfois lui-méme les
traductions. A travers un fabuleux foisonnement traductif, commencé sous son
régne et continué par la suite, « la traduction est dans le monde russe plus que
de la traduction» (idemz: 161) et la langue russe devient autant inventive
qu’emprunteuse.

En s’intéressant a d’autres incorporations, Martin Rueff se penche sur les
traductions que Baudelaire et Mallarmé ont faites de Poe, le premier se limitant
a la seule prose, comme pour inventer/expérimenter, en fait, une poétique de
ses futurs po¢mes en prose, le deuxiéme rendant en prose les vers du pocte
américain (lui qui travaillait a la perfection ses sonnets !), fait qui étonne et
intrigue un pocte et traducteur roumain de Mallarmé, comme Doinas (1978 :
258-262). Mais pour Mallarmé, cette pratique du calque repose sur la forte
conviction que « la prose francaise va libérer les effets du vers anglais », (Rueff,
2017 : 184), phénomene tres, trop subtil que les lecteurs des versions frangaises
n’ont pas toujours saisi, d’ou les retraductions publiées depuis.

Parmi d’autres grands écrivains qui ont employé leur temps et leur talent a
traduire et a réfléchir sur la traduction, Jacques Berchtold choisit Goethe qui,

271

BDD-A30691 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)



des son enfance, se sent attiré par les ouvrages de I’étranger et, jeune encore,
traduit Le Cantigue des cantigues, en exaltant son érotisme. Croyant a la nécessité
d’une histoire littéraire globale, il envisage un projet d’élargissement de
I'horizon culturel qui concerne Homeére, Euripide, Shakespeare, Corneille,
Racine et mais aussi des littératures de I’Orient, du Nord, Ossian et des auteurs
contemporains comme Voltaire et Diderot.

Sur les routes traductives que Goethe emprunte avec courage et
enthousiasme, muni de ses connaissances de frangais, d’italien, d’anglais, de
grec, de latin, d’'un peu d’hébreu et de gaélique, se passent parfois des faits des
plus surprenants et des plus valorisants concernant la traduction : ainsi, Le
Neven de Ramean doit-il sa version francaise de 1821 a la traduction allemande de
Goethe, qui sert de texte source, l'original étant, a 'époque, perdu ; et comme
Poriginal n’est retrouvé qu’a la fin du siecle, plusieurs éditions reprennent ce
texte filtré par la lecture du maitre de Weimar. Ce dernier, treés admiratif
d’Ossian, apprend un peu de gaélique pour mieux comprendre « ’Homere
écossais » qui devient I'auteur traduit par son personnage Werther, tandis qu'un
autre de ses personnages, Wilhelm Meister, prend la plume pour rendre en
allemand Hamlet. Nous avons affaire ici a des cas de « translatio in fabula »,
beaucoup avant que cette thématique ne devienne matiere d’étude pour des
chercheurs (Lavieri, 2016)

C’est également, selon Berchtold, une facon pour Goethe de redéfinir la
Bildung et de faire intégrer dans ses « fictions-mondes » la « joie de traduire » et
quelques « traductions formatrices » (Berchtold, 2017 : 144), étiquette qui
ennoblit et élargit davantage les fonctions de la traduction (Delisle, 2014 : 37-
38). En méme temps, « cette imbrication entre création propre, représentation
de Tactivité de traduction et séquences de textes traduits constitue un
phénomene des plus significatifs. » (¢biderz) pour le rapport de Goethe a la
traduction.

Une autre idée, proprement goethéenne, a retenir est le rapport entre
traduction et patrimoine cosmopolite, car Goethe croit que la littérature
nationale ne suffit plus et qu’on doit aller vers une littérature universelle, a
travers les traductions, ce qui les élevent en dignité. La Weltliteratur, dont il parle
dans ses deux entretiens avec Eckermann (31 janvier et 15 juillet 1827) serait un
ensemble d’ceuvres de langues et cultures variées, a méme d’intéresser toutes les
nations au-dela des spécificités locales, de facon que des ceuvres occidentales
«parlent» a des lecteurs de I'Orient, et que les littératures du Nord soient
connues au Sud et inversement.

Son «ouverture exploratoire », dont on a parlé, se voit bien dans sa
pratique traduisante — tres riche et variée, réunissant une diversité de genres,
d’auteurs, d’époques et d’aires culturelles — qui commence vers 1775 et finit en
1832 : odes de Pindare, le Cantigues des cantiques (fragments) de Salomon, Azhalie
de Racine (fragments), I/liade et Odyssée (fragments) d’Homere, Essais sur les
fuctions de Mme de Staél, Hamlet de Shakespeare (fragments), La vie de Benvenutto
Cellini, de Cellini, Essais sur la peinture de Diderot, Mahomet et Tancréde de

272

BDD-A30691 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)



Voltaire, I.’Eunugne de Terence (fragments), Ie Neveu de Ramean de Diderot, La
vie est un songe de Caldéron de la Barca, Bertram ou le Chatean de Saint Aldobrand de
Maturin, Le conte de Carmagnole, Manzoni, Manfred de Byron, (Edipe roi de
Sophocle (fragments), Adelchi de Manzoni, Baccantes d’Euripide.

Si T'on ajoute a cela son intérét pour les textes de Saadi et Hafez (par un
« savant tissu intertextuel » (Berchtold :158), Goethe rend hommage au premier
dans son Divan occidental-oriental et fait imprimer une édition bilingue perse-latin
de son Jardin des roses, dans la traduction de Herder), on peut « appréhender la
diversité » contenue dans la littérature universelle promue par le maitre de
Weimar ou la traduction, source d’enrichissement, ouvre encore et encore
d’autres routes.

On y trouve également des traductions provenant de ce que Isabelle
Nieres-Chevrel nomme un nouveau «champ éditorial », pour évoquer la
littérature d’enfance et de jeunesse, illustrée par deux titres et personnages
célebres Heidi et Tintin. Et les trajectoires parcourues, depuis 1880, par Heidis
Lehr-und Wanderjahre de Johanna Spyri, dont le titre initial (perdu sur ces routes)
renvoyait a Goethe, sont innombrables et montrent bien le devenir dun
classique de la « culture d’enfance » (Nieres-Chevrel, 2017 : 284). Une premicre
traduction en frangais, bien distribuée en Suisse romande, est suivie par d’autres
en anglais, en danois, en suédois, en norvégien et assez vite en anglais américain
(onze traductions différentes aux Etats Unis en quatre décennies). En France
les éditions Flammarion proposent de nombreuses suites au roman suisse pour
faire suivre ce personnage jusqu’a I’age adulte et a la vieillesse, s’éloignant par
cela beaucoup de lesprit de loriginal, en Pappauvrissant et en le diluant
beaucoup. Malgré leur pauvreté, ces suites, tenant de la réécriture et de
I'adaptation, entrent vite dans le tourbillon des traductions et sont traduites, a
leur tour, dans d’autres langues. Et comme la culture d’enfance englobe des
formes variées de la vidéosphere (Jean Perrot, 2011 : 15), Heid; fait assez vite
son entrée dans le cinéma et par la suite dans la bande dessiné. Les traductions
du texte original ou d’un relais anglais comptent les langues européennes, mais
aussi de ’Amérique du sud, du monde arabe, de I’Asie et jouissent d’un succes
particulier au Japon (trente et une éditions et traductions nouvelles depuis
1946). Tout comme le Petit Prince, Heidi parcourt aussi des routes de langues
minoritaires comme le catalan, le basque, le galicien, le quechua ou peu
connues comme le férofen. En résumant, on pourrait dire que sur les routes de
Hezdi on parle aussi bien I'allemand, le francais, litalien, le danois, le finnois, le
roumain que le turc, le grec, le slovene, le slovaque, le macédonien, le kurde, le
maltais, 'arménien, le mongol, le russe...

Si Heidi parle a sa maniere de suissitude, Tzntin de Hergé se réclame de la
belgitude pour la dépasser et arriver a la « syldavie », tout en revenant ensuite a
la premiere, comme le démontre dans son article Barbara Cassin. Elle
commence par remarquer que T7ntin, a son tour, est tout aussi traduit que Heidi
et la Bible mais que, a la différence du roman suisse qui est lié a une multitude
de langue a travers des traductions, le Tintin de Hergé expérimente les langues

273

BDD-A30691 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)



¢galement de l'intérieur des bandes dessinées dont il est le personnage. Déja
dans le premier album dont 'action de passe au pays des Soviets, la langue de
l'autre fait son apparition avec I'alphabet cyrillique, ensuite dans Tintin an Congo,
on entend le lingala et dans le Lous blen, on parle un peu le chinois. Il y a aussi
des langues inventées comme 'arumbaya et le syldave (le dernier parlé dans les
Balkans) mais qui sont, en fait, des versions aménagées du patois parlé par sa
grand-mere a Bruxelles, d’ou le retour a la belgitude.

Les routes proposées par Barbara Cassin, Nicolas Ducimeticre et leurs
collaborateurs — menant de Homere a Virgile, de Virgile a Dante, de Diderot a
Goethe, de ce dernier a Nerval et a Pasternak, de Poe a Baudelaire et a
Mallarmé, de Balzac 2 Dostolevski, de Saadi 2 Herder, de Heine a Lermontov
et Tourgueniev etc. — sont aussi une heureuse occasion d’éclairer de moult
manieres la traduction et le traduire.

Dans son essai « Transiatio », Charles Méla décline les mots 2 méme de
rendre ce vocable latin dans toute son épaisseur: traduction, transfert,
déplacement pour arriver a un lieu, pérégrination. Il s’arréte surtout au dernier,
qu’il comprend comme «I'art de transplanter un mot de son lieu d’origine en
un autre lieu, pour que jaillisse un nouvel effet de sens, bref I'art de voyager »
(Méla, 2017 : 64). « Pérégrination » est également le mot choisi par Yasmina
Foehr-Janssens pour patler des trajectoires des contes orientaux et notamment
Des mille et une nuits et leur succes fulgurant en Europe et dans le monde apres
leur traduction par Galland.

Se penchant sur la maniére dont Virgile « a installé dans le latin les poemes
d’Homere », en écrivant 'épopée latine, a partir de nombreuses allusions au
texte grec qu’il integre dans son texte, Florence Dupont inventorie les mots
latins pour traduire, notamment vertere, transferre, mutare, interpretare. Elle arrive a
la conclusion qu’on a affaire, en fait, a « une forme de réécriture, s’adressant a
une population bilingue et visant a créer un nouveau texte en latin contenant
I'ancien texte grec » (Dupont, 2017 : 80). Selon Donat, cité par Dupont, il s’agit
d’une « cohabitation du grec et du latin » et des héros au nom grec, comme
Enée, avec des héros au nom latin, comme Latinus, d’ou I'idée de « traduction
comme cohabitation » (Dupont : 76).

En revenant a Goethe, qui vers la fin de sa vie déclarait : « En allemand, je
n’aime plus lire Faust, mais dans cette traduction francaise [de Nerval| tout
reprend fraicheur, nouveauté et esprit», on pourrait parler de traduction
comme rafraichissement et renouvellement. Le maitre de Weimar rend ainsi,
comme le dit si bien Santiago Artozqui (2018 : s.p.) «le plus bel hommage
qu'un auteur put rendre a son traducteur » et valide par cela I'idée qu’une
traduction est plus qu’une traduction...

La fable, genre hybride, « apatride, passe-muraille et polyglotte », (Biscéré
et Dandrey, 2017 125), convoque la spécificité de « traduction permanente »
proposée par Antoine Biscéré et Patrick Dandrey qui intitule ainsi le chapitre
qui lui est consacré. La traduction permanente est proche, sans doute, de ce

274

BDD-A30691 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)



que Ossola nommait « traductions continues ». Les deux spécialistes en fables
parlent d’un processus complexe de transmission et de restitution de ce genre
« persistant et mouvant », qui pourrait trés bien illustrer la traduction comme
« réinvention », car la fable a une capacité constitutive a « s’adapter, s’enrichir et
se réinventer au cceur d’un processus de diffusion, de transfert, de translation et
de traduction » (zdem, 2017 : 130).

La traduction des religions, mise sous la loupe par Philippe Borgeaud, met
en lumiére une autre spécificité, notamment la nécessité d’une sorte de
complément de traduction non-verbal pour compléter et appuyer le verbal :

On ne saurait réduire 'islam au Coran, ni le christianisme a 'Evangile, ni encore
le judaisme a la Bible hébraique ou au Talmud, ni a fortiori le bouddisme a
quelques sutras. 11 faudrait traduire non seulement des récits et des doctrines,
mais aussi des gestes, des images, des émotions, de vastes ensembles de codes
culturel (Bourgeaud, 2017 : 201).

Ce bref relevé des réflexions sur la traduction, le traducteur et le traduire
mérite une ultime idée sur ce dernier: « traduire c’est supporter que 'entre-
deux soit plus fécond que Iidentité, savoir jouer du point de vue, s’autoriser a
en changer, ; se méfier de I'un, désesssentialiser, |[...] (Cassin, 2017 : 11)

Et pour rester a 'entre-deux fécond, nous nous arrétons fugitivement a
celui entre texte et image. L’iconographie magnifique de l'ouvrage, censée
illustrer les articles et les essais, propose, en fait, une double lecture, car chaque
image est commentée, contextualisée, interprétée, expliquée par des experts.

Et comme, pour la plupart, elle est tirée des trésors de la bibliotheque
privée de la Fondation Bodmer, cette opulente iconographie est une invitation
a connaitre la Bodmériana.

L’organisation de 'ouvrage fait que chaque theme abordé soit accompagné
de reproductions des textes cités, parfois en plusieurs versions ou éditions.
Chaque problématique est ainsi élargie et approfondie, en prolongeant la
lecture du texte. Et comme un dernier cadeau, la jaquette se déplie pour
dévoiler une tres belle reproduction de la Cosmographie de Ptolémée, tandis que
le programme de I'exposition contient a I'intérieur une reproduction, en deux
volets, comme une porte battante, de «La tour de Babel», faite par Abel
Grimmer de 1604, provenant d’une collection privée de Grande Bretagne.

Nous terminons ces quelques notes sur I'exceptionnel ouvrage dirigé par
Cassin et Ducimeticre, a la fois magnifique livre-objet et traité atypique et
inclassable sur la traduction, en paraphrasant Ossola et en disant que Les routes
de la traduction — Babel a Genéve constitue un merveilleux « voyage vers nous ».

275

BDD-A30691 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)



Bibliographie :

Berchtold, Jacques (2017): « Goethe et la traduction», in Cassin, Barbara et
Ducemetiere, Nicolas (dit.), Les routes de la traduction - Babel a Genéve, Gallimard
et la Fondation Martin Bodmer, pp. 143-160.

Biscéré, Antoine et Dandrey, Patrick (2017) : « La fable ou la traduction permanente »,
in Cassin, Barbara et Ducemetiére, Nicolas (dit.), Les routes de la traduction - Babel
a Geneéve, Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp. 125-142.

Bonnefoy, Yves (2000): La communanté des traductenrs, Presses Universitaires de
Strasbourg, Strasbourg,.

Borgeaud, Philippe (2017): «Traduire les religions», in Cassin, Barbara et
Ducemetiere, Nicolas (dit.), Les routes de la traduction - Babel a Genéve, Gallimard
et la Fondation Martin Bodmer, pp. 195-224.

Cassin, Barbara et Ducemetiere, Nicolas (dit.) (2017) : Les routes de la traduction - Babel a
Geneve, Gallimard et la Fondation Martin Bodmet.

Cassin, Barbara (2017) : « Tintin : de la belgitude a la syldavie », in Cassin, Barbara et
Ducemetiere, Nicolas (dit.), Les routes de la traduction - Babel a Genéve, Gallimard
et la Fondation Martin Bodmer, pp. 298-304.

Cottegnies, Linne (2017) : « Les traductions de Shakespeare en Europe : du “sauvage
ivre” a “notre Shakespeare », in Cassin, Barbara et Ducemetiere, Nicolas (dir.),
Les routes de la traduction - Babel a Genéve, Gallimard et la Fondation Martin
Bodmer, pp. 259-280.

Delisle, Jean (2014) : « Dimension culturelle de certaines fonctions de la traduction »,
Atelier de traduction, n° 21, pp. 37-62

Ducimetiére, Nicolas (2017) : « Babel a la Bodmeriana ; un voyage en Polyglossie », in
Cassin, Barbara et Ducemetiere, Nicolas (dit.), Les routes de la traduction - Babel a
Geneve, Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp. 317-321.

Dupont, Florence (2017) : « Homere et Virgile sur les routes de la traduction », in
Cassin, Barbara et Ducemetiere, Nicolas (dit.), Les routes de la traduction - Babel a
Geneve, Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp. 75-90.

Doinas, Stefan Augustin (1974) : « Traducerea ca re-creare a operei », in Orfen 5i tentatia
realulnz, Bucuresti, Editura Eminescu, pp. 258-263.

Foehr-Janssens, Yasmina (2017) : « Raconter pour sauver. La pérégrination des contes
orientaux et de leurs recueils », in Cassin, Barbara et Ducemetiere, Nicolas (sous
la direction) Les routes de la traduction - Babel a Geneve, Gallimard et la Fondation
Martin Bodmer, pp. 107-124.

Lavieri, Antonio (2007) : Translatio in fabula. La letteratura come pratica teorica del tradurre,
Editori Riuniti, Roma.

Lettessier, Pierre (2017): « Les routes de la comédie, de Ménandre a Moliere. Le
syndrome Pierre Ménard », in Cassin, Barbara et Ducemeticre, Nicolas (dir.),
Les routes de la traduction - Babel a Genéve, Gallimard et la Fondation Martin
Bodmer, pp. 91-106.

Mela, Charles (2017) : « Translatio », in Cassin, Barbara et Ducemetiere, Nicolas (dir.),
Les routes de la traduction - Babel a Genéve, Gallimard et la Fondation Martin
Bodmer, pp. 57-74.

Nieres-Chevrel, Isabelle (2017) : « Heidi et ses langues :de Zurich a Tokyo », in Cassin,
Barbara et Ducemetiere, Nicolas (dit.), Les routes de la traduction - Babel a Genéve,
Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp. 281-297.

276

BDD-A30691 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)



Nivat, Georges (2017) : « La traduction ogresse Heine et Byron naturalisés russes’ » in
Cassin, Barbara et Ducemetiere, Nicolas (dit.), Les routes de la traduction - Babel a
Geneve, Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp. 161-178.

Ossola, Catlo (2017): « La triple couronne » (Entretien Barbara Cassin avec Carlo
Ossola), in Cassin, Barbara et Ducemeticre, Nicolas (dit.), Les routes de la
traduction - Babel a Geneve, Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp. 239-
258.

Perrot, Jean (2011) : Du jen, des enfants et des livres a Phenre de la mondialisation, Paris, Ed.
du Cercle de la librairie.

Rueff, Martin (2018) : « C’est-a-dire de I’étranger : Baudelaire et Mallarmé, traducteurs
de Poe»in Cassin, Barbara et Ducemetiere, Nicolas (dit.), Les routes de la
traduction - Babel a Genéve, Gallimard et la Fondation Martin Bodmer, pp.179-
194.

Artozqui, Santiago Le canton de Babel par Santiago Artozqui, 9 janvier,
https://www.en-attendant-nadeau.fr/2018/01/09/canton-babel-cassin/,consulté
le 07/12/2019.

277

BDD-A30691 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)



278

BDD-A30691 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:36:41 UTC)


http://www.tcpdf.org

