Le symbolisme socio-affectif des langues :
Le cas de la coexistence de la langue africaine et du frangais
dans P’espace familial de migrants en France

André Moussa DIOP

andremoussadiop@gmail.com
Université Cheikh Anta Diop de Dakar (Sénégal)

Abstract: this work deals with the social and affective impact that native languages can
have on migrants in France. It also shows a feeling of confusion for the listeners compared to the
local language. At last, it shows that language can be an excellent mean of socializing and conserving
culture, tradition and costums.

Keywords: sociolinguistics, choice (linguistic), identity, society, environment, culture, family.

Introduction

La situation sociolinguistique en France est marquée par la reconnaissance d’une
seule et unique langue, le francais. Cette situation, d’apres F. Leconte, « s’est accompagnée
d’une dévalorisation des langues autres que le francais parlées sur le territoire » (1998 : 15).
Si patler francais s’impose a tous les citoyens sans exception, la politique monolinguistique
ne dévaloriserait-elle pas les langues des « minorités » ? Telle est la problématique de ce
travail d’autant plus que les migrants originaires de Guinée, du Mali, et du Sénégal
apportent avec eux leurs langues et leurs cultures d’origine, qu’elles essaient de préserver
par tous les moyens et sont obligés parfois d’opérer des choix linguistiques au sein de
I’espace familial. Antoine et al. (1992 : 137) considerent que la famille « fonctionne comme
un espace de solidarité entre ses membres mais aussi comme un espace de référence
symbolique qui régente, pour une part importante, la vie en société » (cité par Dreyfus et
Juillard, 2005 : 10). Ce travail qui résulte de nos recherches de 2014 tente de montrer
comment les membres de familles afticaines migrantes résidant au Mans entretiennent des
rapports autour des langues qui les entourent. Quelles attitudes envers ces langues ? Quels
facteurs favorisent les choix de ces langues dans I’espace familial ? Les données recueillies
au cours de nos entretiens avec quelques membres de familles africaines migrantes résidant

BDD-A30650 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:14 UTC)



Le symbolisme socio-affectif des langues : Le cas de la coexistence de la langue africaine et du frangais
dans P’espace familial de migrants en France — André Moussa DIOP

au Mans nous serviront pour décrire leurs attitudes envers les différentes langues et les
facteurs qui motivent les choix de langues dans la pratique quotidienne de celles-ci dans
I’espace familial. [’analyse des données recueillis aupres de huit locuteurs nous a permis de
comprendre la réalité sociolinguistique de la plupart de familles migrantes.

I-Langue et construction identitaire

La langue est souvent considérée comme un facteur de discrimination dans nos
sociétés, puisque C’est a travers elle qu'on peut déterminer les relations qui existent entre
les individus dans une société. La langue apparait comme un marqueur qui détermine
Iidentité individuelle et sociale d’un individu dans une société donnée.

Dans une situation de migration, la langue marque souvent des fronticres fictives
entre les individus n’appartenant pas a une méme communauté linguistique. De ce fait, elle
fait Pobjet de véritables sentiments qui déterminent Iidentité des uns et des autres, surtout
des individus étrangers vis-a-vis de leut(s) langue(s) d’origine. Dans leurs travaux auptes
des jeunes issus de 'immigration, Dabene et Billiez (1985) notent ces propos d’un jeune
francais d’origine maghrébine « Ma langue, c’est I’arabe mais je la partle pas » (citée par
Christine Deprez, 1994 : 161). D’abord, il faut retenir a travers les propos de cet adolescent
une sorte de revendication identitaire et d’appartenance a une communauté ethnique.

En tant que membre d’une société et d’un groupe d’individus appartenant a une
méme communauté, l'individu appartient a une identité, qui réunit un certain nombre
d’individus a lintérieur d’un groupe et autour d’une entité sociale (la langue). Cependant
cette identité sociale peut parfois relever d’une double identité, c’est-a-dire Iidentité
individuelle et Iidentité sociale. D’apres Erik Erikson, le développement d’un individu
releve d’une part d’un « sentiment conscient de spécificité individuelle » et d’autre part d’'un
« effort inconscient tendant a rétablir la solidarité de I'individu avec les idéaux du groupe »
(cité par James Archibald et Stéphanie Galligani, 2009 : 72). Il apparait dans ces propos une
double fonction identitaire, celle de la construction identitaire individuelle et celle de la
construction identitaire sociale de lindividu. Les deux fonctions interviennent dans le
processus de construction identitaire de I'individu, méme s’il est le premier responsable de
son développement personnel, mais ce développement dépend également du groupe
auquel il appartient et dont il est socialement lié par la langue.

Pour Archibald et Galligani (2009 : 72), I'identité individuelle est centrée sur la
personne elle-méme, qui se construit une image de lui-méme et qui lui assure les fonctions
essentielles de sa psychologie. Cette identité personnelle releve de la volonté de la personne
d’exprimer clairement son appartenance a une langue, donc une culture du groupe.
Lattitude de I'individu vis-a-vis de ce groupe « s’incarne ainsi d’un processus de sépatation
et aussi d’intégration sociale ». Nous constatons donc que dans la construction identitaire
personnelle, Penvironnement social joue un réle déterminant dans ce processus. Peut-on
alors se construite une seule identité dans un contexte social ou on est en rapport
permanent avec d’autres langues et d’autres cultures ?

Lidentité personnelle, comme nous venons de la définir, est un processus dans lequel
individu se construit une image personnelle au sein du groupe. Quant a Iidentité sociale, elle
résulte, selon Archibald et Galligani (2009), de la socialisation des individus au sein d’'un groupe
dominant. Pour eux, 'individu se construit au sein du groupe auquel il appartient ou dans lequel
il est socialement lié. La construction identitaire semble dans ce cas étre un processus perpétuel,
C'est-a-dite qui se fait tout au long de la vie, étant donné que c’est un processus qui se réalise a
travers les rapports aux autres par le biais de la/les langue(s).

38

BDD-A30650 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:14 UTC)



Le symbolisme socio-affectif des langues : Le cas de la coexistence de la langue africaine et du frangais
dans P’espace familial de migrants en France — André Moussa DIOP

En effet, 'identité sociale se caractérise par 'appartenance a une méme communauté
des individus de différents groupes ethniques (différentes langues). De ce fait, elle entraine un
choc de cultures différentes dans lenvironnement social, surtout entre les groupes
minortitaires et le groupe dominant. Sous cette forme, Cuche (2004 : 83) affirme que
«Iidentité permet a l'individu de se repérer dans le systeme social et d’étre lui-méme repéré
socialement » (cité par Archibald et Galligani, 2009 : 74). Dans un choc culturel, l'identité
culturelle apparait comme une disctimination entre « zous » (natifs) et « ezxx » (étrangers). Une
distinction qui est souvent fondée sur une différence culturelle entre les individus. Pour
Archibald et Galligani (2009 : 74), C’est cette derniere forme de Iidentité sociale et culturelle
qui apparait souvent chez les immigrés.

Dans leur étude sur la définition des identités (individuelle et sociale), Archibald et
Galligani (2009 : 74) retiennent trois processus dans lesquels tout individu et tout groupe
social construit et acquiert son identité :

e La conscience de chaque individu d’appartenir 4 un groupe. Cette conscience
de la spécificité peut étre fondée sur la nation, ’ethnie, la culture, la religion ou
la langue.

e Les interactions entre individus, a lintérieur du groupe minoritaire, et entre ce
groupe et un autre ou d’autres groupes identitaires, avec lesquels il est en contact.

e La langue qui est le plus grand outil de communication et de socialisation, est
un grand — sinon le plus grand — outil d’identification et de reconnaissance de
sol, chez 'individu et chez le groupe identitaire.

Finalement, la langue apparait comme un outil indispensable a la socialisation et a
la construction identitaire d’un individu, notamment l'individu étranger en contexte de
minoration. Elle est indissociable de Iidentité individuelle et sociale. Pour Archibald et
Galligani (2009) Iindividu construit son identité personnelle et sociale au sein du groupe
ethnique auquel il appattient, mais aussi a travers les autres groupes dont il est socialement
lié. La langue et Iidentité sont étroitement liées, car la langue apparait comme un outil
d’expression ou de revendication identitaire.

II-Langue et expression identitaire

La langue est a la base de tout lien social qui unit ou sépare les individus de méme
ou de communauté différente. Elle renvoie a un contrat social ou collectif, auquel tous les
étres humains doivent se soumettre pour communiquer. Pour C. Baylon (2002 : 71) «la
langue est un instrument de communication et d’interaction sociale ». Il apparait une fonction
sociale dans cette définition de Baylon, puisque la langue permet aux groupes d’individus
d’interagir dans 'environnement social. Cependant, le caractére social de la langue peut-il se
limiter seulement a sa fonction d’instrument de communication et d’interaction ?

En tant qu'« un acte individuel » par lequel I'individu met a profit une langue dans
une situation de communication, la parole permet a celui-ci de s’engager dans un échange
interactif avec un intetlocuteur (Ferdinand de Saussure, cité par Archibald et Galligani (2009).
De ce fait, I’acte de parole exprimé dans une langue atteste I’existence sociale de I'individu, lui
permet de s’affirmer en tant qu'un acteur social appartenant a un groupe. Le Page et
Tabouret-Keller (1985) affirment a ce propos que « patler, c’est faire acte d’identité » (cité par
Aude Bretegnier, 2012). Selon eux, produire une parole dans une langue, c’est exprimer une
identité. On peut donc noter que Iindividu se distingue des autres par la/les langue(s) qu’il

39

BDD-A30650 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:14 UTC)



Le symbolisme socio-affectif des langues : Le cas de la coexistence de la langue africaine et du frangais
dans P’espace familial de migrants en France — André Moussa DIOP

patle. Cette/ces langue(s) lui permet(tent) de se faire reconnaitre socialement, et de s’insctire
dans des rapports sociaux avec les autres.

La parole fait apparaitre implicitement le lien étroit qui existe entre la langue et
I'identité de l'individu. Comme P'affirme Paul Ricceur (2005 : 34-35), « tout acte de parole
requiert le fonctionnement de deux instances : I'instance prédicative qui donne des caracteres
ou des qualités a quelque chose et I'instance d’identification singuliere qui permet de désigner
une chose et une seule » (cité par James Archibald et Stéphanie Galligani (2009). D’apres lui,
quand lindividu actualise la langue dans une situation de communication, il s’ouvre au
monde extétieur et exprime clairement ses désirs. C’est surement I’acte d’actualisation de la
langue qui lui permet d’affirmer son image identitaire aux autres a travers cet acte de parole
formulé. Ainsi, en s’ouvrant au monde extétieur par la/les langue(s), 'individu est clairement
identifié par ce que les linguistes appellent des « marqueurs identitaires »!.

Par ailleurs, si la langue se présente comme un marqueur d’identité pour tout
individu, elle a une fonction symbolique incontestable chez les acteurs sociaux.

L’image de la langue comme « marquenr identitaire » apparait trés souvent chez des
personnes en situation d’'immigration. Comme laffirme Salikoko Mufwene « /identité linguistigne
est liée de prime abord a celle de communanté linguistigne » (cité par A-M. Houdebine, 1997 : 160). La
langue est donc un marqueur social, qui permet non seulement d’identifier la communauté
linguistique d’un individu, mais aussi son appartenance linguistique a un groupe.

ITI. Analyses des données
Des questions posées aux personnes migrantes vivant en famille dans un contexte
de migration, quatre hypotheses s’y dégagent:
L’environnement social et familial influence fortement le choix de la
langue 2 utiliser dans les familles migrantes plurilingues.
2. La culture de la pluralité linguistique afticaine favotise le maintien de la
premiere langue des adultes dans ’espace familial en contexte de migration.
3. Le francais est considéré comme la langue véhiculaire dans les familles migrantes.
4. Les familles migrantes privilégient les communications familiales bilingues.

Nous avons fait au total huit (8) entretiens, afin d’avoir des points de vues
différents et variés. Nous avons choisi de limiter le nombre d’entretiens, parce que nous

avons constaté que la plupart des réponses recueillies étaient similaires.

Tableau : Nombre de personnes migrantes interrogées et leurs situations sociales

Références de | Pays d’origine de S Situation | Langue(s)
. A exe - .

Pentretien Penquété (e) familiale | parlée(s)
1 Guinée F Mariée 5

2 Sénégal F Mariée 2

3 Guinée F Mariée 5

4 Sénégal M Marié 4

5 Guinée F Mariée 3

6 Sénégal M Marié 4

7 Mali M Marié 3

8 Mali F Mariée 3

! Expression citée par James Archibald et Stéphanie Galligani (2009 : 78).
40

BDD-A30650 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:14 UTC)



Le symbolisme socio-affectif des langues : Le cas de la coexistence de la langue africaine et du frangais
dans P’espace familial de migrants en France — André Moussa DIOP

A-Les attitudes envers les langues

1. Les attitudes envers la langue africaine2.

Nous avons constaté pendant nos entretiens que les attitudes de nos interviewés
envers la premiére langue (langue maternelle) révelent des sentiments forts vis-a-vis de cette
langue, méme en contexte de migration. Etant la premiére langue des enquétés, les attitudes
envers elle, qu'elles soient positives ou négatives, montrent I'attachement profond de ces
personnes envers cette langue. Un aspect essentiel de la langue africaine souligné par
I'ensemble des interviewés est le « lien filial ». Ils se définissent tous par rapport a leur langue
d’origine. Cest la langue ethnique, la langue des ancétres, la langue paternelle/maternelle, la
langue identitaire.

La langue africaine apparait ici aussi comme la langue qui sert de lien social avec
les autres groupes en situation de migration et d’intégration. C’est la langue dans laquelle
s’inscrivent les origines.

Malgré la distance qui sépare nos interviewés de leur pays d’origine, notamment
leur famille restée en Afrique, le désir de préserver la langue africaine existe, et se manifeste
toujours dans leurs attitudes. Ce désir se traduit souvent par la peur d’étre mal jugés par la
famille restée en Afrique, mais également par les compatriotes vivant en France. Pour
éviter cela, nos enquétés font tout pour préserver leur langue ethnique en famille, en
essayant de la promouvoir, de la transmettre a leur(s) enfant(s).

2-L’expression de ’identité ethnique

Comme nous I’évoquions, la langue est un marqueur identitaire par excellence de
tout individu. Etant un instrument de socialisation, la langue fait parfois I'objet de
véritables sentiments qui déterminent Iidentité linguistique des individus. Ainsi, dans un
contexte de migration, les personnes migrantes plurilingues expriment des sentiments
profonds d’appartenance a une communauté ethnique précise. C’est le cas de la plupatt des
migrantes originaires d’Afrique.

On pourrait interpréter ce phénomene par le fait que, méme dans une situation de
monolinguisme ou de plurilinguisme, I'expression identitaire apparait comme un cti a
I’appartenance a un groupe ethnique. Cette expression identitaire est une des spécificités
des migrants guinéens, maliens, et sénégalais. C’est une maniere pour eux de clamer leur
appattenance a un groupe ethnique auquel ils s’identifient comme membre a part entiere.
Ce phénomene justifie I’attachement a la langue familiale, qui est trés souvent considérée
comme la langue a laquelle on s’identifie, méme si on ne la parle pas.

La revendication d’appatrtenance a une communauté ethnique se vérifie tres
souvent chez les adultes d’origine africaine. Pour ces derniers, la langue d’origine reste la
langue de référence. Presque tous nos enquétés continuent de définir leur identité
linguistique en situation de migration par rapport a la langue ethnique. A cet effet, le
maintien de la langue d’origine et des pratiques culturelles apparaissent comme des
obligations pour certains et malgré le fait que leurs enfants sont nés en France, les parents
refusent de croire que ces derniers puissent s’identifier par rapport a la langue francaise.

Outre le sentiment d’appartenance a une communauté ethnique, c’est aussi un
sentiment de filiation a ce groupe. Pour nos enquétés, si les enfants acceptent leur langue
ethnique comme leur langue maternelle cela signifie que ’éducation est réussie. Cependant,
il est patfois tres difficile pour certains parents de parvenir a embarquer totalement leurs
enfants dans leurs pratiques ethniques et culturelles.

2 Nous entendons par « langue afticaine » : la premiére langue, la langue ethnique/langue maternelle des enquétés.

41

BDD-A30650 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:14 UTC)



Le symbolisme socio-affectif des langues : Le cas de la coexistence de la langue africaine et du frangais
dans P’espace familial de migrants en France — André Moussa DIOP

B-Les attitudes envers le francgais

Nos enquétés expriment souvent des sentiments ambivalents envers le frangais. Nous
avons cherché a comprendre s’ils évaluent leurs compétences en frangais ou non, puisque la
majeure partie d’entre eux n’ont pas était scolarisés dans leurs pays d’origine. Sachant qu’ils sont
dominants en langue d’origine, pour la plupart, nous leur avons donc posé les questions
suivantes pour comprendre leurs attitudes envers le francais: « Pensez-vous que vous
communiquez bien en francais ? », « Avez-vous souvent honte de communiquer en frangais ? ».

Pensez-vous que vous communiquez bien en frangais ?
8 interviewés : 5 femmes et 3 hommes
Oui Non Indifférents
1 4 3

Parmi les différentes personnes interviewées, un (1) seul témoin déclare bien
communiquer en francais, quatre (4) témoins affirment qu’ils éprouvent parfois des
difficultés a s’exprimer en francais, alors que trois (3) déclarent étre indifférents a la norme.
Ces derniers pensent que cela n’a aucune importance, pour eux, lessentiel étant de
communiquer en francais pour se faire comprendre par les autres. De ce point de vue, la
norme importe peu. Dans les réponses que nous avons relevées, nous constatons qu’il y a
des sentiments différents vis-a-vis du francais. La seule personne qui affirme s’exprimer
bien en francais, a été scolarisée dans son pays d’origine, ce qui explique son bon niveau
dans cette langue. Contrairement aux quatre enquétés qui ont déclaré avoir des difficultés
en francais et aux trois qui affirment étre indifférents a la norme, qui n’ont pas été
scolatisés dans leurs pays d’origine. Toutefois, parmi ces derniers un seul a été a I’école,
mais il a abandonné au niveau primaire, et un autre a été scolarisé a ’école coranique. 11
faut noter que les trois personnes, qui ont répondu étre « indifférentes » a leur facon de
patler francais, sont essentiellement des hommes non scolarisés dans leur pays d’origine.
Contrairement aux femmes non scolarisées, celles-ci ont répondu qu’elles ont des
difficultés a s’exprimer en francais dans certaines situations. On peut interpréter cela par le
fait que la plupart des hommes migrants africains ne restent pas souvent a la maison,
puisqu’ayant ’obligation de travailler pour aider la famille restée en Afrique.

Les difficultés en francais sont palpables chez certains de nos enquétés, surtout chez
les femmes non scolarisées dans leurs pays d’origine. La pratique du frangais, que ce soit dans
la famille ou a Pextérieur semble étre difficile chez les femmes. Les attitudes négatives de
certains enquétés révelent parfois des sentiments d’inséeurité linguistique, qui sont souvent
traduits dans la peur et la honte de s’exprimer en francais dans certaines situations.

C-L’insécurité linguistique dans la pratique du frangais.

Apres avoir montré les attitudes de nos enquétés envers la langue ethnique (langue
maternelle) et envers le francais, il nous semble important de revenir sur les attitudes
linguistiques de ces derniers dans la pratique du francais, qui sont parfois ambivalentes. La
plupart de nos interviewés sont confrontés a la pratique quotidienne du francais seulement
depuis leur arrivée sur le territoire francais. Eprouvent-ils alors de véritables difficultés a
s’exprimer en francais, la langue qu’ils sont amenés a pratiquer quotidiennement en famille
et dans la vie sociale, et se considerent-ils comme des locuteurs non légitimes de cette
langue, qu’ils estiment ne pas étre la leur langue, mais celle des « autres » ?

42

BDD-A30650 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:14 UTC)



Le symbolisme socio-affectif des langues : Le cas de la coexistence de la langue africaine et du frangais
dans P’espace familial de migrants en France — André Moussa DIOP

Pour connaitre les sentiments que nos interviewés ressentent dans leur rapport
quotidien au francais, nous leur avons posé cette question : « Avez-vous souvent honte de
communiquer en francais ? ». Nous commencerons d’abord par montrer les attitudes
positives, qu’ils associent a la pratique du francais, avant de présenter des rapports parfois
complexes voir négatifs a I’égard de cette langue.

Avez-vous souvent honte de communiquer en frangais ?
8 interviewés : 5 femmes et 3 hommes
Oui Non Indifférents
1 4 3

Parmi les enquétés, un seul enquété déclarent se sentir a ’aise en communiquant
en francais, quatre enquétés avouent ne pas se sentir a I'aise a communiquer en frangais,
alors que trois enquétés affirment se sentir fier a communiquer en francais.

C-1.Les attitudes positives envers le frangais

En obligeant nos enquétés a exprimer leurs sentiments suite 4 la question précédent,
ces derniers n’ont pas révélé pour la plupart des sentiments positifs vis-a-vis du francais Mais
les sentiments positifs de certains de nos interviewés traduisent le bonheur et le soulagement
pour certains migrants de pouvoir patler francais en France. Les locuteurs non natifs sont
parfois habités par des sentiments d’imaginaires et d’insécutité linguistiques pouvant les
démotiver dans la pratique de la langue dominante, mais pour certains de nos enquétés,
patler la langue francaise est une source d’enrichissement linguistique. Pour eux la langue
francaise apparait comme une langue d’ouverture vers l'autre, puisqu’étant la langue de
communication pat excellence en France. ’image d’altérité que la société d’accueil renvoie
souvent a ’étranger, notamment aux migrants, ne semble pas poser de probléme a certains
de nos enquétés. La honte et la peur de communiquer en francais avec les natifs ou avec
d’autres personnes ne semblent pas préoccuper certains de nos enquétés.

Drune part, certains de nos enquétés sont trés motivés a communiquer en frangais,
et cela apparait dans leurs attitudes envers cette langue. Patler francais apparait comme une
délivrance et un soulagement, car c’est la seule langue qui peut aider a trouver du travail sur
le territoire francais. D’autre part, patler francais apparait comme un impératif, étant donné
qu’ils ont tous le projet de vivre longtemps en France.

C-2. Les attitudes négatives envers le frangais

Parallelement, beaucoup de nos interviewés expriment clairement leur malaise a
communiquer en frangais, surtout avec des natifs. Ce malaise est trés souvent associé a la
question de l’altérité.

Pour beaucoup, ce sont les opinions négatives des autres (des natifs) sur le « parler »
des étrangers qui sont souvent génant ; ce qui provoque parfois des sentiments de complexe
d’infériorité, donc la honte de patler francais, comme c’est le cas de certains de nos témoins,
qui expriment clairement leur malaise 2 communiquer en francais, surtout avec les natifs dans
certaines situations.

Nos témoins semblent intérioriser des sentiments de complexe d’infériorité
linguistique dans la pratique de la langue francaise, puisqu’étant souvent considérés comme
des gens qui ne maitrisent pas bien cette langue. Certains témoins expriment non
seulement des sentiments d’infériorité linguistique, mais aussi d’insécurité linguistique, qui
les empéchent de s’exprimer patfois en francais devant les natifs. Le blocage exprimé par

43

BDD-A30650 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:14 UTC)



Le symbolisme socio-affectif des langues : Le cas de la coexistence de la langue africaine et du frangais
dans P’espace familial de migrants en France — André Moussa DIOP

nos témoins justifie un sentiment parfois partagé par les non-natifs dans la pratique de la
langue cible. La plupart de nos témoins sont animés par le sentiment d’insécurité
linguistique, surtout ceux qui n’ont pas été scolatisés dans leur pays d’origine.

Bref, I'insécurité linguistique chez nos enquétés est tres souvent associée a des
sentiments épilinguistiques ambivalents, mais pour notre part nous avons retenu a que ce
phénomene ne représente pas un obstacle pour certaines personnes migrantes dans la
pratique quotidienne du francais dans 'environnement social ou en famille.

D-Les choix et les pratiques des langues.

Dans cette partie de notre analyse, nous allons présenter des informations concernant
les choix et les pratiques des langues des personnes migrantes en famille, c’est-a-dire quelle(s)
langue(s) est/sont utilisée(s) en famille avec qui et dans quelles situations ? Quels sont les
facteurs qui déterminent les choix et les usages des langues chez nos enquétés ?

Les informations concernant les choix et les usages des différentes langues dans le
cercle familial ne proviennent pas de tous les membres de la famille, mais elles seront
discutées dans le cadre général (incluant tous les membres d’une famille migrante) en
fonction des usages déclarés par nos différents interviewés dans les communications
familiales selon les langues en présence.

D-1.L’utilisation des langues en famille

La famille est le lieu ou les langues se cotoient, se transmettent, et se pratiquent au
quotidien par des membres. Elle « fonctionne comme un espace de solidatité entre ses
membres mais aussi comme un espace de référence symbolique qui régente, pour une part
importante, la vie en société » (Antoine e# al., 1992 : 137, cité par Dreyfus et Juillard, 2005 :
10). La famille apparait comme une instance ou tout s’effectue, notamment I’histoire des
rapports aux langues au quotidien.

Dans un contexte de minoration si la premiere langue des membres d’une famille
n’est pas dominante dans la vie sociale, la famille peut tenter de conserver cette langue.
Cependant dans le contexte de la migration, ou la langue du pays d’accueil est dominante,
celle-ci rentre dans les familles migrantes, et les langues parlées en famille peuvent résulter
d’une négociation entre les membres de la famille et de la société dont ils font partie. Dans ce
cas, la famille « apparait comme le lien d'un conflit linguistigne qui fait écho anx: conflits de la société »
(Calvet, 1999 : 105). L’usage des langues en familles, notamment dans les familles migrantes,
provoque parfois des choix linguistiques qui régissent les relations interpersonnelles des
membres, puisqu’étant confrontés a la cohabitation de deux ou plusieurs langues dans le
foyer, avec surtout entrée de la langue dominante dans le cercle familial.

Les informations concernant les choix et les usages des différentes langues en
famille seront présentées en fonction des communications familiales selon les langues qui
composent les répertoires des membres d’une méme famille.

Les communications entte les membres d’une famille migrante paraissent dominées
par la premiere langue des parents. La majorité de nos interviewés déclarent utiliser
habituellement leur premiére langue dans les communications familiales, comme on peut le
voir sur ce tableau :

Langue(s) fréquemment utilisée(s) par les locuteurs en famille

Langues premiére langue Francais les deux

Témoins (8) 3 1 4
44

BDD-A30650 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:14 UTC)



Le symbolisme socio-affectif des langues : Le cas de la coexistence de la langue africaine et du frangais
dans P’espace familial de migrants en France — André Moussa DIOP

Nous voyons que les communications familiales entre les membres d’une méme
famille migrante sont dominées par 'utilisation des deux langues, et non dans la langue
premiére des enquétés. Sur les huit (8) enquétés, trois (3) témoins déclarent utiliser
habituellement leur premiére langue (langue ethnique/langue maternelle) dans les
communications familiales, contre quatre (4) témoins, qui déclarent utiliser habituellement
les deux langues (langue premiere et francgais), alors qu’un seul témoin déclare utiliser
essentiellement le francais. Il est parfois tres difficile de savoir si c’est le francais ou la
premiére langue qui est la langue la plus utilisée dans les communications familiales par nos
témoins, étant donné qu’ils sont tous bi-plurilingues, mais essentiellement dominant en
langue ethnique. Cependant, nous retiendrons que c’est le mélange des deux langues
(premiere langue et francais) qui semble fréquent dans les communications familiales.

Le mélange des deux langues est le mode de communication privilégié dans ces
familles. On peut ajouter que le type de communication bilingue qu’adoptent les familles
migrantes est le type de communication le plus fréquent dans la plupart des familles bi ou
plurilingues, pour favoriser I'intercompréhension. En plus, le francais est la langue
dominante de I'environnement social. Mais I’aspect le plus marquant est que certains de
nos témoins sont catégoriques sur le fait qu’ils utilisent exclusivement que leur langue
maternelle dans les communications familiales, et non les deux langues.

D-2. L'utilisation des langues entre les membres d’une famille

Nous venons de voir que les langues utilisées régulicrement dans les
communications familiales sont la langue ethnique (langue maternelle) des adultes et le
francais. Qu’en estil de la/les langue(s) habituellement employée(s) dans les
communications entre les dyades ? Nous verrons dans le tableau ci-dessus les langues
habituellement employées dans les communications (échanges) entre les membres de
familles africaines, en fonction des pratiques déclarées par nos témoins, qui sont également
des meres et des peres de familles vivant ’expérience au quotidien.

Langues habituellement utilisées entre les membres d’une famille migrante

Dyades Témoins p lr emiere frangais les deux
angue

époux — épouse 3 3 0 0

épouse — époux 5 4 1 1

mere — enfant (s) 5 5 0 5

pere — enfant (s) 3 3 2 3

Nous pouvons voir dans ce tableau quil n’y a quasiment pas de communication en
francais entre les couples (époux-épouse/épouse-époux) dans les familles migrantes. Le choix
langagier entre les patents se fait uniquement en langue africaine, a 'exception d’un seul couple.
Pour expliquer ce phénomeéne, presque tous nos enquétés déclarent patler la méme langue
ethnique (langue maternelle) avec leur conjoint(e), sauf un seul témoin. Ce dernier est une
femme d’otigine sénégalaise mariée 2 un francais natif, qui ne patle pas encore assez bien la
premiére langue de son épouse. Toutefois, le couple utilise patfois les deux langues, c’est-a-dire
le frangais et le wolof dans les communications familiales. Par contre, pour les autres couples, le
choix de l'utilisation de la premiere langue pour échanger dans le couple est motivé par le fait
que le couple partage la méme langue ethnique (langue maternelle).

La premicre langue de nos interviewés occupe les communications entre
conjoint/conjointe dans la plupart des familles migrantes. Ce choix de langue se poutsuit

45

BDD-A30650 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:14 UTC)



Le symbolisme socio-affectif des langues : Le cas de la coexistence de la langue africaine et du frangais
dans P’espace familial de migrants en France — André Moussa DIOP

dans les communications entre les dyades méres/enfant(s) et pére/enfant(s). On peut voir
dans le tableau ci-dessus que les parents utilisent essentiellement leur premiere langue pour
patler a leur(s) enfant(s) dans Iespace familial. Dans les échanges entre mere-enfants, le
francais est completement absent. Les cing (5) méres de famille enquétées déclarent toutes
utiliser uniquement leur langue maternelle quand elles s’adressent a leur(s) enfant(s). Ceci
peut étre expliqué par le fait que la plupart des femmes que nous avons interviewées ont
des compétences tres faibles en francais, mais aussi par le fait qu’elles ont a cceur de
transmettre leur premiére langue a leur(s) enfant(s). Mais le francais est bien présent dans
les communications entre pére-enfants, comme nous pouvons le voir dans le tableau ci-
dessus. Parmi les trois (3) peres de familles que nous avons interviewés, deux (2) peres de
famille déclarent utiliser parfois le francais avec leurs enfants, et un seul pére de famille
déclare utiliser seulement sa premiére langue pour patler a ses enfants.

Néanmoins, ce dernier déclare parfois faire recours au frangais pour traduire
certains mots quand les enfants ne les comprennent pas. Les peres de famille semblent plus
ouverts a I'utilisation de 'une ou de 'autre langue dans les communications familiales avec
leurs enfants. Pour d’autres, il est parfois trés difficile de communiquer uniquement en
langue ethnique avec les enfants, ces derniers n’ayant pas assez de compétences dans cette
langue, il est donc parfois nécessaire d’utiliser le francais pour mieux communiquer avec
eux. En plus, pour nos témoins le frangais vient parfois naturellement quand ils s’adressent
a leurs enfants, et qu’ils oublient de temps en temps d’utiliser leur langue ethnique. Les
peres de familles ont une pratique bilingue plus souple que les meres de famille dans la
plupart du temps dans les familles de nos enquétés.

Cependant, que ce soit les meres ou les peres de familles, I'utilisation des deux
langues est parfois obligatoire dans les communications familiales avec les enfants.

La dyssimétrie des compétences linguistiques en langue ethnique ou premiere
langue et en frangais est tres souvent a ’origine de l'utilisation simultanée des deux langues
dans les familles migrantes. Dans ces familles, les patents sont souvent plus dominants en
langue ethnique, alors que les enfants, eux, sont dominants en francais, la langue de
I'environnement social.

Conclusion

En focalisant notre étude sur les familles migrantes, nous nous sommes intéressés a
histoire des rapports aux langues et le réle de celles-ci dans les processus de construction
identitaire en situation de migration et d’intégration. Les personnes migrantes se distinguent
du reste de la population par le fait qu’elles patlent d’autres langues différentes de la langue
dominante, alors que cette derniere est la seule langue de Penvironnement social, ce qui
entraine patfois les choix de langues dans ’espace familial.

Cependant, il est difficile de faire une généralité des résultats a I’ensemble des
familles migrantes, étant donné que notre étude ne s’est intéressée qu’a quelques familles
originaires de la Guinée, du Mali, et du Sénégal résidant au Mans. Par contre, I’analyse des
données recueillies dans cette étude, montre que la plupart des familles africaines migrantes
operent des choix de langues réfléchis dans les pratiques familiales. La cohabitation de la
langue africaine et du francais entraine des choix de langues dans les pratiques de la plupart
de ces familles. En plus, la pénétration du francais dans les familles migrantes
s’accompagne du maintien ferme de la langue africaine, avec la transmission de celle-ci
dans P’espace familial par les adultes.

46

BDD-A30650 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:14 UTC)



Le symbolisme socio-affectif des langues : Le cas de la coexistence de la langue africaine et du frangais
dans P’espace familial de migrants en France — André Moussa DIOP

Bibliographie

ARCHIBALD James, GALLIGANI Stéphanie, (dir.), (2009), Langue(s) et immigration(s) : société, école,
travail, Paris, 1.’ Harmattan.

BAYLON, Christian (dir), (2002), Sociolinguistique : société, langue et discours, Paris, Nathan VUEF.

BRETEGNIER, Aude, (2012), «Rapports aux langues, relations aux langues: une histoire
interactionnelle », in: M.Dreyfus, J-M. Prieur (Dirs.): Hétérogénéité et variation. Perspectives
sociolinguistiques, didactiques et anthropologiques, Patis, Michel Houdiard Editeur, Ch. 5, pp. 196-206.

CALVET, Louis-Jean, (1999), La guerre des langues et les politiques linguistigues, Paris, Hachette.

DEPREZ, Christine, (1994), Les enfants bilingues : langues et familles, Crédif ENS de Fontenay/Saint
Cloud, Didier.

Sitographie :
http://www.u-picardie.fr/T. ESCI.aP/spip.phprrubrique54
http://fll.univ-biskra.dz/images/pdf revue/pdf revue 06/bedjaoui%20nabila.pdf
http:/ /wikilf.culture.fr/barometre2012/
http://louis-jean.calvet.pagesperso-orange.fr/accueil. htm
http://www.insee.fr/fr/themes/document.asp?ref id=18110
http://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-
http://www.cairn.info/resume.php?ID ARTICI.E=LS 147 003500611617 /document

http://www.acalan.org/fr/confeven/rencontre consultative/I.e rapport entre le fran ais et les

langues africaines.pdf

http://glottopol.univ-rouen.fr/telecharger/numero 5/gpl501 presentation.pdf
http://www.coe.int/t/de4/linguistic /source /castellottimoorefr.pdf
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article /loge 0458-

726x 2004 num 38 154 945
http://www.cairn.info/resume.php?ID ARTICILE=LS 147 0097
http://glottopol.univ-rouen.fr/telecharger/numero 5/opl501 presentation.pdf
http:/ /www.projetpluri-l.ore/publis / Bretegnier%20%28version%20provisoire%29.pdf

47

BDD-A30650 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:14 UTC)


http://www.tcpdf.org

