
 

Diversité linguistique et écriture littéraire au Sénégal. Gestion du 
plurilinguisme chez trois auteurs : Adja Ndèye Boury Ndiaye, 

Abdourahmane Ngaïdé et Boubacar Boris Diop 
 

Moussa DIÈNE 
moussadiene@live.com 

Université Cheikh Anta Diop de Dakar (Sénégal) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abstract: This contribution is a reflection on the relationship between Literature and 
Plurilingualism in Senegal. On the one hand, it aims to show that linguistic diversity offers a galactic 
configuration calling into question the hegemony of the French language. Wolof, which was in second 
place, shows proportions that allow it to demand unofficial bilingualism. As a result, it stipulates that 
the “literary dictatorship” imposed by French in Senegal tends to be overthrown by sociolinguistic 
dynamics. On the other hand, in our literary texts, Collier de cheville (2013) of Adja Ndèye Boury 
Ndiaye and Mbourourou Mbarara (2013) of Abdourahmane Ngaïdé, the authors highlight the diversity 
of languages “in the example of the textualization of wolof linguistic norms (descriptive and 
prescriptive) in the first and the semantic dynamics of French in the second”. The analysis of the self-
translation, meanwhile, shows the evolution of the textualization of wolof in the literary production of 
Boubacar Boris Diop who advocated, in his first writings in French, a “unilingualism”. 

Keywords: linguistic diversity, writing, sociolinguistic norms, self-translation, Wolof, French. 
 
 
Introduction 
Occupant une place importante dans la littérature sociolinguistique, la diversité des 

langues aurait été entrainée par le mythe de Babel. Cette pluralité a donné naissance, à son 
tour, à une diversité dans une même langue soulignée par Joshua A. Fishman (1971 : 18), 
William Labov (1976 : 45), Anne-Marie Houdebine (2002 : 20) et Sanda-Maria Ardeleanu 
(2015 : 28-29). Remettant en question la langue saussurienne1, ces chercheurs ont 
démontré des changements linguistiques liés souvent à des facteurs sociaux. Dans la 
littérature, outre la traduction qui demeure la manifestation de la pluralité des langues, des 
                                                   
1 Comme le rappelle Pierre Achard (1998 : 4-5) « L’emploi du singulier pour opposer la langue (système) et la 
parole (activité) laisse indéterminé le problème de la diversité des langues ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:43 UTC)
BDD-A30649 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Diversité linguistique et écriture littéraire au Sénégal. Gestion du plurilinguisme chez trois auteurs :  
Adja Ndèye Boury Ndiaye, Abdourahmane Ngaïdé et Boubacar Boris Diop – Moussa DIÈNE 

 
 

 28 

chercheurs ont également remarqué un « plurilinguisme littéraire » (Bakhtine, 1978 : 88-89)2 
dénotant l’existence des (variétés de) langues dans un texte. A cet effet, dans le contexte 
sénégalais caractérisé par un multilinguisme, pourrait-on parler d’une dynamique dans la 
diversité linguistique ? Comment les écrivains imaginent-ils la diversité des langues dans leur 
production littéraire ? 

Notre postulat est que la diversité des langues s’inscrit dans une marche évolutive 
remettant en cause les statuts et les structures linguistiques fondamentaux ; les écrivains se 
proposent de les textualiser en adoptant des postures d’écritures changeantes. Dans cette 
contribution sur la diversité des langues au Sénégal et ses conséquences littéraires, le 
traitement se ferait, de toute évidence, sur les aspects intralinguistiques et interlinguistiques. 
Nous comptons, d’abord, examiner les principales langues organisant la diversité linguistique 
aussi bien dans le contexte sociolinguistique que dans l’écriture littéraire. Ensuite, il s’agira 
d’analyser la gestion de la diversité des langues chez trois écrivains. Dans les deux textes 
écrits directement en français, nous soulignerons quelques aspects des différentes normes 
linguistiques alors que, dans l’autotraduction du wolof vers le français, nous nous pencherons 
sur les enjeux du bilinguisme chez un écrivain qui niait ce dernier auparavant. 

 
1. Diversité des langues et littérature sénégalaise 
Le Sénégal est une nation plurilingue. En plus des deux langues héritées du contact 

avec l’Occident et le Moyen-Orient que sont le français et l’arabe, nous pouvons répertorier, 
au moins, 21 langues qui ont le statut de « langue nationale ». Parmi ces langues, certaines 
comme le wolof, le peulh, le sérère sont les plus utilisées dans les communications. Mais leurs 
fonctions sont différentes : le français demeure la langue officielle du pays ; le wolof est la 
langue véhiculaire ; les autres langues ont une fonction plus ou moins limitée à la 
communauté restreinte. En vertu de la Constitution, le français est la langue de 
l’Administration, de la Justice, de l’Enseignement, etc. Disons qu’elle est la langue d’Etat. Les 
autres langues nationales comme le wolof n’ont pas alors une valeur officielle.  

Mais, dans la pratique linguistique actuelle, les fonctions linguistiques assignées au 
français nous semblent remises en question par le wolof. Ce dynamisme du wolof remonte 
des années 80 selon une étude de Louis-Jean Calvet chez des élèves dakarois. Cette dernière 
stipulait que « 96, 62 % des enfants enquêtés parlent le wolof comme première ou seconde 
langue, alors que 72,23 d’entre eux le parlent chez eux » (Calvet, 1981 : 40). Cette étude 
entamée dans les années 60 justifie l’avancée actuelle du wolof. Nous partageons ainsi les 
conclusions de Mamadou Cissé (2005 : 120) notifiant un bilinguisme wolof-français à trois 
niveaux : la Justice, l’Assemblée Nationale ; le Comité Rural de Développement, l’Assemblée 
Régionale et le Comité Départemental de Développement. Hormis ces trois sphères, il faut 
souligner aussi le bilinguisme dans la communication Etat/communauté. Les discours 
officiels de la Présidence de la République (lors de la nouvelle année ou de la Fête de 
l’indépendance nationale) se font aussi dans un bilinguisme français-wolof.  

Dans la diversité linguistique sénégalaise émerge ainsi un bilinguisme officieux qui 
détermine son dynamisme. Cette dynamique sous-entend deux tendances sociolinguistiques : 
l’inexistence d’un français polynomique au Sénégal (Ndao, 2001) et l’éclatement du wolof en 
variétés soumises aux influences des autres langues partageant le même territoire linguistique 
d’échanges quotidiens (Daff et Dramé, 2016 : 153). Cela nous amène à la question de la 
diversité linguistique dans sa littérature. 

                                                   
2 Une « diglossie littéraire » (Mackey, 1972 : 19-50) ; un « hétérolinguisme » (Grutman, 1997 : 37). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:43 UTC)
BDD-A30649 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Diversité linguistique et écriture littéraire au Sénégal. Gestion du plurilinguisme chez trois auteurs :  
Adja Ndèye Boury Ndiaye, Abdourahmane Ngaïdé et Boubacar Boris Diop – Moussa DIÈNE 

 
 

 29 

Dans le contexte sénégalais, l’histoire littéraire est consubstantielle à celle de 
l’usage de la langue française. Du fait de la « dictature » imposée par le français, l’écriture en 
diverses langues n’était que chimérique contrairement à la diversité caractérisant la situation 
macro sociolinguistique. Mais, depuis quelques décennies, nous notons une rupture de 
cette « dictature littéraire » car les langues africaines se révèlent être un levier propulsant la 
diversité de la littérature. Cela se fait sentir dans l’écriture en langues nationales et dans la 
pratique de l’autotraduction. L’allégeance à la langue française d’écrivains ayant douté de la 
capacité des langues africaines à produire une littérature est révolue. Tout en écrivant en 
langue française et en langue wolof, des auteurs comme Cheik Aliou Ndao s’essaient à la 
traduction littéraire. Nous analyserons les aspects (socio)linguistiques perceptibles dans le 
rapport diversité linguistique et production littéraire. 

 
2. Écriture romanesque et Imaginaire linguistique 
La langue wolof constitue une identité sénégalaise assurant l’intégration sociale, 

voire nationale. Mais quelles sont les caractéristiques sociolinguistiques de cette langue ? 
Mamour Dramé (2012 : 3-5) distingue trois variétés de wolof que sont celle des Lébou, 
celle du Saloum et celle de Dakar. Cette dernière appelée le « wolof urbain » est une langue 
élaborée pour les besoins communicationnels perceptibles presque dans toutes les capitales 
régionales. Face à ce constat, l’écrivain, souvent un fervent défenseur des langues 
nationales, nous rappelle la norme « académique » de la langue de la même façon qu’il 
souligne sa dynamique variationnelle. Cette posture de l’écrivain définie par Anne-Marie 
Houdebine comme un Imaginaire linguistique (2002) demeure le  

 
« (…) rapport du sujet à la langue, la sienne et celle de la communauté qui 

l’intègre comme sujet parlant (…) ; rapport énonçable en termes d’images, participant des 
représentations sociales et subjectives, autrement dit d’une part des idéologies (versant 
social) et d’autre part des imaginaires (versant plus subjectifs). » (Houdebine, 2002 : 10)  
 
L’Imaginaire linguistique permettrait alors de donner les différentes catégorisations 

adoptées par les sujets plurilingues. La norme linguistique attesterait ainsi l’existence d’une 
typologie opposant les normes objectives aux normes subjectives. Les normes objectives, 
« dégagées par la description des productions des locuteurs aux niveaux linguistiques », sont 
systémiques et statiques alors que les normes subjectives, « un idéal de langue, ou un idéal 
puriste avec ou sans étayage de discours antérieurs (tradition grammaticale, prescriptions 
scolaires, etc.) », sont prescriptives, fictives, communicationnelles et évaluatives (Houdebine, 
2002 : 20). 

 
2.1 Normes linguistiques wolof dans Collier de cheville  
Le Collier de Cheville (2013) d’Adja Ndèye Boury Ndiaye est le reflet de cette 

typologie définissant la diversité dans une seule langue. Dans la réédition de ce roman, paru 
pour la première fois chez Les Nouvelles Editions Africaines du Sénégal (1983), l’écrivaine 
textualise la complexité normative de la langue wolof ainsi que les aspects 
sociolinguistiques de la diversité linguistique au Sénégal. L’auteure insiste parfois sur les 
variations linguistiques observables dans les productions langagières en wolof.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:43 UTC)
BDD-A30649 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Diversité linguistique et écriture littéraire au Sénégal. Gestion du plurilinguisme chez trois auteurs :  
Adja Ndèye Boury Ndiaye, Abdourahmane Ngaïdé et Boubacar Boris Diop – Moussa DIÈNE 

 
 

 30 

« ...Que dirait-elle aujourd’hui en cette actualité de laisser-aller boul falé3 (ou ne t’en 
préoccupe pas !), où certains ont tendance à employer bi, à l’usure, placé autotmatiquement 
en guise d’article unique pour déterminer n’importe quoi. Sans chercher de midi à quatorze 
heures. (...) Tomber ainsi dans une telle facilité n’est toléré qu’aux tout petits qui 
balbutient, apprenant à parler, disant, par exemple tiabi bi (la clé), au lieu de tiabi dji. » 
(Ndiaye, 2013 : 51). 
 
L’écrivaine s’insurge dans cet extrait d’un fait de langue (wolof) qui est devenu 

aujourd’hui une norme. Le wolof est une langue dont les noms sont répartis en dix classes : 
b-, j-, g-, l-, k-, m-, s-, w-, au singulier et ñ-, y-, au pluriel (Fall, 1999 : 48). Ces différentes 
consonnes catégorisent les marques de détermination en wolof. La norme prescriptive du 
wolof répartit les groupes nominaux selon des classes respectives alors que, dans l’usage, 
les locuteurs l’utilisent rarement. La norme objective à travers une généralisation de la 
détermination par le recours au classificateur b- est aujourd’hui totalement plus utilisée 
dans les communications au profit de la répartition historique. Et Adja Ndèye Boury 
Ndiaye ne s’arrête pas à ce niveau dans sa théorisation des normes prescriptives du wolof. 
Elle met en garde alors les locuteurs sur certains usages créant l’écart à la norme : 

 
« Un autre lapsus languae, fort courant, fait dire benne lam dou yengou (un bracelet 

porté seul ne bouge pas). Si, il peut bouger autour de votre avant-bras ou de votre poignet 
! Au lieu de benne lam dou kéleng (un seul bracelet ne cliquète pas). » (Ndiaye, 2013 : 53) 
 
Les locuteurs altèrent alors la langue wolof sans qu’ils s’en rendent compte parfois. 

Dans les interactions quotidiennes, nous avons une diversité de formes des expressions. 
Cette diversité est le reflet de l’évolution du wolof, une langue de communication et 
d’intégration. Les locuteurs ne se préoccupent plus des formes de purisme linguistique que 
l’on retrouve dans les villages, gages du wolof authentique. Nous pouvons mettre dans cette 
même perspective la variation linguistique engendrée par le recours à la conjonction « que » 
dans certaines locutions wolof. L’écrivaine donne toutes les altérations de cette locution 
générées par le contact du wolof au français. La norme prescriptive nous renseigne de 
l’existence de la locution « Lo khamné » (quelque chose ou quelque chose que/qui). Mais dans 
les usages, nous avons trois variétés : « Lo khaméné si », « Lo khamanténé bi », « Lo khamanténé 
que » (Ndiaye, 2013 : 53). Elles anéantissent totalement l’idéal monolithique de la langue. Les 
locuteurs se créent des normes linguistiques qui invalident la réalité historique du wolof. C’est 
ce que l’on peut voir dans une célébre chanson populaire4 reprise par les artistes Khar Mbaye 
Madiaga et Mbaye Dièye Faye en compagnie des joueurs de l’Equipe nationale du Sénégal à 
l’approche de la Coupe du Monde de Football en 2002. La romancière note une variation 
d’un refrain qui demeure la règle actuelle.  

 
« ...nous avons entendu chanter : Gaal gaa ngi rabbi ? Ou pire : Gaal gaa nguille 

reubbi ! par des jeunes ou même des adultes mal informés ; alors qu’il fallait tout 
simplement dire : Gaal gang’ ci rade bi (le bateau ou navire ou pirogue est dans la rade). » 
(Ndiaye, 2013 : 184-185) 
 

                                                   
3 L’écrivaine altère l’appareil phonologique français et wolof pour transcrire le wolof. 
4 Gaal gang’ ci rade bi (le navire est dans la rade) 
Gaal gang’ ci rade bi (le navire est dans la rade) 
Eulleuk tchi souba tèle di na dème (demain matin, de bonne heure, il partira). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:43 UTC)
BDD-A30649 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Diversité linguistique et écriture littéraire au Sénégal. Gestion du plurilinguisme chez trois auteurs :  
Adja Ndèye Boury Ndiaye, Abdourahmane Ngaïdé et Boubacar Boris Diop – Moussa DIÈNE 

 
 

 31 

Dans son rôle d’épurateur de la langue wolof, elle donne les deux variantes où le 
mot « rade », qui est certainement un emprunt linguistique au français, est intégralement 
dénaturé. Dans le refrain, cet emprunt linguistique devient « reubbi » que l’on peut traduire 
par « chasser ». En français, « rade » renvoie au champ lexical de la mer. Le mot est alors 
altéré morphologiquement et sémantiquement. Malgré cette ambiguïté, le refrain 
transgressif devient la norme chez bon nombre de locuteurs5. Et que cette dernière aurait 
même éliminé la norme prescriptive. Abdourahmane Ngaïdé adopte la même perspective 
linguistique, mais dans le sens de la langue française. 

 
2.2 Diversité linguistique et dynamisme du français dans Mbourourou Mbarara 
La diversité des langues trouve parfois son dynamisme dans une expérience 

linguistique intrinsèque ; elle est la conséquence du contact français-wolof pouvant se refléter 
par un greffe structurel comme dans cet exemple extrait de Mbourourou Mbarara (2013) : « Il 
voit chaque matin arriver à l’hôpital, après un long voyage ponctué de transvasements (…) une 
masse de population traînant une fièvre. » (Ngaïdé, 2013 : 35). Ce roman est un véritable 
échantillon d’alternance linguistique. Ses lecteurs peuvent être, dans une certaine mesure, 
« déroutés par ce mélange de wolof et de français » (Ngaïdé, 2013 : 80). Réédité chez 
L’Harmattan en 2015 avec le sous-titre Petite sociologie urbaine, il contient plusieurs 
manifestations sociolinguistiques. Nous nous limitons ici à un procédé très productif qui est 
l’interférence ; le wolof instruit au français une charge sémantique nouvelle (une extension du 
sens sur ce cas précis). Dans notre exemple, le mot « transvasement » n’a plus le sens de 
« action de transvaser », autrement dit « verser, faire couler d’un récipient dans un autre » 
(Rey-Debove et Rey, 1993). Il s’agit là de ce que l’on appelle l’interférence sémantique : 
« l’introduction de nouvelles structures sémantiques » (Mackey, 1976 : 403).  

Cette nouvelle structure fait référence à « yakkle » (yakelé). Le radical du mot est 
« yàkk », en français « servir le plat » (Diouf, 2001) ; le sens figuré de « yakkle » est le fait de 
rediriger des clients dans un véhicule lorsque celui dans lequel ils étaient tombe en panne ou 
se trouve dans l’indisponibilité de terminer le trajet. Ce fait très récurrent dans le transport 
sénégalais que l’écrivain appelle « transvasement » bouscule la texture sémantique du français. 
La diversité des langues s’accompagne donc d’une imbrication de leur système respectif. Pour 
des besoins expressifs, l’écrivain imagine la langue française dans une perspective du wolof.  

La diversité des langues (wolof-français) dans le texte littéraire est la matérialité de 
la variété des normes linguistiques wolof ainsi que l’inscription de cette langue dans la 
texture systémique du français. L’écrivain est alors considéré comme un locuteur exprimant 
le dynamisme de la diversité linguistique qui peut, également, être analysé dans la pratique 
de l’autotraduction littéraire.  

 
3. L’écriture de la diversité linguistique chez Boubacar Boris Diop 
La traduction constitue une défense de la diversité linguistique6, et notamment 

dans le champ littéraire sénégalais. Partant de la pluralité des langues, d’une part, Boubacar 
Boris Diop conçoit l’écriture en wolof comme une promotion de la diversité. Sa première 
création littéraire en wolof est ainsi la marque d’une conscience linguistique et littéraire 
aigue traduisant un militantisme au service de la valorisation des langues nationales. Il casse 

                                                   
5 En lisant cette partie du roman, j’ai demandé à deux amis qui étaient à côté de moi de chanter le refrain mais 
ils ont repris typiquement celui des artistes. Cela montre que la variété est devenue la norme reconnue. 
6 Pour Paul Ricœur, « … c’est parce que les hommes parlent des langues différentes que la traduction existe. Ce 
fait est celui de la diversité des langues… » (2016 : 14) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:43 UTC)
BDD-A30649 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Diversité linguistique et écriture littéraire au Sénégal. Gestion du plurilinguisme chez trois auteurs :  
Adja Ndèye Boury Ndiaye, Abdourahmane Ngaïdé et Boubacar Boris Diop – Moussa DIÈNE 

 
 

 32 

son rythme d’écriture afin de se mesurer à ses deux langues. Et il ne reste pas à l’écriture en 
ses deux langues. D’autre part, il embrasse l’autotraduction littéraire au lieu d’opter à écrire 
singulièrement en wolof comme l’avait soutenu Cheik Aliou Ndao. Le choix de produire 
dans différentes langues est la pendante d’une promotion de la diversité linguistique. Et 
dans l’appareil textuel, l’autotraduction nous permet de découvrir une nouvelle facette de 
l’écriture de Boubacar Boris Diop. 

 
3.1 Diversité linguistique dans l’écriture directe  
Presque dans toute sa prose littéraire, Boris avait opté pour un « bon usage » 

francophone. Son écriture correspond à ce que Jean-Claude Blanchère (1993 : 9) appelait « le 
français sous surveillance ». Son objectif était de montrer que les Africains qui ont le français 
comme langue seconde peuvent l’utiliser sans qu’il ait une grande représentativité de leur 
langue première. Dans ses deux romans, Les Tambours de la mémoire (1990) et Le Cavalier et son 
ombre (1999), l’écrivain tait quasiment son bilinguisme au profit d’un unilinguisme. Amadou 
Ly résume sa posture scripturale ainsi :  

 
« Longtemps, un modus vivendi commode a été, pour l’écrivain africain, d’user 

certes de mots de sa langue maternelle pour désigner des topoï spécifiques de son milieu, 
mais en les complétant par des notes infrapaginales ou par des « répétitions » 
périphrastiques dans le corps même du texte, quitte à rendre le procédé acceptable par le 
prétexte de la diégèse. Or, voici que la jeune génération rompt le pacte tacite. Dès la 
première page de son roman Les Tambours de la mémoire, Boubacar Boris Diop, qui, dans 
son roman précédent, n’avait usé que de mots du « français de France » (comme aurait dit 
la mère, dans « Solde » de L.G. Damas), écrit : « En essayant d’éviter je ne sais quoi, [...] un 
vieux maigrichon en sabador gris, rate une marche [du bus] [...]. » (Ly, 1999 : 95) 
 
Aux yeux de Ly (1999 : 95), Boubacar Boris Diop fait partie des écrivains sur les 

traces de Cheikh Hamidou Kane qui récusent l’hétérogénéité linguistique textuelle. 
L’interférence linguistique est fortement encadrée dans l’ensemble de ses textes. Dans Le 
Cavalier et son ombre, nous avons noté que quelques éléments linguistiques (des noms 
propres) adoptant des traits phonétiques du wolof comme [u] et [a] dans « Suleimaan » 
(Diop, 1999 : 15) « Maa Ndumbe » (Diop, 1999 : 209), « Maar » (Diop, 1999 : 25) et 
« Dieng Mbaalo » (Diop, 1999 : 117). L’emprunt linguistique au wolof est seulement dû au 
mot « buraxe » (Diop, 1999 : 35) qui est un plat sénégalais, « Leebóón » (Diop, 1999 : 61), 
une première réplique de l’auditoire d’un conte et « Njajaan Njaay » (Diop, 1999 : 267), le 
fondateur du royaume du Djolof. La seule alternance linguistique est visible dans ces deux 
phrases reprises en wolof dans les parenthèses :  

 
« De la question de savoir si la conteuse avait été réellement témoin d’évènements 

aussi lointains (« Ba mu amee yaa ko fekke ? ») au constat que l’histoire était enfin allé se 
jeter dans la mer (« Foffu la leeb doxee tàbbi gééj »), nous savourions les délices d’une 
sorte de danse amoureuse. » (Diop, 1999 : 59) 
 
Dans Les Tambours de la mémoire, nous notons le nom d’un autre ancien royaume 

situé au nord du Sénégal, Waalo (Diop 1990 : 6) et « Yassa » (Diop, 1990 : 71), un plat du 
pays fait à base de riz avec une sauce de poulets. A ce titre, nous pouvons dire que ces 
deux romans ne sont pas la manifestation de la diversité linguistique. L’auteur surveille sa 
langue à tel point qu’il ressemblait à un locuteur ayant le français comme langue première. 
Mais poursuivra-t-il ce cheminement dans sa traduction du wolof vers le français ? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:43 UTC)
BDD-A30649 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Diversité linguistique et écriture littéraire au Sénégal. Gestion du plurilinguisme chez trois auteurs :  
Adja Ndèye Boury Ndiaye, Abdourahmane Ngaïdé et Boubacar Boris Diop – Moussa DIÈNE 

 
 

 33 

 
3.2 Hétérogénéité linguistique dans le texte autotraduit  
Nos conclusions ne peuvent être validées que si nous essayions de voir comment 

l’écrivain prend en charge la diversité linguistique dans la traduction littéraire à partir de sa 
langue maternelle. D’ailleurs, Boris Diop attire notre attention :  

 
« Le chemin qui mène un auteur de l’une de ses langues à l’autre est tortueux et 

parsemé de pièges alors qu’il semble à première vue si droit et lumineux. Il ne s’agit pas 
simplement de jeter des passerelles entre Kocc Barma et Molière dans l’espoir de pouvoir 
gambader, le cœur léger, sur les deux rives de ses émotions. Le défi majeur est de réussir à 
concilier les logiques – souvent en conflit ouvert – de production et de réception du texte. 
J’ai fini par comprendre au fil du temps que l’essentiel ce n’est pas où va une œuvre 
littéraire mais d’où elle vient. » (2012 : en ligne)7 
 
La diversité linguistique le poussant à la traduction est un choix qui bouleverse 

même sa création littéraire. En écrivant en wolof, Boris ancre profondément sa trame 
narrative dans le contexte wolof. L’écrivain met en exergue des spécificités linguistiques et 
culturelles propres. Il est ainsi obligé de prendre en compte la réalité socio-culturelle wolof 
dans la traduction. Contrairement à sa production littéraire (directement) en langue 
française, l’espace social pose une véritable problématique au traducteur. Il ne lui est plus 
possible de rester fidèle à sa norme d’écriture. Deux options se présentent alors à 
l’autotraducteur. Soit il adapte son texte à la langue traduisante en gommant toutes les 
particules posant une difficulté de traduction ; soit il veille à l’expressivité de ces realia 
portant la dynamique de l’original wolof. Le choix de la seconde option crée une rupture 
dans l’approche de la problématique linguistique dans la littérature africaine chez Boris. Il 
est obligé de traduire des proverbes, des expressions figées ou des désignateurs culturels 
qu’il négligeait dans l’écriture directe. Une étude statistique de la diversité linguistique dans 
la trame textuelle en français pourrait révéler l’importance des emprunts linguistiques, de 
l’alternance linguistique, des stratégies de calque (wolof) dans le texte autotraduit que dans 
le texte direct. Dans les premières pages de la traduction, Boris alterne le wolof au français. 

 
« D’ailleurs, au moment où j’écris ces lignes, un air de musique très populaire il y a 

une soixantaine d’années remonte à ma mémoire. Addina amul solo ndeysaan/Ku ci dee yaa ñàkk 
sa bakkan ndeysaan. Et cette chanson joyeuse et débridé, aux couleurs flamboyantes pour ainsi 
dire, se poursuivre de la même façon. C’était quelque chose à propos du temps que l’on passe 
sur cette terre, des jours et des nuits si vides et incertaines qu’il faut être vraiment con pour 
accepter, en plus, de mourir sans même avoir été heureux ! » (Diop, 2012 : 14) 
 
Cette alternance de langues, qui était moindre chez Boris dans l’écriture, réside 

dans le choix du traducteur à rester fidèle à son texte wolof. Fidélité que l’on retrouve dans 
une traduction libre permettant de restituer la signification du switch wolof. La diversité 
linguistique est incarnée dans une communion des langues ; le traducteur a choisi de faire 
l’alternance linguistique, mais pas dans une totale opacité. 

Mais, dans un autre contexte, le traducteur emprunte à la langue du texte original 
des segments linguistiques qui n’ont pas quelquefois des équivalents en français. Dans cette 
perspective, Boris restitue le génie de sa langue maternelle. Il rejoint, dans une certaine 

                                                   
7 http://www.dorif.it/ezine/ezine_articles.php?dorif_ezine=a3b136b9baf336d7c116e8d18234a027&art_id=40. 
Dernière consultation: le 26 septembre 2019. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:43 UTC)
BDD-A30649 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Diversité linguistique et écriture littéraire au Sénégal. Gestion du plurilinguisme chez trois auteurs :  
Adja Ndèye Boury Ndiaye, Abdourahmane Ngaïdé et Boubacar Boris Diop – Moussa DIÈNE 

 
 

 34 

mesure, le groupe d’écrivains qui voient l’impossibilité de gommer le wolof dans un texte 
littéraire écrit en langue française. Les illustrations de ce choix du traducteur à produire une 
« traduction-citation » respectant la diversité linguistique et culturelle sont : « borom saret » 
(Diop, 2012 : 47) ; « voiture-grenouille » (Diop, 2012 : 49) ; « cim » (Diop, 2012 : 63) ; 
« layu » (Diop, 2012 : 70) ; « fonde » (Diop, 2012 : 75) ; « Duggal seet » (Diop, 2012 : 159) ; 
« tulukuna » ; « mbapat » (Diop, 2012 : 129) ; « ndënd » (Diop, 2012 : 221) ; etc. Toute la 
traduction de Boubacar Boris Diop est remplie d’unités lexicales empruntées à la langue 
wolof. Elles respectent presque l’intégralité linguistique wolof : la morphologie, la 
sémantique, la phonologie. Toutefois, elles ont toujours les déterminants de la langue 
française. Cela veut dire que la diversité linguistique dans le texte autotraduit traverse le 
cadre grammatical du wolof et du français. La diversité linguistique dans le texte littéraire 
ouvre trois pistes de réflexion : 

 La langue traduisante n’a pas un signe correspondant au mot emprunté. 
Dans ce cadre, nous pouvons donner l’exemple de « fonde », « mbapat ». 

 La langue traduisante a une unité linguistique qui n’acquiert pas la 
signification totale du terme wolof : par exemple, « ndënd », « tengaade ». 

 Dans la langue traduisante, on peut trouver une unité linguistique 
correspondant au signe wolof. « borom saret », « layu », « tulukuna ». 

 
La diversité linguistique dans le texte autotraduit se décrit sur un continuum de 

report linguistique qui n’assume pas une objectivité complète. Cela concerne les unités 
linguistiques (wolof) comme « borom saret », qui peut être traduit littéralement par 
« propriétaire de charrette ». Ainsi, il serait convaincant de choisir le mot « charretier » pour 
le traduire. L’alternance linguistique (wolof-français) ne s’explique pas naturellement. Le 
traducteur ne veut qu’évoquer fortuitement le wolof (une sorte de couleur locale) ; il 
devrait traduire le terme « borom saret » tout comme « layu » qui n’est rien d’autre, en 
français, qu’un « van » sont traduisibles. Boris rejoint les écrivains qui n’utilisent le wolof 
dans le texte français que pour matérialiser la diversité linguistique. Dans ce contexte, le 
bilinguisme social fait que les locuteurs empruntent toujours aux langues en présence sans 
aucune nécessité. La diversité linguistique amenée par l’usage du mot « tulukuna », qui 
pouvait aussi, en quelque sorte, éviter du fait que cette notion a une correspondance en 
langue française. Ce mot désigne un arbre de la famille des Méliacées que l’on retrouve en 
Afrique occidentale et équatoriale. Presque dans tous les pays de cette zone, chaque langue 
locale lui catégorise un signifiant. Mais, dans le langage scientifique universel, on l’appelle 
« Carapa procera ». Ce dernier est donc le terme correspondant en français que le 
traducteur aurait pu utiliser mais cela ferait taire le génie linguistique du wolof à découper 
la notion comme toutes les autres langues mondiales. Cette diversité n’est pas, à l’origine, 
due à un déficit linguistique incitant le traducteur à procéder au report contrairement à la 
première catégorie. Dans celle-ci, le report semble être une nécessité car la langue française 
ne traduit pas vraisemblablement les realia wolof. Ces unités linguistiques sont le reflet 
d’une quelconque charge sociale ou culturelle que l’on ne retrouve pas dans la culture 
française. Que ce soit pour « Fonde », « mbapat », le traducteur ne peut pas trouver des 
équivalents linguistiques sauf s’il nous fournissait une traduction définitionnelle. Ne 
trouvant pas le procédé très satisfaisant, il fait usage du report de ces mots désignant 
respectivement une « bouillie de mil contenant des grumeaux » (Diouf, 2001), une séance 
de lutte traditionnelle (sans frappe) organisée les soirs de pleine lune. Le traducteur fait 
alors le choix de l’hétérogénéité linguistique. Par contre, dans le deuxième cas de figure, les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:43 UTC)
BDD-A30649 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Diversité linguistique et écriture littéraire au Sénégal. Gestion du plurilinguisme chez trois auteurs :  
Adja Ndèye Boury Ndiaye, Abdourahmane Ngaïdé et Boubacar Boris Diop – Moussa DIÈNE 

 
 

 35 

mots empruntés pourraient être traduits respectivement par « tam-tam » et « chapeau de 
paille ». Mais il faut signaler que ces derniers ne découpent pas les réalités linguistiques et 
culturelles wolof dans leur complétude. Nous pouvons dire à cet effet que Diop traduit 
alors des termes particularisants (wolof) pour des termes généralisants (français). 

Dans tous ces choix de traduction, nous reconnaîtrons ce que Paul Ricœur (2016) 
appelle « Le paradigme de la traduction ». Celui-ci nous offre « deux voies » : la première 
prend en compte strictement la traduction comme « un message verbal d’une langue à une 
autre » alors que le seconde est « synonyme de l’interprétation de tout ensemble signifiant à 
l’intérieur de la même communauté linguistique. » (2016 : 15) Ricœur estime que, dans la 
première approche, « la diversité des langues exprime un hétérogénéité radicale » (2016 : 
16). L’autotraduction de Boris Diop, contrairement à son écriture directe en langue 
française, est dans ce premier canevas de l’étranger dans le texte traduit qui accentue une 
défense de la diversité des langues. Le code switching est le summum de la diversité 
linguistique dans l’écriture autotraduite de Boubacar Boris Diop.  

 
Conclusion 
Au terme de cette analyse, nous retenons l’existence d’un dynamisme dans la 

diversité des langues au Sénégal. Cette dernière nous offre une nouvelle situation 
fonctionnelle des langues et des variétés linguistiques, issue des contacts de langues. D’un 
unilinguisme prôné par le français comme langue des activités formelles, nous arrivons 
actuellement à un bilinguisme officieux qui se profile à l’horizon.  

Dans l’écriture, la diversité linguistique offre des perspectives matérialisant, en 
quelque sorte, les rapports des locuteurs (les écrivains en premier) à la diversité linguistique : 
des « imaginaires de langues ». Face à la pluralité des langues, les attitudes scripturales sont 
dictées, d’une part, par des enjeux sociolinguistiquement idéologiques et, d’autre part, ils sont 
également évolutifs selon le passage d’une langue-culture à une autre (traduction).  

Dans son roman, Ndèye Boury Ndiaye « idéalise » la langue wolof qui est, 
actuellement, dans une dynamique « créolisante ». Cette « défense et illustration de la 
langue » wolof décrit des normes qu’elle récuse afin de nous présenter la prescription 
normative. Par contre, dans l’autre roman, l’imaginaire linguistique affecte la structure la 
langue française ; Abdourahmane Ngaïdé « pense » alors la diversité linguistique comme 
une espace donnant lieu à la formation d’une « autre norme » du français. Quant à Boris 
Diop, l’autotraduction lui impose à prendre compte de sa langue-culture wolof sans 
réserve. Elle s’accompagne d’un plurilinguisme littéraire très évident. L’autotraduction est 
donc un moment décisif dans sa production littéraire. La traduction de cet auteur par un 
traducteur allographe masquerait cet aspect de la diversité linguistique chez les 
autotraducteurs. Donc, les trois œuvres manifestent alors une multiplicité des facettes de 
l’imaginaire linguistique scripturale. 

 
 
 
Bibliographie 
 

ACHARD, Pierre, 1998, La sociologie du langage, 2e édition, Paris, Presses universitaires de France. 
ARDELEANU, Sanda-Maria, (2015), De l’imaginaire linguistique à la dynamique du discours. Fragments 

d’une réflexion sur la Langue, Saarbrucken, Editions universitaires européennes. 
BAKHTINE, Michael, (1978), Esthétique et théorie du roman, (trad. fr.), Paris, Gallimard. 
BLANCHERE, Jean-Claude, (1993), Négritures, les écrivains africains et la langue française, Paris, L’Harmattan. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:43 UTC)
BDD-A30649 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Diversité linguistique et écriture littéraire au Sénégal. Gestion du plurilinguisme chez trois auteurs :  
Adja Ndèye Boury Ndiaye, Abdourahmane Ngaïdé et Boubacar Boris Diop – Moussa DIÈNE 

 
 

 36 

CALVET, Louis-Jean, (1981), Les langues véhiculaires, Paris, Presses universitaires de France. 
CISSE, Mamadou, (2005), « Langues, Etat et société au Sénégal », in Sudlangues, n°6, pp.99-133. 
DAFF, Moussa, DRAMÉ, Mamadou, (2016), « Dakar, Métropole et capitale de la stabilisation du 

plurilinguisme dominant au Sénégal », in Le Français dans le monde, n°30, pp. 151-161. 
DIOP, Boubacar Boris, (1990), Les Tambours de la mémoire, Paris, L’Harmattan. 
DIOP, Boubacar Boris, (1999), Le cavalier et son ombre, Abidjan, Les Nouvelles Editions Ivoiriennes.  
DIOP, Boubacar Boris, (2012), « Écrire entre deux langues. De Doomi Golo aux Petits de la Guenon », in 

Repères DoRiF, n°2, Voix/voies excentriques: la langue française face à l’altérité, disponible en ligne : 
http://www.dorif.it/ezine/ezine_articles.php?dorif_ezine=a3b136b9baf336d7c116e8d18234
a027&art_id=40.  

DIOP, Boubacar Boris, (2009), Les Petits de la guenon, Paris, Philippe Rey. 
DIOUF, Jean-Léopold, (2001), Dictionnaire Wolof-Français Français-Wolof, Tokyo, The institute of the 

Study of Languages and Cultures of Asia and Africa. 
DRAMÉ, Mamour, (2012), Phonologie et morphosyntaxe comparées de trois dialectes wolof, Thèse de 

Doctorat, Dakar, Université Cheikh Anta Diop. 
FALL, Arame, (1999), Précis de grammaire fonctionnelle de la langue wolof, Dakar, OSAD. 
FISHMAN, Joshua A., (1971), Sociolinguistique, Paris, Nathan-Labor. 
GRUTMAN, Rainier, (1997), Des langues qui résonnent. L’hétérolinguisme au XIX siècle québécois, Québec, Fides. 
HOUDEBINE, Anne-Marie, (2002), L’Imaginaire linguistique, Paris, L’Harmattan. 
JOOB, Bubakar Boris, (2012), Doomi golo, 2e édition, Dakar, Editions Papyrus Afrique. 
LABOV, William, (1976), Sociolinguistique, Paris, Minuit. 
LY, Amadou, (1999), « Le pérégrinisme comme stratégie textuelle d’appropriation de la langue 

d’écriture », in Les langues du roman : plurilinguisme comme stratégie textuelle, Lise Gauvin (éd.), 
Montréal, Presses universitaires de Montréal, pp. 87-101 

MACKEY, William-Francis, (1976), « Langue, dialecte et diglossie littéraire », in Diglossie et littérature 
Giordan et Ricard (dir.), Bordeaux-Talence, Maison des sciences de l’Homme d’Aquitaine, 
pp. 19-50.  

MACKEY, William-Francis, (1976), Bilinguisme et contact des langues, Paris, Klincksieck. 
NDAO, Papa Alioune, (2001), « Le français du Sénégal, une approche polynomique », in Sudlangues, 

n° 1, pp. 51-64. 
NDIAYE, Adja Ndèye Boury, (2013), Collier de cheville, 2e édition, Dakar, L’Harmattan. 
NGAÏDE, Abdourahmane, (2013), Mbourourou Mbarara, 1e édition, Dakar, Nègre international. 
REY-DEBOVE, Josette, REY, Alain (dir.), (1993), Le Nouveau Petit Robert, Montréal, DICOROBERT. 
RICŒUR, Paul, (2016), Sur la traduction, 2e édition, Paris, Les Belles Lettres.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:55:43 UTC)
BDD-A30649 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

