
 

 1167 

1167 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

LITERATURE AND CEREMONIAL.SCENES OF PRIVATE LIFE IN OLD 
ROMANIAN CULTURE 

 

Mihaela Necula 

PhD, ŗG. Călinescuŗ Institute for Literary History and Theory, Bucharest 
 

 
Abstract:Literature and ceremonial. Scenes of private life in old romanian culture. Considering that 

until now the only one known work dedicated to the ceremonial literature is "Condică ce are întru 

sîne obiceiuri vechi şi nouă a preaînălŝaŝilor domni", written in 1762 in Iasi, by chancellor 

Gheorgachi, it is necessary to observe how the ceremony entered the Romanian territory. This paper 
proposes showing the impact of certain scenes of private life in old Romanian culture, the 

relationship between privacy and the public, the idea of ceremonial at royal court, power, and all 

their importance for the history of mentalities and old Romanian literature. 
Since medieval times and especially the Byzantine era, the image of privacy and public life was 

defined by rules showing power in one form or another.Itřs important to analyse the past, the royal 

court and the place that Romanian ruler was occupying with all his habits. Various original or 
translated texts reconstruct the image of an old Romanian world dedicated to power and ceremonies.  

 
Keywords: ceremonial, literature, old culture, Romanian ruler, private life 

 

 

În literatura română veche, Condica ce are întru sîne obiceiuri vechi şi nouă a 

preaînălŝaŝilor domni scrisă de Gheorgachi al II-lea logofăt, în 1762, la Iaşi, din porunca 

domnitorului Grigorie Calimachi este considerată o operă  reprezentativă pentru evoluŝia 

ceremonialului. Aceasta a fost tipărită, mai întîi cu caractere chirilice, de Mihail 

Kogălniceanu în tomul III al colecŝiei Letopisiŝile Ŝării Moldovii în 1846 şi apoi a fost 

republicată, în caractere latine, în Cronicele României sau Letopiseŝele Moldaviei şi 

Valahiei în anul 1874. Este considerată a fi o operă unică în literatura românească, din 

punct de vedere istorico-politic, etnografic, al evoluŝiei ceremonialului şi al limbii în care 

este scrisă, dar, mai ales, în ceea ce priveşte genul căreia îi aparŝine Ŕ literatura de 

ceremonial, gen răspîndit şi cunoscut mai ales la bizantini. Alte date cu privire la 

reconstituirea ceremonialului oficial şi privat se regăsesc în paginile unor cunoscute scrieri 

parenetice, cronicăreşŝi, oratorice, dar şi în cele ce ŝin de mărturiile călătorilor străini sau de 

elocvenŝa juridică, tradiŝia panegiricului sau discursul de amvon.  

Ca o încercare de analiză, devine necesară observarea corespondenŝelor stabilite între 

ceremonialul în literatură/ literatura de ceremonial şi existenŝa anumitor ceremonii în cultura 

română veche, raportul (dacă nu este o opoziŝie) între viaŝa privată  şi cea publică, ideea de 

apartenenŝă a prezentului la un curs comun al istoriei şi concepŝia segregării unor scene, 

momente, reprezentări culturale. S-ar putea spune, că este vorba, mai mult despre o ¨culegere 

de scene private¨ care ar reda lumii literare vechi româneşti ceea ce este al ei.. Cît public şi cît 

privat? Această discuŝie a fost pornită de la premisa că privatul ar trebui distins de un public 

destul de bine precizat (ce adăposteşte, de altfel, multe acte private Ŕ Norbert Elias), mai 

restrîns, de un oficial ce elimină în bună măsură ambiguităŝile. (Mazilu 2003 : 12) 

 Despre viaŝa privată şi încercările de a surprinde momente din viaŝa domnitorilor, Dan 

Horia Mazilu găsea potrivită ideea potrivit căreia o carte despre ¨existenŝa particulară¨a 

voievodului nu poate fi scrisă în sensul strict al cuvîntului şi că paginile cărŝii sale, Voievodul 

dincolo de sala tronului. Scene din viaŝa privată, nu alcătuiesc nicidecum o ¨istorie a vieŝii 

private¨, ci exact ceea ce afirmă subtitlul său Ŕ o culegere de scene de viaŝă privată a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:05:25 UTC)
BDD-A30592 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

 1168 

1168 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

voievozilor români adunată din cărŝile vechi, adăugînd şi că informaŝii de seamă puteau fi de 

multe ori observate de la chipul în care stătea la masă ori iubea, (...) modul cum îşi guverna 

viaŝa interioară sau îşi profesa convingerile religioase, după ce acela îşi lăsa deoparte 

însemnele autorităŝii domneşti sau încheia (învingînd ori fiind biruit) un război. (Mazilu 

2003: 11)  

Subtitlul cărŝii sale relevă date importante despre curŝile domneşti, constituite din 

ansamblul edificiilor în care îşi avea reşedinŝa voievodul, acolo unde putea să îndeplinească 

funcŝiile ce-i erau rezervate : funcŝia de apărare - ca simbol al puterii, funcŝia de reprezentare 

- ca o concretizare a ¨publicului¨, funcŝia religioasă Ŕ prin biserica înŝeleasă ca sediu în care  

¨publicul¨făcea însemnate concesii ¨privatului¨ sau în care ¨privatul¨făcea loc ¨publicului¨. Un 

exemplu menŝionat aici îl constituie biserica Sf. Nicolae Domnesc de la Argeş, ce reprezintă 

¨un privat¨cu o poziŝie privilegiată, datorită faptului că pentru o vreme a fost şi paraclis 

voievodal Ŕ prin spaŝiile sale de îngropăciune şi ale catedralei metropolitane totodată.  

În ceea ce priveşte interesul pentru trecut, Dan Horia Mazilu observa că recunoaşterea 

şi asumarea acestuia, realizarea corespondenŝelor subtile cu înaintaşii nu pot fi decît 

considerate elemente ale unei permanenŝe conştientizate, forme aleideii de apartenenŝă a 

prezentului la un curs comun al istoriei şi ale unor concepte ce se distanŝau de imobilismul 

propus de gîndirea medievală. Astfel, întreaga gîndire filosofică legată de ideea lumii ca 

succesiune îşi schimbă unghiul de analiză, iar reprezentantivă pentru mersul prin timp al 

comunităŝii româneşti devine dinastia, despre care cărturarii vremurilor au transcris în 

letopiseŝe povestiri legate de tradiŝia descălecatului şi au surprins în scrierile lor mitul 

întemeietorului, deducîndu--se de aici o altă perspectivă interesantă, aceea a joncŝiunii scrierii 

istorice cu literatura. Din amintirile veacului al XVI-lea sunt reŝinute elemente subsumabile, 

mai ales în Ŝara Românească, unei imagini şi idei dinastice, pendinte de un anumit model, 

cînd istoria (…) începuse, încă stîngaci, dar perseverent, să facă apel la uneltele literaturii. 

(Mazilu 2003 :91) 

Literatura românească de ceremonial nu poate fi separată de literatura principilor  şi 

de tot ceea ce presupuneau diferitele programe voievodale, care au fost descrise de cărturari 

de-a lungul vremurilor. De exemplu, Radu Greceanu scrie cronica oficială a Ŝării Româneşti 

în timpul domniei lui Constantin Brîncoveanu, intitulată Începătura istoriii vieŝii luminatului 

şi preacreştinului domnului Ŝării Româneşti Io[an] Constandin Brîncoveanu Basarab 

voievod, dă cînd Dumnezeu cu domniia l-au încoronat, pentru vremile şi întîmplările ce în 

pămîntul acesta în zilele mării-sale s-au întîmplat. Encomionul consacrat lui Brîncoveanu 

propune un model voievodal, bazat pe elogiul celor trei dintre cele mai importante elemente 

ale ctitoriei sale : tipăriturile, şcoala şi lăcaşul de cult, însă lasă loc şi descrierilor 

ceremoniilor de la curtea brîncovenească.  Se povesteşte cum că Palatul de la Curtea veche, 

întemeiat în secolul al XIV-lea pe malul stîng al Dîmboviŝei (refăcut de Mircea Ciobanul în 

secolul al XVI-lea, găsit de voievod în starea în care îl lăsase Şerban Cantacuzino) ar fi fost 

reamenajat de Brîncoveanu cu scopul de a-l face în spiritul unei locuiri rafinate ce implica 

fast, ceremonial, etichetă şi de a putea susŝine, prin urmare, un ceremonial ce trebuia 

îndeplinit fără greş şi a cărui etichetă însuşi domnul nu uita niciodată să o respecte. 

(Brătuleanu 1997 : p.50).  Cu privire la obiceiul de a călători, este ştiut că voievodul obişnuia 

să¨voiajeze¨pe un traseu fixat de el, alături de obiectele care îi plăceau. Despre preumblările 

sale s-a spus că ar purta pecetea inconfundabilă a ¨stilului brîncovenesc¨- un stil de artă şi un 

stil de viaŝă, unul al ceremonialului şi al reculegerii, al culorii şi al organicului, al călătoriei 

şi al zăbavei. (Mazilu 2003nota 124 : 82) 

Însă referitor la procesul de dezvoltare a sferei private, trebuie amintit faptul că în 

structurile ierarhice ale unei societăŝi se pot naşte şi legături private pe orizontală, idee 

exprimată în volumul al patrulea al Istoriei vieŝii private, coordonată de Georges Duby şi 

Philippe Ariès. De exemplu, în Evul Mediu timpuriu, exista o ceremonie în cadrul căreia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:05:25 UTC)
BDD-A30592 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

 1169 

1169 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

tinerii se dedicau unui om mai în vîrstă, seniorului, fiindu-le recomandat să îşi împreuneze 

mîinile cu ale stăpînului, semn al dăruirii de sine şi ale serviciilor mutuale pe care le vor oferi 

acestuia. Acest ritual, Mundeburdium, se baza pe o credinŝă păgână al cărei gest conferea 

fecunditate, vlagă, dar totodată şi putere de distrugere vasalilor.  

Tot în perioada Evului Mediu, educaŝia tinerilor era considerată a începe după 

barbatoria, ceremonia ce urma primului bărbierit al tînărului. Creşterea barbei reprezenta un 

semn al faptului că agresivitatea va putea fi cultivată şi virtuŝile militare vor putea fi 

dezvoltate. Despre franci s-a spus că au reuşit să-i învingă pe romani după ce au învăŝat să 

cultive aceste virtuŝi militare. De altfel, cuvîntul franc vine de la vechiul dialect al Germaniei 

de nord frekkr, care înseamnă cutezător. Din acest motiv, educaŝia tînărului avea loc în 

familie, unde acesta învăŝa să înoate, să fugă, să îşi facă vînt şi să sară pe cal cu picioarele 

desfăcute şi mîinile împreunate, dar şi să descalece în siguranŝă.  

O altă ceremonie a acelui timp, ce avea scop educativ, era cea de învestitură 

(adoubement, de la verbul duban, în francă a lovi), văzută şi ca un rit de trecere, mai mult o 

mărturie a faptului că tînărul era pregătit să se lupte, să omoare şi să-şi protejeze rubedeniile.. 

După ce tînărul învăŝa să mânuiască spada, tatăl îl punea să îngenuncheze în faŝa lui şi 

începea să-l lovească cu putere pe umăr  pentru a-i testa rezistenŝa. Tot din sfera vieŝii private, 

sunt descrise amănunŝit oraşul şi grădina, casei fiindu-i rezervat atributul de sanctuar al vieŝii 

private. 

Încă din secolul al V-lea, imaginea vieŝii private a fost definită şi prin modul în care 

se foloseau obiectele la masă, de pildă modul galic de a mînca cu comesenii aşezaŝi în jurul 

unei mese se substituie celui roman, unde este prevăzut că oaspeŝii  mîncau lungiŝi şi proptiŝi 

într-un cot. Cina este văzută ca un moment important, cu rol relaŝional, iar participarea la 

ospăŝuri devine şi ritual religios, punînd în contact întreaga comunitate şi cu zeii. 

În Bizanŝ, în schimb, viaŝa socială era supusă normelor convergente decretate de 

împărat şi Biserică. Conciliul din 692 prezintă dispoziŝii legate de o sumedenie de obiceiuri şi 

festivităŝi impregnate de vechiul politeism. Multe dintre scrierile vremii se încadrează într-un 

anumit gen, însă o lege comună tuturor demersurilor culturii bizantine constă în a reproduce 

sau, mai degrabă, a pretinde de a reproduce o tradiŝie, autentică sau apocrifă… (Ariès, 

Duby 1997: p.276) Ca material de cercetare a vieŝii private din Bizanŝul secolelor al X-lea şi 

al XI-lea sunt consemnate a fi rămas sute de scrisori - o scrisoare fără pereche, prin forma şi 

tonul ei personal fiind Sfaturi şi povestiri, compuse între 1075-1081 de Kekaumenos, un 

aristocrat dintr-o provincie, retras la pensie ; dar şi cărŝi de uz familial, rugăciuni, medicină 

casnică, tălmăcirea viselor Ŕ Oneirokritikon-ul lui Ahmet, biografii individuale  - Vieŝile 

sfinŝilor, scrierile istoriografice referitoare la aristocraŝia ce gravita în jurul puterii supreme.  

De privatul patrimonial şi social ŝin termenii idios, din care a derivat idiazein ¨a trăi o viaŝă 

privată¨, oikeios ¨persoană sau obiect care ŝine de casă¨, polis-ul locuit de oiketores, simpli 

locuitori, dar şi demos care în secolul al X-lea desemna poporul ca pe un grup de oameni ce îl 

aclamă pe împărat la diferitele ceremonii. 

În spaŝiul bizantin, casa era desemnată prin termenii greceşti : oikos Ŕ grupul care 

locuieşte şi munceşte în ea şi oikia Ŕ clădirea. De fapt, oikos se defineşte ca spaŝiu totodată şi 

pare a nu aparŝine în întregime privatului, ci mai degrabă se află la hotarul dintre domeniul 

public şi privat. În Cartea viselor a lui Ahmet, acest spaŝiu este raportat la semnificaŝia 

onirică a părŝilor trupului : Gura, scrie autorul, este casa (oikos) omului, unde se află tot ce 

este al lui (…) toŝi dinŝii omului se înŝeleg precum părinŝii săi (Ariès, Duby 1997 : 280). De 

exemplu, palatul imperial din secolul al X-lea este cunoscut prin intermediul istoriografiei, 

dar şi al Cărŝii ceremoniilor, compilaŝia lui Constantin al VII-lea, Cronica lui Skilitze 

dezvăluie cu ce alai călătorea o văduvă bogată, Kekaumenos ne sfătuieşte să nu-i admitem pe 

musafiri la masă cu femeile din familie, atrăgînd atenŝia asupra faptului că ei ar trebui să ia 

prînzul în altă parte. Tot Kekaumenos aduce în discuŝie cazul unei soŝii seduse şi al unui soŝ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:05:25 UTC)
BDD-A30592 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

 1170 

1170 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

înşelat, în ideea că străinii nu ar trebui aduşi în prezenŝa femeilor. Cronografia lui Mihai 

Psellos ne arată că în casă exista o încăpere destinată special femeilor Ŕ gynaikonitis.  

Mesele din familie ce se ŝineau în zilele de sărbătoare, dar şi cele împărăteşti aveau o 

funcŝie socială. În Cronica lui Skilitze este înfăŝişată o scenă în care văduva Danielis apare în 

ipostaza de gazdă între fiul ei şi viitorul împărat Vasile. O scenă zugrăveşte masa oficială a 

lui Vasile devenit împărat, aflîndu-se singur la o masă dreptunghiulară prezindînd un prînz de 

bărbaŝi, unde se remarcă absenŝa femeilor. Legat de prezenŝa femeilor la masă, este cunoscut 

faptul că aceasta era admisă la masă, însă numai cu condiŝia să nu fie ¨chefuri¨, banchete în 

care prezenŝa femeii i-ar fi oferit soŝului un motiv de divorŝ. 

În cercul casnic bizantin, se cunoaşte faptul că soŝii imperiali stau în aceeaşi cameră şi 

dorm în acelaşi pat, după cum este precizat în Cartea ceremoniilor. Cîteva obiceiuri ale vieŝii 

conjugale sunt prezentate în povestirea despre uciderea lui Nicefor II Focas în 969, în care 

Skilitze îl înfăŝişează pe împărat ca un ascet, în sufletul lui zăcînd o vocaŝie monastică. Din 

acest motiv, împăratul părăsea camera lui conjugală în perioadele de abstinenŝă prescrise de 

biserică. Uciderea lui avînd loc în perioada Adventului, se povesteşte cum ucigaşii l-au căutat 

îndelung înainte de a-l descoperi dormind pe jos, cu o tichie de purpură pe cap, pe o piele de 

urs dăruită de monahul Mihail Maleinos, unchiul său din partea mamei. Cel care a avut 

iniŝiativa crimei, Ioan Tzimiskes, s-a aşezat pe patul conjugal în aşteptarea loviturii de graŝie. 

Textele din domeniul literaturii române vechi înfăŝişează obiceiurile de la curŝile 

domneşti a căror desfăşurare o putem reconstitui din acele discursuri ocazionale care se 

rosteau şi la curŝile voievozilor, cu prilejul anumitor ceremonii. De exemplu, în Descripŝio 

Moldaviae (cap XVIII) Dimitrie Cantemir prezintă ceremonialul şi structura nunŝii atît în 

familiile de boieri, cît şi în cele ŝărăneşti. Aici sunt identificate ca oraŝii : cererea în peŝit, 

ospăŝul, cernutul, sosirea conăcarilor, întrecerea cu alergarea cailor, oraŝia de iertăciune sau 

de despărŝire. Astfel, se poate spune despre producŝiile literare ale vremii că îşi asumau 

funcŝii cu caracter ceremonial, iar în ceea ce priveşte proza oratorică românească s-a observat 

că oratoria laică impresionează prin varietate. Un exemplu de discurs în manieră savantă este 

cuvîntarea ŝinută de Petru Movilă la cununia domniŝei Maria, fiica lui Vasile Lupu, cu Janusz 

Redziwil, domnul Lituaniei. Cartea intitulată Cuvîntare duhovnicească a fost imprimată în 

două tiraje, unul dedicat prinŝului Radziwil, al doilea voievodului Vasile Lupu şi este un 

elogiu adus căsătoriei şi familiei. 

Capitolul al VII-lea din partea a doua a Învăŝăturilor lui Neagoe Basarab către fiul 

său Theodosie, intitulat Iar a lui Neagoe voevodul învăŝătură către fie-său Theodosie şi cătră 

alŝi domni, cătră toŝi, cum să cade domnilor să şază la masă şi cum vor mînca şi vor bea, 

reprezintă unul dintre primele texte din literatura românească ce poate fi considerat o etichetă 

de Curte, focusîndu-se asupra meselor colective, ospeŝelor în principal, ce constituiau în fond 

prilejuri pentru apariŝia publică a domnitorului. Una dintre preocupările importante o 

reprezintă aşezarea la masă, dispunerea participanŝilor în funcŝie de poziŝia pe care o deŝineau 

în societate fiind menŝionată clar în sfaturile adresate lui Theodosie : cînd şăzi la masă şi vei 

să-ŝi aşezi la masă boiarii cei mari şi cei ai doilea şi cei mai mici şi pre alŝii pre toŝi, iar tu de 

atuncea să le păzeşti locurile…(Mazilu 2003 nota 146 : 198) . Pe lîngă obiceiul de a însoŝi 

banchetele domneşti cu muzică, domnitorul trebuia să dea dovadă de cumpătare pe toată 

durata ospăŝului.  

Cîteva dintre personalităŝile de seamă ale lumii literare vechi româneşti atrag atenŝia 

asupra obiceiului de a posti, de exemplu în Cuvînt de învăŝătură la Dumineca lăsatului sec de 

brînză, Antim Ivireanul insistă asupra importanŝei postului, dar şi Anton Maria del Chiaro, 

Marco Bandini şi Franco Sivori notează despre români că sunt foarte grijulii cu posturile mici 

şi mari. De la Paul Strassburg, un diplomat german invitat la Curtea lui Leon Vodă, se cunosc 

date legate nu doar de aşezarea mesenilor, atunci cînd banchetul se dădea în onoarea unui sol 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:05:25 UTC)
BDD-A30592 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

 1171 

1171 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

şi a însoŝitorilor săi, ci şi legate de secvenŝele ce compuneau întregul ceremonial al serii. 

(Mazilu 2003 nota 169 : 206).  

La curtea lui Brîncoveanu se întrebuinŝau şervete cu flori de mătase sau de fir, pe 

masă strălucind argintăria scumpă, iar existenŝa furculiŝelor denotă superioritatea faŝă de 

contemporanul său, Ludovic al XIV-lea, care refuza să se servească de acest instrument, 

folosind degetele pentru tocăniŝa de pasăre, în timp ce alŝii utilizau  doar lingura şi cuŝitul 

(Mazilu 2003 nota 172 : 208). Pe lîngă podoabele utile, sfeşnice bătute din argint ori din 

aramă, diverse figurine ce înveseleau ochiul, erau aşezate lighenele de argint folosite pentru 

spălatul mîinilor înainte şi după mîncare cu o apă bine mirositoare, aşa cum aflăm din 

relatările lui De la Croix. 

Despre ceremoniile de la Curtea domnească, Sorin Iftimi preia afirmaŝia potrivit 

căreia acestea trebuie privite nu doar ca un spectacol public, ci şi ca pe o formă de 

manifestare a puterii. Din descrierile călătorilor străini, aflăm de obiceiul vînătorii domneşti, 

cînd în preajma Crăciunului, domnitorul poruncea să se bată toba pentru a aduna  slujitori şi a 

alcătui un alai mare, care să meargă înaintea caleştii domneşti. Convoiul, acompaniat de 

slujitori ce suflau în trîmbiŝe şi goarne, forma de fapt o armată de oşteni. Astfel, seara domnul 

se întorcea de la vînat cu mare pompă, în spatele trăsurii domneşti mergînd care încărcate cu 

vînat, din care avea să se pregătească ospăŝul de Crăciun.  

Despre tradiŝia darurilor şi a ospeŝelor,sunt consemnate informaŝii preŝioase la 

Gheorgachi cu referire la obiceiul vechi de a se face masă mare în Spătărie. Cînd se aşeza 

domnul la masă, se făcea şănlic, auzindu-se tunurile şi trîmbiŝele. Medelnicerul cel mare, în 

caftan nou, servea apă domnului la masă, umplîndu-i blidul cu ¨lingura cea mare de argint¨, 

apoi urmînd a fi aduse preparatele din vînat. Marele clucer se ocupa ¨mezeluri¨, iar vel 

vameşul de ¨confeturi¨. La închinatul paharelor, se făceau urări către împărat, către domn şi 

chiar către soŝia acestuia. Pahare de vin primeau şi protopsaltul şi cîntăreŝul II, meterhaneaua 

sau fanfara militară şi tarafurile de ŝigani fiind sub ascultarea marelui armaş. Cînd se aduceau 

sfeşnicele aprinse de marele medelnicer, era semn că ospăŝul se apropie de sfarşit. În prima zi 

a Anului Nou, avea loc ospăŝ în Sala Tronului, în cadrul căruia exista obiceiul ca, dacă 

vreunul dintre comeseni să strănute la masă, să i se aducă din partea domnului un pahar de 

vin  şi i se dăruia şi o bucată de postav fin şi una de atlas. Strănutul nu trebuia să fie stîrnit, 

căci acel boier ar fi urmat să fie luat în rîs de ceilalŝi. În schimb, dacă strănuta domnul, marele 

vistier trebuia să dăruiască un brocart de aur pentru o haină. 

În a doua jumătate a secolului al XVIII-lea, ospeŝele copioase sunt înlocuite cu o 

trataŝie mai uşoară. Boierii erau serviŝi cu vutcă, confeturi şi cafea, pe fondul sonor al 

bubuiturilor de tun şi al muzicii de fanfară. Ospăŝul se sfîrşea prin închinare în faŝa domnului, 

se întindea un covor la picioarele sale, iar toŝi boierii veneau să îngenuncheze şi îi sărutau 

mâna.  

Del Chiaro, secretarul lui Nicolae Mavrocordat, consemnează pe la 1717, o altă 

ceremonie care se făcea în prima zi a anului şi aducea multă veselie comesenilor. După 

încheierea ospăŝului, era adusă o plăcintă mare în care fuseseră băgaŝi bănuŝi de aur şi diferite 

bilete, avînd scrise cuvinte ce arătau semn bun sau rău în acea zi de început de an. Ceea ce 

era scris se bilet se citea cîn faŝa tuturor, iar domnul adăuga cîte o vorbă de duh spre hazul 

adunării atunci cînd era cazul. Obiceiul plăcintei cu răvaşe era adus de la Constantinopol şi se 

practica şi la masa doamnei, unde se adunau soŝiile dregătorilor. Înainte de sfîrşitul petrecerii, 

domnul dăruia fiecărui sfetnic şi boier de starea întîi cîte două pahare de argint, iar celor de 

starea a doua cîte unul singur. Paharele erau umplute cu vin Ŕ ceea ce simboliza sîngele lui 

Hristos -, iar dregătorii le goleau stînd, pe rînd, în genunchi în faŝa domnului, cu capetele 

descoperite. Acesta era un ritual prin care boierii, proaspăt aşezaŝi în funcŝii, promiteau 

credinŝă domnului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:05:25 UTC)
BDD-A30592 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

 1172 

1172 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Elementele de ceremonial au fost înregistrate de-a lungul vremurilor în scrieri diverse 

şi se consideră necesar un demers de cercetare, întrucît principiul patrimonialităŝii regatului 

caracterizează toŝi deŝinătorii de putere şi, mai mult decît atît viaŝa privată devine un factor 

primordial al civilizaŝiei, probabil chiar cel mai însemnat. (Ariès, Duby 1997 :122-123) 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Ariès, Philippe, Duby, Georges, Istoria vieŝii private, Bucureşti : Meridiane, vol. IV- V, 

1997. 

Brătuleanu, Anca, Curŝi domneşti şi boiereşti în România, Bucureşti : Simetria Publishing 

House, 1997. 

Enciclopedia literaturii române vechi, Bucureşti: Academia Română, Institutul de Istorie şi 

Teorie Literară ¨G.Călinescu¨2018. 

Mazilu, Dan Horia, Recitind literatura română veche, Bucureşti: Ager, 2006. 

Mazilu, Dan Horia, Voievodul dincolo de sala tronului, Iaşi: Polirom, 2003. 

Simonescu, Dan, ed., Literatura românească de ceremonial. Condica lui Gheorgachi, 1762, 

Bucureşti: Fundaŝia Regele Carol I, 1939.  

Vintilă-Ghiŝulescu, Constanŝa, Pakucs Willcocks, Maria, Spectacolul public între tradiŝie şi 

modernitate, Bucureşti:Institutul Cultural Român, 2007. 

 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:05:25 UTC)
BDD-A30592 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

