
 

986 
 

986 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

THE ROLE OF THE TEACHER IN THE COMMUNITY OF INQUIRY 
 

Rusu Paraschiva Rodica 

PhD. Student,  „Ștefan cel Mareŗ University of  Suceava 
 

 
Abstract:Philosophy can be brought into the realm of children through Philosophy for Children. This 

type of (teaching) philosophy allows children to develop the philosophical dimension in their lives. 
But behind teaching philosophy for children always should be teachers who are able to solve and to 

think openly, multidimensional and flexible in many ways the solutions to problems. The teacher must 

deploy a type of thinking aiming to inspire the children. 

The role of the teacher in a community of inquiry is to facilitate childřs understanding. The content of 
class discussions refers, generally, to philosophical concepts, but the activities are not undertaken in 

a formal manner.Considering that some philosophical concepts are controversial or difficult to be 

defined clearly, the teacher does not have to provide the final answer to his questions, sometime not 
even after debate. Children are gradually able to form their own conception of freedom, justice, 

beauty, time, space, what a person is, whether the universe has a beginning or not, if exist life after 

death, abortion; all of these through discussions between colleagues, under the supervision and 
guided by teacher's questions, or the exercises in the teacher's manual. 

A modern teacher is the one adapted to the ever changing society and those who teach philosophy for 

children must spark curiosity in his students and not just expose his own knowledge. Society need this 

modern professor to instill their children with critical thinking and with the capacity to solve 
important issues in life.  

Perhaps the Children's Philosophy will not change the world, but it has the potential to change the 

individual worlds of each child if that child has a well-trained and dedicated professor. 

 
Keywords: community of inquiry, philosophy for children, teacher, students, society; 

 

 

Filosofia a fost mult timp considerată domeniul adulților. Foarte mulți oameni cred că 

filosofia este dificil de înțeles și este privită ca un domeniu exclusiv al academicianului. Cu 

toate acestea sunt de părere că se poate, totuși aduce filosofia din mediul academic 

universitar, în cultura generală și în preocuparea copiilor. Filosofia pentru copii nu are în 

vedere filosofia în ansamblul ei, ci este mai degrabă centrată pe cum să îi învețe pe copii să 

pună întrebări, să gîndească pentru ei înșiși și  să descopere lucruri noi. 

ŖFilosofia pentru copii (FPC) a fost concepută în S.U.A, în anii 1970 și se datorează în 

principal lui Matthew Lipman. Acesta a fost mai întîi preocupat de problemele de 

raționament a studenților și apoi de lipsa de interes în educație, crezînd că dezvoltarea gîndirii 

copiilor ar trebui să fie prima prioritate a școlilor.ŗ
1
 

 În colaborare cu colegii săi, el a construit un curriculum format din romane filosofice, 

în care personajele sunt copii care descoperă și explorează concepte filosofice. Lipman a 

creat manuale de instruire cu o pedagogie specifică elevilor, cu o organizare detaliată și 

orientări procedurale cunoscute ca comunitatea de cercetare, în care „sala de clasă este 

gîndită ca o comunitate pluralistă, axată pe dialog și activitate de colaborare, în care toți 

membrii săi au o parte activă și echitabilă.ŗ
2
 

                                                             
1Riku Valitalo, Hannu Juuso, Ari Sutinen., Philosophy for Children as an Educational Practice, Springer 

Science Business Media Dordrecht, 2015, p.79 
2 Cam, P. Twenty thinking tools: Collaborative inquiry for the classroom. Camberwell,Vic.:ACER Press, 2006, 

p.8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:05:49 UTC)
BDD-A30566 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

987 
 

987 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Ideea de clasă ca o comunitate de cercetare este cel mai important lucru care se întîmplă 

în timpul desfășurării programului, fiind totodată fundamentul programului Filosofiei pentru 

copii, care pornește de la nemulțumirea lui Lipman potrivit căreia „copiii lui nu au fost  

învățați să gîndească la școală.ŗ
3
 El susține că este normal ca copiii să-și pună întrebări, 

inclusiv întrebări filosofice profunde. Într-o comunitate de cercetare din clasă, profesorul 

folosește propriile întrebările spontane ale copiilor și experiențe acestora pentru a se angaja în 

dialogul comun. Prin  recunoașterea părerilor lor personale și prin posibilitatea de a le da 

dreptul să se exprime liber se consolidează stima de sine și se dezvoltă încredere în sine. 

„La mijlocul anilor '70 a fost înființat oficial la Montclair State College (acum 

Universitatea de Stat din Montclair) Institute for the Advancement of Philosophy for Children 

- IAPC. În aceea perioadă s-au evidențiat  îmbunătățirile semnificative ale abilităților de citire 

și de gîndire critică ale copiilor de clasă medie care au fost implicați în programele 

IAPC. Ulterior, Institutul a produs materiale compuse din romanele lui Lipman și, sub 

conducerea colegiului IAPC, a introdus mii de copii din New Jersey, din Statele Unite și 

chiar din întreaga lume în programele educaționale IAPC. În anul în care se înființează 

Institutul pentru Promovarea Filosofiei pentru Copii mai exact 1974, coordonatorul principal 

al acestui proiect este nimeni altul decît Matthew Lipman, urmînd ca în anul 1985 să se 

inființeze Consiliul Internațional de Cercetare Filosofică cu Copiii (International Council of 

Philosophical Inquiry whith Children - ICPIC), care nu are însă același impact major ca cel 

pe care-l are IAPC.ŗ
4
 

Filosofia pentru copii (P4C), permite copiilor să participe la un dialog în cadrul unei 

comunități de cercetare. Comunitatea de cercetare este un tip specific de clasă în care copiii 

se simți bineveniți, motivați și siguri să-și exprime ideile și să își împărtășească opiniile, cu 

ajutorul profesorului care joacă un rol foarte important.  

Comunitatea de cercetare este o sintagmă tradusă din limba engleză și o găsim în două 

forme și anume: „community of inquiryŗ care definește un grup de indivizi implicați într-un 

proces de investigație empirică sau conceptuală a situațiilor problematice și „community of 

enquiryŗ, dar al cărei sens trimite mai degrabă către ideea de investigație riguroasă, de 

interogare sistematică în vederea  stabilirii adevărului. 

În programa școlară pentru disciplina opțională Filosofie pentru copii, aprobată în 

România de ordinul ministrului educației naționale Nr. 4887/ 26.08.2013, s-a folosit sintagma 

„community of enquiryŗ, în aceeași programă regăsindu-se termenul tradus și anume 

„comunitate de cercetareŗ.
5
 

În viziunea lui Dewey copiii sunt  „în mod natural curioși și aveau interes pentru a se 

ancora în conversație, în a face lucruri sau în a-și exprima latura artisticăŗ.
6
 Lipman a extins 

această idee pentru dezvoltarea filosofiei educaționale. S-a urmărit dezvoltarea intelectuală și 

a spiritului social al elevilor, dar și dispozițiile și capacitățile necesare cetățeniei active și 

reflective, în cadrul comunității de cercetare. Dar pentru ca aceasta să fie posibil, este necesar 

ca în spatele predării filosofiei pentru copii să fie profesori care nu doar că pot gestiona 

gîndirea și rezolvarea problemelor, dar care să inspire și să faciliteze o astfel de gîndire cu 

elevii lor. Într-o societate a cunoașterii, ca cea de astăzi, pentru a putea promova un sistem de 

învățămînt cu standarde ridicate, ar trebui să calificăm profesori capabili să genereze 

                                                             
3
Lena, Green.,Developing the language of thinking within a classroomcommunity of inquiry: pre-service 

teachersř experiences,South African Journal of Education, Volume 32(3), August 2012, p.321 
4 Michel Tozzi, Helping Children To  Philosophizing: State of the Art, Live Issues, Outcomes and Proposals, 

Diogenes 224:49-60, 2009, p.49 
5 http://programe.ise.ro/Portals/1/Curriculum/Progr_Aug/Filosofie%20pentru%20copii-p-1-2.pdf 
6 John Dewey., The Scool and society. Chicago: The University of Chicago Press, 1956/1899, pp. 47-48 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:05:49 UTC)
BDD-A30566 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

988 
 

988 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

creativitate și ingeniozitate printre elevii lor, dar și flexibilitate pentru ca predarea să fie „o 

formă de viață și o misiune socială în continuă schimbareŗ.
7
 

 Din acest  motiv, rolul profesorului într-o comunitate de cercetare este acela de 

facilitator al muncii copiilor, iar conținutul discuțiilor din clasă este în general în jurul unor 

concepte filosofice. Avînd în vedere că unele conceptele filosofice sunt controversate sau 

dificil de definit în mod clar, profesorul nu trebuie să ofere răspunsul final la întrebările în 

discuție. Cu ajutorul discuțiilor dintre colegi, întrebările profesorului sau exercițiile din 

manualul profesorului, copiii reușesc treptat să-și formeze propria lor concepție despre 

libertate, dreptate, frumusețe, timp, spațiu, ce este o persoană, dacă universul are un început 

sau nu, dacă există viață după moarte, avort.
8
 

În timpul discuțiilor de orice fel, profesorul are responsabilitatea de a se asigura că 

există respect față de celelalte persoane. „Dacă după un comentariu al unui copil, un adult 

spune „ai afirmat o prostieŗ, profesorul trebuie să oprească discuția și să reamintească că 

dezaprobarea nu este ceva greșit, însă să se dea dreptul tuturor celor care vor să justifice acea 

dezaprobare. Un lucru foarte important este acela de nu uita pe nimeni dintre cei care vor 

dreptul la replica; rolul profesorului fiind acela de a ordona replicile fiecăruia pe rînd, fără 

însă de a face greșeala de a uita pe cineva.ŗ
9
 

Parker Palmerřs susține că „predarea de calitate nu poate fi redusă la tehnică: predarea 

de calitate rezultă din identitatea și integritatea învățătorului...ŗ
10

astfel că pedagogia 

întruchipează eul, identitatea și practicile de predare a fiecărui profesor, referindu-se la o 

unicitate care provine din harul fiecăruia de a fi profesor. 

Profesorul trebuie să înțeleagă că spațiul și timpul oferite de comunitatea de cercetare 

copiilor și adolescenților în școli nu trebuie folosite pentru a-și transmite propriile valori 

elevilor, ci pentru „a oferi un teren fertil de cultivare pentru a explora idei și a-i lăsa și 

încuraja să își construiască propriile lor valori.ŗ
11

 

O perspectivă promițătoare în adaptarea filosofiei pentru copii o constituie adoptarea 

unei viziuni constructiviste asupra predării și învățării. În cadrul acestei viziuni profesorul și 

elevii sunt recunoscuți ca entități individuale care au o viziune personală,  argumentată de 

înțelegere a propriului eu și a lumii. Din aceasta rezultă că predarea filosofiei este mai 

aproape de artă decît de știință. Fiecare profesor are propriul său mod creativ și artistic de a 

preda, iar principiile sale directoare în pedagogia filosofiei sunt unice pentru individ. 

„Constructivismul este o paradigmă a învățării care descrie procesul de formare a 

cunoștințelor. În învățarea constructivistă, elevii învață mai degrabă în mod activ, decît să 

aștepte pasiv ca profesorul să le alimenteze cu informații.ŗ
12

 

Acceptarea perspectivei constructiviste asupra predării filosofiei implică o atitudine de  

adaptare, în locul uneia de însușire, de descoperire a mediului înconjurător pentru dobîndi 

cunoștințe, prin „remodelarea cunoștințelor dobîndite și crearea unor noi cunoștințeŗ.
13

 

                                                             
7 Hargreaves, A,. Teaching in the knowledge society: Education in the age of insecurity. New York: Teachers 

College Press,2003, p.2 
8Eugenio, Echeverria, Children and Philosophy: is this possible?  Gifted Education International, Vol.22 

Mexico, 2007, p.133 
9 Ibidem,  p.134 
10 Palmer, P. J.,The courage to teach: Exploring the inner landscape of a teacherřs life. CA: Jossey-Bass,1998, 

p.10 
11

 Eugenio, Echeverria, Children and Philosophy: is this possible?  Gifted Education International, Vol.22 

Mexico, 2007, p.134 
12 Ellison N. B.; Wu, Y.,Blogging in the Classroom: A Preliminary Exploration of Student Attitudes and Impact 

on Comprehension., Journal of Educational Multimedia and Hypermedia, 17 (1), 2008, pp.99-123.  
13 Sternberg, R., Applying Psychological Theories to Educational Practice. American Educational Research 

Journal, 45 (1), 2008, pp 150-166. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:05:49 UTC)
BDD-A30566 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

989 
 

989 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Constructiviștii
14

 amestecă experiențele lor prezente și trecute cu scopul de a face noi 

descoperiri, și prin acest mod ei dobîndesc cunoștințe. Învățarea orientată constructivist 

presupune înțelegerea lucrurilor și nu acceptarea informațiilor la valoarea lor nominală. Într-

adevăr, elevii sunt încurajați să internalizeze și să remodeleze informațiile, transformîndu-le 

prin observație activă.
15

 Transformarea informației trebuie să fie semnificativă în acord cu 

weltanschauung elevului. Acesta trebuie să îi „apropriezeŗ informația și să o transforme 

potrivit modului său de a cunoaște. Prin procesarea cognitivă elevul va putea să-și organizeze 

gîndurile în reprezentarea logică prin punerea în comun a cunoștințelor nou dobîndite cu 

cunoștințele deja dobîndite anterior.
16

 

ŖCei care folosesc constructivismul la clasă, spun că învățarea este o construcție 

mentală care are loc în mod colectiv. În clasa constructivistă, învățarea este facilitată de 

colaborare. Este vorba de interacțiune pentru a găsi soluții la o anumită problemă. Studiile au 

constatat că elevii care au fost învățați folosind o abordare constructivistă sunt foarte motivați 

și se bucură atît de procesul de învățare, cît și de cele învățate mult mai mult în comparație cu 

omologii lor din sălile de clasă tradiționale.ŗ
17

 

În cele relatate mai sus, am încercat să redau cîteva aspecte bazate pe propria 

experiență, mai întîi ca elev, pentru că toți am fost elevi cîndva și mai apoi ca profesor într-o 

comunitate de cercetare, predînd filosofia pentru copii, desfășurată în cadrul unei cercetări în 

domeniul. Filosofia pentru copii nu schimbă lumea, dar are potențialul de a schimba lumile 

individuale, ale fiecărui copil. 

Am ajuns la concluzia că mediul din clasă, predarea profesorului și învățarea elevilor 

necesită o transformare fundamentală. Mai mult, sunt convinsă că educatorii au 

responsabilitatea de a dezvălui elevilor lor adevărata lor frumusețe interioară și de a le insufla 

un sentiment de mîndrie în ceea ce se străduiesc să obțină. Rolul profesorului într-o 

comunitate de cercetare fiind responsabil de orientarea și ghidarea elevilor în propriul univers 

al cunoașterii. Ca profesor într-o comunitate de cercetare, ce desfășoară un studiu, care se 

materializează cu o oră pe săptămînă, pe parcursul unui an școlar, de Filosofie pentru copii, la 

două clase (clasa a V și clasa a VI) mă aștept ca la sfîrșitul cercetării pe care o desfășor, să 

obțin rezultate care să contribuie la promovarea acestui nou domeniu, în care sunt implicată 

cu atît de mult interes. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

1. Cam, Philip. Twenty thinking tools: Collaborative inquiry for the classroom. 

Camberwell,Vic.:ACER Press, 2006 

2. Ellison N. B.; Wu, Y., Blogging in the Classroom: A Preliminary Exploration of 

Student Attitudes and Impact on Comprehension., Journal of Educational Multimedia and 

Hypermedia, 17 (1), 2008 

3. Eugenio, Echeverria, Children and Philosophy: is this possible?  Gifted Education 

International, Vol.22 Mexico, 2007 

                                                             
14 Mayer, E. R., Nine Ways to Reduce Cognitive Load in Multimedia Learning, Educational Psychologist, 2003 , 

pp. 38(1), 43-52. 
15 Liaw, Shu. S., Consideration For Developing Constructivist Web-based Learning. International Journal of 

Instructional Media, 2004, pp.31(3), 309. 
16

 Mayer. E. R., Multimedia aids to Problem-solving transfer, International Journal of Educational Research, 

1999, 31(7),  pp. 611-623. 
17 Qais Faryadi.,  Teaching Philosophy Statements,IOSR Journal of Research & Method in Education (IOSR-

JRME) e-ISSN: 2320Ŕ7388,p-ISSN: 2320Ŕ737X Volume 5, Issue 6 Ver. III (Nov. - Dec. 2015), pp. 61-66 

www.iosrjournals.org 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:05:49 UTC)
BDD-A30566 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

990 
 

990 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

4. Hargreaves, A,. Teaching in the knowledge society: Education in the age of 

insecurity. New York: Teachers College Press,2003 

5. http://programe.ise.ro/Portals/1/Curriculum/Progr_Aug/Filosofie%20pentru%20copii-

p-1-2.pdf 

6. John Dewey., The Scool and society. Chicago: The University of Chicago Press, 

1956/1899 

7. Lena, Green.,Developing the language of thinking within a classroomcommunity of 

inquiry: pre-service teachersř experiences,South African Journal of Education, Volume 

32(3), August 2012 

8. Liaw, Shu. S., Consideration For Developing Constructivist Web-based Learning. 

International Journal of Instructional Media, 2004 

9. Mayer, E. R., Nine Ways to Reduce Cognitive Load in Multimedia Learning, 

Educational Psychologist, 2003  

10. Mayer. E. R., Multimedia aids to Problem-solving transfer, International Journal of 

Educational Research, 1999 

11. Michel Tozzi, Helping Children To Philosophizing: State of the Art, Live Issues, 

Outcomes and Proposals, Diogenes 224:49-60 

12. Palmer, P. J.,The courage to teach: Exploring the inner landscape of a teacherřs life. 

CA: Jossey-Bass,1998 

13. Qais Faryadi.,  Teaching Philosophy Statements,IOSR Journal of Research & Method 

in Education (IOSR-JRME) e-ISSN: 2320Ŕ7388,p-ISSN: 2320Ŕ737X Volume 5, Issue 6 Ver. 

III (Nov. - Dec. 2015 www.iosrjournals.org 

14. Riku Valitalo, Hannu Juuso, Ari Sutinen., Philosophy for Children as an Educational 

Practice, Springer Science Business Media Dordrecht, 2015 

15. Sternberg, R., Applying Psychological Theories to Educational Practice. American 

Educational Research Journal, 45 (1), 2008  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:05:49 UTC)
BDD-A30566 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

