
 

973 
 

973 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

THE SORESCIAN DRAMA OR ASSUMING REBELLIOUSNESS AGAINST 
CANONIZED MODELS 

 

Mihaela Airinei 

PhD. student, ŗOvidiusŗ University of Constanța 
 

 
Abstract:Marin Sorescu's accomplishments as a playwright are spectacular, taking his 

contemporaries by surprise, once more. Of striking novelty, his plays have benefitted from an 

immediate succes, being translated and played on numerous stages worldwide. Beyond assimilating 

expressionist principles and procedures, the autor influences decisively the laws and conventions of 
naturalist drama by introducing several innovative elements, thus imposing a serios issue and 

treating it in a comic register. The plays express essential problems for the epoque and human beings, 

in general. He is devoted to finding the truth about human being and about life. The confrontation 
between the hero and his existence stages an itinerary of challenges and suffering. Parables of 

existence, the sorescian texts denounce, among other aspects, restraints of any sort. 

 
Keywords: dramaturgy, theatre, parable, canonizing models, innovation. 

 

 

 În ambianța genului spectacular un particular relief îl ocupă dramaturgia lui Marin 

Sorescu.  Spectaculoasele realizări soresciene și-au surprins încă o dată congenerii. Dincolo 

de asimilarea principiilor și procedeelor teatrului expresionist, autorul influențează într-o 

manieră decisivă legile și convențiile teatrului naturalist, introducînd mai multe elemente 

inovatoare (scrie texte cu un singur personaj, apelează la interiorizarea dialogului) și absurd 

(prin jocul permanent între aparență și fals, între real și vis, între concret și abstract, simbol, 

între particular și general, între serios și parodic, între tragedie și comic, între iluzie și 

convenție teatrală, între disperare și burlesc, între adevăr și ludic, între teatru și teatralizarea 

vieții
1
) și astfel impune o problematică serioasă pe care o tratează în registru comic. 

Dramaturg de talie europeană, Marin Sorescu reflectă în piesele sale temele și experiențele 

majore ale teatrului secolului al XX-lea, problemele de fond ale epocii, dar și ale omului în 

general. Se dedică căutării adevărului despre om, despre viață. Confruntarea dintre erou și 

existență pune în scenă un itinerariu al încercărilor și al suferinței într-un univers asfixiat de 

clișee și platitudini. Parabole ale existenței, textele soresciene denunță, printre altele, 

constrîngerile de orice fel. De o noutate frapantă, piesele lui s-au bucurat de un succes 

imediat și au fost traduse și jucate pe mai multe scene ale lumii
2
. Astfel, Iona, Paracliserul și 

Matca, adunate în trilogia Setea muntelui de sare sunt remarcabile parabole ale cunoașterii 

umane, reluînd într-o lumină originală teatrul parabolic și de idei, promovat în perioada 

interbelică de Lucian Blaga.  Răceala și A treia țeapă valorizează nișa teatrului metaistoric, 

iar Există nervi și Pluta meduzei aduc la rampă dimensiunea comicului. Dincolo de aceste 

                                                             
1 Justin Ceuca, Evoluția formelor dramatice, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 2002, p. 365. 
2 În lucrarea O bancă în mijlocul mării, apărută în 2017, la editura brașoveană Pastel, scriitoarea Florina 

Mamina glosează cîteva dintre ecourile acestora în presa românească și universală a timpului. Astfel, în 1971, în 

paginilie publicației „Theater Henteŗ, Georges Schlocker își exprima convingerea că despre Marin Sorescu se 

va vorbi curând în Occident, convins fiind de talentul scriitorului nostru. În același an, jurnalista Greta 

Brotherus aprecia, într-o revistă din Helsinki, că Marin Sorescu este un scriitor cu o sclipitoare personalitate 
care  scrie o trilogie despre însingurare. Impresionanta construcție a personajului ce poate fi, în ultimă instanță, 

o fărâmă din oricine și, în ansamblu, drama sorescienă au generat articole laudative și în „Schweizer Theater 

Zeitungŗ, Dieter Schuabel numind drama poezie suprarealistă sau în publicația elvețiană „Der Bundŗ, unde 

Klaus Colberg o numește original și introvertit cântec de viață, plin de blândă jale. (p.73 și urm.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

974 
 

974 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

taxonomii livrești, textele ajung la cititor și, respectiv, la spectator prin încărcătura filosofică, 

prin intricarea categoriilor comicului și tragicului, prin șarje și travestiuri ludice, ironice, 

parodice sau prin bogata lor simbolistică.  

Exegeŝii operei lui Marin Sorescu înclină, nu o dată, să-l considere pe scriitor mai 

important ca dramaturg decît ca poet. E părerea exprimată atît de comentatorii care au realizat 

monografii
3
, cît şi de criticii literari care au scris despre aspecte parŝiale ale operei soresciene. 

În siajul receptării ,,ierarhiceŗ, Ion Bogdan Lefter remarca: Marin Sorescu atinge în teatru 

punctul său maxim. Genul impune anumite legi, pe care scriitorul le-a urmat cu profit. 

[...]Definit între aceşti doi poli ŕ inteligenŝa speculativă şi rostire spumoasă ŕ conturul 

scriitorului cîştigă din pariul cu teatrul tocmai prin restricŝiile pe care acesta din urmă i le 

impune
4
. Criticul prezumă că, tot comparativ, la fel ca în poezie, dramaturgul scrie pe 

cutremure
5
. Teatrul îi permite mişcare şi penetraŝie, explozii verbale şi incizii derutante, de 

unde şi simbolurile profunde, o multitudine de sensuri nu din cele mai uşor de descifrat. Este 

considerată relevantă pentru încadrarea „calitativăŗ a teatrului sorescian în ansamblul operei 

sale modalitatea dublă de percepere a realităŝii şi de transpunere a ei în textul literar. 

Existenŝa şi problemele ei fundamentale sunt privite de Marin Sorescu ca o sumă de relaŝii 

care nu se pot desfăşura decît pe o scenă ŕ aceea a lumii. Aceste nexuri interumane sau ŕ la 

alte cote, omŔcosmos, omŔdestin, omŔistorie ŕ se manifestă prin epic, asumat ca poveste 

individuală cu repercusiuni asupra speŝei umane. Necesitatea de a armoniza o anumită 

modalitate de înțelegere a lumii cu un tip de exprimare care nu se deosebește în funcŝie de 

genurile şi speciile literare abordate fac posibilă nașterea teatrului sorescian. Apelul la mit, la 

istorie şi la filosofie, repere fundamentale ale existenŝei permit permit imaginației autorului 

să le însuflețească
6
 „povestindŗ (el sau altcineva) despre cum trebuie înŝeleasă lumea din 

acest orizont. Trimiterile cu direcții de o multiplicitate fecundă au etalat în oricare operă a lui 

(...) idei și probleme
7
ce oferă cititorului sau privitorului o tăietură limpede și strălucitoare de 

cristal
8
 a firescului comportamental în varii situații de viață.   Justificînd „revelația deplinei 

sale identitățiŗ, Valentin Chifor vede în teatrul sorescian o pledoarie și un îndemnspre 

înŝelegerea vieŝii drept cel mai complex ceremonial9. Exegetul remarca formula creaŝiei 

dramatice la Sorescu, care după  exersarea poeziei şi eseului, devine însăşi substanŝa 

literaturii. Respingînd facilul, autorul își conștientizează dramaturgia ca pe o re-creare a lumii 

în faŝa spectatorilor: Nu, nu văd în teatru un mijloc lesnicios de a face literatură. Teatrul 

alături de poezie şi proză ŕ este însăşi LITERATURA şi merită aceeaşi atenŝie10. Orizontul 

surselor de inspiraŝie devenite conflicte dramatice este asumat: Explorînd zona dintre 

subconştient şi conştient, real şi posibil, posibil şi fantastic, piesa nu trebuie luată ca o 

dramă a limbajului. Drama intenționată a se prezenta esteo  dramă a faptelor, care cîteodată 

pot întrece toate aceste margini
11

. „Apreciereaŗ propriei dramaturgii devine astfel plurală, 

complementarizîndu-se cu cel al modalităŝii de simbolizare prin personaje: 

                                                             
3 Este vorba despre studiul monografic al lui Marian Popescu, Chei pentru labitint: Eseu despre teatrul lui 

Marin Sorescu și D.R.Popescu, București, Editura Cartea Românească, 1986 și, respectiv, cel al Mariei Vodă 

Căpușan, Marin Sorescu sau despre tânjirea spre cerc, Craiova, Editura Scrisul Românesc, 1993.  
4 Ion Bogdan Lefter, Teatrul lui Marin Sorescu, în Steaua, nr. 7/1981, p. 45. 
5 Ion Bogdan Lefter, art. cit., p. 46. 
6 Albert Camus, Mitul lui Sisif, București, Editura RAO, 1994, p. 192. 
7 Radu Popescu, Cronici dramatice, București, Editura Eminescu, 1974, p.80. 
8 Modaliatea de a se „mișcaŗ în teatru este surprinsă în aricolul României literare, 16/1978, Mărturisiri teatrale 

de bunăvoie, unde Marin Sorescu sublinia: La început a avut o funcție mare metafora, conceptul filosofic. Acum, 

nerenunțând la aceste instrumente, le-am adăugat mai multă viață, extrasă fie din concretul istoric, din 

universal mitologic și folcloric românesc. Mai multă viață, ba chiar un pic de haos, din care se nasc toate. (p. 
16) 
9 Valentin Chifor, Caleidoscop critic, Oradea, Editura Cogito, 1996, p. 213. 
10Ibidem. 
11Există nervi, articol publicat în revista Luceafărul, 1968. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

975 
 

975 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Filosofia acestei ŝărănci ŕ Irina, din Matca ŕ pe care cultura n-a ajutat-o decît să-şi 

ascundă sensibilitatea şi să-i mărească puterea de judecată, dar n-a clintit-o din echilibrul 

milenar: e bine ceea ce e în firea lucrurilor. [...] Irina înseamnă şi o întoarcere la matca 

lucrurilor primordiale. Tragedia celorlalte personaje, care au precedat-o, era că totul se 

petrecea departe de casă. Ioan se purta, ori era purtat, peste mări şi ŝări. Un altul ŕ într-un 

lăcaş al nimănui. Irina e acasă. Şi nu se va mişca de acolo. Ea e cea care va porunci pereŝilor 
să steie şi pereŝii vor rămîne stană de piatră. Ea va porunci apelor să se retragă şi apele se 

vor retrage în albia lor. De aceea casa ei rămîne, nu se sparge decît în partea dinspre cer…12 

 și, nu în ultimul rînd, cu cel al tehnicilor de abordare a teatrului istoricşi simbolic: 
Teatrul istoric prezintă avantajele şi dezavantajele perspectivei. Un tablou văzut de la 

distanŝă oferă ochiului liniile hotărîte, mari, esenŝiale. Dar creatorul e interesat şi de petele 

de culoare, de nuanŝe, de acel verde-sulf de pe guşa mugurarului, dacă tabloul e cu păsărele. 

Mai prozaic spus: artistul e atras şi de sosul subiectului. Amănuntele sunt indispenabile în 
creaŝie pentru suculenŝa lor, ca mortarul în zidărie. [...] În teatrul istoric lupta cea mai 

crîncenă o dă imaginaŝia. Nu trebuie trasă de mânecă, să ia înălŝime, şi nici înfrînată, ci 

condusă atent [...], întărîtată, stîrnită, pusă să repete atacul şi numai spre sfîrşit ajutată. [...] 

Teatrul meu e exact, dar în mers. Adică, adevărul unui punct din istorie e mişcat în direcŝia 

care-i e proprie, direcŝia necesităŝii şi punctul devine linie...13 

Printre mărturisirile autorului se evidențiază adicția emoțională a acestuia  pentru 

comuniunea cu personajele sale, declarînd, mai în glumă, mai în serios, că celebra expresie 

Madame Bovary cřest moi i se potriveşte pentru fiecare dintre protagoniștii pieselor sale: 
Cînd am început să scriu teatru eram un naiv ŕ şi din cauza asta mi-au şi ieşit unele lucrări 

mai rotunde ŕ ca jucătorul improvizat care cîştigă de prima dată ŕ la nimereală ŕ şi după 

aceea se încăpățînează să se prezinte la ruletă zi de zi, ruinîndu-se cu voluptate, dar antrenat. 

Simŝind că încep să mă crispez, am trecut la piese istorice, mutînd propria dramă în crisparea 

unei epoci din secolul al XV-lea românesc. Căci, am uitat să vă spun, dacă Iona şi 

Paracliserul sunt eu ŕ ca să parafrazez cunoscuta butadă ŕ tot eu sunt şi teatrul meu 

istoric…14 

Criticul literar Livius Petru Bercea observa că Marin Sorescu a putut să-şi vadă jucate 

toate piesele, consimțind, mai ales la premieră, să scrie el însuşi despre piesă, despre conflict, 

despre personaje, despre simbolurile pe care integrează textul. Piesele s-au bucurat de mare 

apreciere pe cele mai prestigioase scene din ŝară şi din arealul european şi american. 

Distribuŝii de marcă prețuiesc încă o dată ineditul şi profunzimea simbolurilor revelate în 

dramaturgia soresciană.  

La premiera absolută a piesei Iona
15

, în regia lui Andrei Șerban, actorul George Constantin 

și-a asumat magistral rolul protagonistului. Din galeria marilor oameni ai scenei românești, s-

au remarcat: în Răceala
16

, sub bagheta regizorală a lui Dan Micu, Virgil Ogășanu în rolul lui 

Mahomed și Ion Caramitru, jucîndu-l pe Pașa din Vidin. Performarea a strălucit și prin 

distibuția actorilor Florian Pittiș, Mircea Diaconu sau Ileana Predescu. A treia țeapă
17

 i-a scos 

la rampă pe Dorel Vișan, Amza Pellea, Tudor Gheorghe, Cezara Dafinescu, Traian Stănescu. 

Leopoldina Bălănuță și Mitică Popescu, eroii piesei Matca ridică actul teatral la rang de artă, 

așa cum o fac și Petre Moraru, Iurie Darie, Constantin Băltărețu sau Sanda Toma, în Există 

nervi. În studiul său
18

, criticul apreciază culanța spațiilor culturale care au prețuit dramaturgia 

lui Marin Sorescu oferind textelor sale traduceri în alte limbi. Iona, Paracliserul, 

                                                             
12Apa ne-ncepută, articol publicat în revista Viața românească, 1979. 
13Ibidem. 
14Marin Sorescu: Seminar de dramaturgie și de teatrologie. Extemporal despre mine, Deva, 1981, text publicat 

în revista Vatra din 20 aprilie 1981. 
15 Premiera absolută a avut loc la Teatrul Mic din București, în stagiunea 1968-1969, în regia lui Andrei Șerban. 
16

 Premiera absolută a avut loc la Teatrul Lucia Sturdza Bulandra, la data de 4 martie 1977, în regia lui Dan 

Micu. 
17 Premiera absolută a avut loc la Studioul Casandra al I.A.T.C., clasa Beate Fredanov, asist. univ. Ion 

Caramitru, în 1978. 
18 Livius Petru Bercea, Ieșirea din canon. Literaturizare și simbol mitic în teatrul românesc contemporan, 

Timișoara, Editura Hestia, 2007, p. 48. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

976 
 

976 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Plutameduzei, Matca cunosc lumina rampei şi în Danemarca, Elveŝia, Finlanda, Franŝa, 

Germania, Iugoslavia, Polonia, S.U.A., Ungaria sau Jugoslavia. Edituri renumite din Basel, 

Budapesta, Mùnchen, Paris, Sofia sau Viena consacră scriitorului român un loc privilegiat. 

Este adusă la suprafață receptarea elogioasă a dramaturgiei soresciene din țară, fiindu-i 

valorizată  originalitatea și unitatea stilistică a operei, în pofida varietății tematice. În felul 

acesta, sunt puse în lumină exegezele ce au surprins „labirintulŗ sorescian şi descifrarea lui
19

, 

tînjirea spre cerc
20

, puterea cuvîntului
21

, omul ca spectacol
22

. Eșafodajul critic continuă prin 

expunerea considerațiilor lui Marin Sorescu raportate la teatrul său, aprecierile extinzîndu-se 

şi asupra succesivelor transformări ale surselor de inspirație, apetențele „tematiceŗ, a 

influenŝelor asumate şi, poate mai puŝin, asupra inovaŝiilor concrete. Prin urmare, urmărind 

strict reperul cronologic, creația dramatică a lui Marin Sorescu se bucură de o multiplicitate 

de interpretări. 

Se perspectivează coincidența debutului liric și a celui dramatic (1964, volumul liric 

Singur printre poeți și piesa Există nervi), fapt ce  îi rememorează creatorului exercițiul 

inițial în orchestrarea dramaturgică:  
Am scris piesa aceasta în 1964. Este prima mea încercare dramatică. Am urmărit atunci două 

lucruri: să văd în ce măsură pot stăpîni dialogul; şi, apoi, cum prin această nouă modalitate 

pentru mine, omul pus să vorbească îşi poate trăda adevăratele gînduri, frămîntări, obsesii23. 

Artistul, oscilînd între genurile literare, admite o mai veche preocupare pentru a scrie teatru: 
Eroii mei ŕ nişte oameni care se pîndesc. Îmi însemnasem mai de mult ideea unei piese cu 

cîteva personaje care încearcă tot timpul să se tragă de limbă. Fiecare om este un unicat, deci 
şi posesorul unor secrete numai ale lui, secrete pe care cei curioşi peste măsură vor să le 

cunoască. Această zestre intimă, o dată divulgată, nu mai are importanŝă, ca marea vînturată 

printre degete24. 

Conchizînd, se evidențiază melanjul liricului, epicului și dramaticului, autorul 

figurînd decoruri, arhitecturi spaŝiale şi temporale, legături între personaje, intermediindu-și 

un loc în scenele cardinale. Piesele apar printre volume de poezii, de eseuri, de proză. Se 

constată astfel continuitatea la nivel tematic şi expresiv. Marin Sorescu cultivă parabola, 

experienŝaistorică, absurdul. Sunt trei coordonate la care n-arenunŝat şi cărora nu le-a 

adăugat nimic. Ideatic, omogenitatea dramaturgiei soresciene e argumentată de Ion Bogdan 

Lefter în articolul său: S-a repetat aici de mai multe ori un cuvînt: aspiraŝie. Este numitorul 

comun al teatrului lui Marin Sorescu şi, totodată, spaŝiul în care el stă alături de Camil 

Petrescu25. Se atrage atenția aupra unui posibil „pericolŗ, chiar în cazul marilor scriitori, acela 

al banalizării şi al uniformizării. Aceste capcane inerente sunt eludate de marii scriitori prin 

înnoirea continuă a multiplelor paliere ale creaŝiei: reîmprospătarea surselor de inspiraŝie, 

registre conflictuale noi, modalităŝi expresive inovative. În ceea ce privește teatrul lui Marin 

Sorescu, este observat efortul şi reuşita diversificării. 

Conştient că la nivelul parabolei articulase un întreg nodal, Marin Sorescu apelează la istorie, 

ca un spaŝiu în care descoperă profunde semnificaŝii pe care să le dezvăluie spectatorului. În 

articolul eseistic Istoria la fața locului, aparținînd volumului Ieșirea prin cer, din 1984, 

                                                             
19 apud Marian Popescu, Chei pentru labitint: Eseu despre teatrul lui Marin Sorescu și D.R.Popescu, București, 

Editura Cartea Românească, 1986. 
20 apud  Maria Vodă Căpușan, Marin Sorescu sau despre tânjirea spre cerc, Craiova, Editura Scrisul Românesc, 

1993.  
21 apud Liana Ștefan, Puterea cuvântului: Teatrul Ŕ monolog la Marin Sorescu și D. R. Popescu, București, 

Editura Didactică și Pedagogică, 1999. 
22

 apud Mihaela Andreescu, Marin Sorescu. Instantaneu critic, București, Editura Albatros, 1983. 
23Art. cit., Există nervi, articol publicat în revista Luceafărul, 1968; apud Livius Petru Bercea, Ieșirea din canon. 
Literaturizare și simbol mitic în teatrul românesc contemporan. 
24Ibidem. 
25 Ion Bogdan Lefter, art. cit., p. 45; apud Livius Petru Bercea, Ieșirea din canon. Literaturizare și simbol mitic 

în teatrul românesc contemporan. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

977 
 

977 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Marin Sorescu se disociază de teatrul clasic de factură istorică, reproșîndu-i perspectiva fatal 

subiectivă asupra unor evenimente obiective deja consumate în timp: 
Teatrul numit istoric s-a constituit, de prea multe ori, ca o dramă a neputinței subiective în 

raport cu o tragedie mare, obiectivă. De aceea, n-am apelat la ceremonialul cunoscut, la 

retorismul și la marea reconstituire. […] În teatrul istoric, lupta cea mai crîncenă o dă 

imaginația. Triumfă adevărul. Dar triumful lui n-ar însemna nimic, dacă ar repeta stereotip 

cronografele, de cele mai multe ori sărace-lipite.Nu ne suprapunem tratatului de istorie,ci 

pornind de la el Ŕ ca scriitori Ŕ trebuie să insuflăm umbrelor sfinte viațăși pomelnicelor de pe 
pereți forfota praznicului de hram26. 

Istoria nu trebuie evocată cu obediența venerației, ci cu verva interogației, 

dramaturgul modern polemizînd cu faptele reale și mai ales cu cele legendare atribuite celui 

supranumit „Draculaŗ. Eroul nu-și pierde nici curajul temerar, nici noblețea, intrinsece 

personalității sale, dar calitățile lui sunt raportate permanent la absurdul, hazardul, derizoriul 

sau chiar la neputința umană, manifestate deopotrivă, în epoca acestuia. În conformitate cu 

ideile expuse, Marin Sorescu face și din teatrul istoric unspectacol problematizant,care 

amestecăgravitatea cu umorul, reîmprospătîndu-i semnificațiile. Disociindu-se programatic 

de mai vechea trilogie a Mușatinilor aparținînd lui Barbu Ștefănescu-Delavrancea, Marin 

Sorescu adoptă o inedită structură, concepție și tehnică literară și propune o nouă formulă 

dramaturgică în secolul nostru, aceea a absurdului istoric (Edgar Papu). Convenŝia istorică e 

dusă la limită, la parodia ei. Scriitorul însuşi notează cu ironie despre raporturile sale cu 

dramaturgia istorică:  
Ca tehnică, formula tradiŝională mi-a surîs crispat şi prea profesional, ca să zic aşa, şi prefer 

prospeŝimea, chiar şuie, unui lucru perfect plat. Dacă prind un halebardier în teatrul meu 

istoric, îl omor, mi-am zis. Şi nici figuranŝi. Duc eu tava. Şi-ntre timp, mai schimb replicile, 

pentru factorul surpriză27. 

Un alt element de noutate este ilustrativ prin piesele receptate ca fiind în zona 

absurdului (Existănervi, PlutaMeduzei, eventual Lupoaica mea), consideră criticul Livius 

Petru Bercea: Omul pierde raportul cu esenŝa, cu lumea, nu o mai poate ordona conform 

unui principiu raŝional, ci ea i se mişcă prin faŝă într-un fel absurd, iraŝional, dînd impresia 

unui spectacol neobişnuit, incongruent şi neliniştitor
28

. Încercarea de a ralia dramaturgia 

soresciană contextului european al momentului (sau anterior lui) îi aparŝine lui Marian 

Popescu:  
...dramaturgia soresciană, aşa cum a fost ea prefigurată în Iona şi consolidată de celelalte 

piese ale sale, permite criticii raportarea la cîteva etape esenŝiale ale dramei europene de azi. 

Mulŝi comentatori s-au grăbit a-l asocia pe dramaturg valului „post-absurdŗ, dramaturgiei 

lui Ionescu, Beckett, Arrabal ş.a. Ovid S. Crohmălniceanu este primul care a afirmat existenŝa 

unor motive expresioniste în teatrul lui Marin Sorescu. Expresionismul şi dramaturgia 

„absurduluiŗ ne par reperele cele mai sigure pentru circumscrierea valorică în istoria 

dramei contemporane 29. 

Se modifică liniile continuu, determinările se schimbă, proiectînd personajele în plin 

spectacol absurd. Prin aceste piese se înregistrează prima tendinŝă hotărîtă, în dramaturgia 

noastră contemporană, de înnoire a limbajului dramatic, de modificare a statutului 

personajului dramatic
30

.  

Este un aspect semnalat și de către alți exegețiai operei lui Marin Sorescu. Bunăoară, 

un topos al dramelor expresioniste este dată de transformarea esenŝială pe care o suferă 

protagonistul ŕ reflex al protestului său faŝă de o convenŝie sau tradiŝie inhibantă, consecința 

                                                             
26 Marin Sorescu, Istoria la fața locului, în „Răcealaŗ, București, Editura Creuzet, 1994, pp. 111-113. 
27

Marin Sorescu: Seminar de dramaturgie și de teatrologie. Extemporal despre mine, Deva, 1981, text publicat 

în revista Vatra din 20 aprilie 1981; apud Livius Petru Bercea, Ieșirea din canon. Literaturizare și simbol mitic 
în teatrul românesc contemporan, Timișoara, Editura Hestia, 2007. 
28 Livius Petru Bercea, op. cit., p. 53. 
29 Marian Popescu, op. cit., p. 19.  
30 Marian Popescu, op. cit., p. 21. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

978 
 

978 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

imediată a unei arzătoare dorinŝe de libertate
31

. Personajul preferă tăcerii, cuvîntul strigăt. 

Alege prezentul însumînd cu tandrețe trecutul, subscriind asumpției lui Umberto Eco: 

trecutul, de vreme ce nu poate fi distrus, pentru că distrugerea lui duce la tăcere, trebuie să 

fie revizuit: cu ironie, cu candoare. O realizare frecventă a acestui loc comun 

expresionismului este relaŝia de opoziŝie tată-fiu care, sub o formă aparte, deghizată, se 

regăseşte în Iona sub forma monologului dialogat
32

. Această antiteză este specifică 

cunoașterii la Sorescu. Odată intrat în labirint, Iona, personajul cu o experienŝă de viaŝă 

articulată, evaluează cu o veritabilă limpezime lumea căreia îi aparŝinuse. Pe cale de 

consecință, atît convențiile, prejudecățile, cît și utopica siguranță generată de o gîndire 

condamnată la multiplicare în serie, apar din ce în ce mai amenințătoare pentru existenŝă. 

Începe să se contureze ideea stăruitoare a unei naşteri continue, nașterea, o obsesie soreciană, 

o temă a teatrului său
33

, ca o garanŝie a unui alt Iona ŕ unul liber, capabil să-şi asume 

destinul, dar căruia să nu i se predea. El nu se lasă învins de eșecurile repetate, nu abdică de 

la căutarea sensului adevărat al existenței sale, el își va căuta propriul drum, adevăratul drum, 

drumul spre „centrul sacruŗ (M. Eliade), al ființei sale, înspre spirit, pentru că drumul, el a 

greșit-o. Iona are astfel conștiința falsului, a păcălelii acestei existențe, a acestor false 

contexte existențiale în care este instalat individul, forțat de împrejurări de cele mai multe ori 

extreme. Autorul Ieșirii din canon constată că gesturile lui Iona, ale Paracliserului, ale Irinei 

din Matca, căutarea lor labirintică simbolizează dorinŝa de libertate, de ieşire la lumină, 

proprie unor expresionişti ai deceniului 6 asemenea lui Ernst Barlach sau Walter 

Hasenclever. De îndată ce au pășit în labirint, fie accidental, fie în mod deliberat, personajele 

lui Marin Sorescu  (în special Iona) încep o mare călătorie pe cont propriu: drumul către 

perfecŝiune. Este un labirint în care libertatea mișcării și orientarea în spațiu sunt anulate din 

prea mult spațiu care relativizează reperele, exacerbînd îndoiala, scepticismul și anulînd 

ambele căi posibile de eliberare: ieșirea și ajungerea
34

. O experiență similară va trăi, într-o 

altă configurație a labirintului, și Paracliserul. Experiența lor este una solitară, singurătatea și 

lipsa de sens fiind două dintre capcanele labirintului ce trebuie evitate. Cu ele se vor 

confrunta și Irina, și Paracliserul. Intrarea în labirint validează intrarea în altă ordine. 

Marin Sorescu își păstrează nota de originalitate. Faŝă de expresionism, manifestă o 

capacitate receptivă insolită, dincolo de predilecŝia expresioniştilor pentru esenŝializarea 

confruntării, pentru reductio ad abstractum a personajelor
35

.Critica literară românească, în 

ansamblul său, a remarcat această proximitate
36

. Despre piesele din trilogia Setea muntelui 

desare Eugen Simion nota că sunt opere dramatice în sensul nou pe care îl dau termenului 

scriitorii moderni de genul Beckett sau Ionesco: o căutare spirituală
37

. Intuind posibila 

congruență, Nicolae Manolescu relevă finalitățile diferite: Marin Sorescu urmează pe Ionesco 

sau Beckett, fără a le repeta maniera şi cu atît mai puŝin filosofia
38

. Pentru Livius Petru 

Bercea, personajele soresciene (inclusiv cele din teatrul istoric) sunt copleșite de interogații 

care provoacă frici şi frămîntări. Singurătatea personajelor lui Marin Sorescu e tot de 

sorginte existenŝialistă, raportabilă şi la estetica „absurduluiŗ. Este evidențiat efortul creator 

pentru oferirea unui sens călătoriei în propriul labirint. Prin re-naștere, Iona, Paracliserul, 

Irina și chiar Vlad Țepeș, se delimitează în mod evident de modelul european: Recunoaşterea 

                                                             
31 Livius Petru Bercea, op. cit., p. 54. 
32Ibidem. 
33Valeriu Cristea, Fereastra criticului, București, Editura Cartea Românească, 1987, p. 144. 
34 Crenguța Gânscă, Opera lui Marin Sorescu, Pitești, Editura Paralela 45, 2002, p. 138. 
35

 Marian Popescu, op. cit., p. 75; apud Livius Petru Bercea, Ieșirea din canon. Literaturizare și simbol mitic în 

teatrul românesc contemporan. 
36 Livius Petru Bercea, op. cit., p. 55.  
37 Eugen Simion, Scriitori români de azi, volumul I, București, Editura Cartea Românească, 1978, p. 6. 
38Nicolae Manolescu, Un teatru al speranței (Marin Sorescu, Setea muntelui de sare), în România literară, nr. 

4, 23 ianuarie 1975, p. 9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

979 
 

979 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

erorii, la sfîrşitul călătoriei în labirintul balenelor, alături de amărăciunea consemnării 

eşecului, reprezintă pentru Iona triumful unui principiu logic: existenŝa este inteligibilă, iar 

raŝiunea este un factor integrator şi nu unul dizolvant, alienant
39

. 

Marin Sorescu nu poziționează cardinal moartea, nu o asociază unei problematici 

fundamentale. În egală măsură, răspunsurile existențiale căutate de personaje nu sunt validate 

prin consimțirea absurdului. Aici se reliefează pregnant filosofia scriitorului: omul trebuie să 

învingă golul prin transcenderea într-o nouă existență. Se confirmă, din nou, substanțialitatea 

înnoirilor în teatrul sorescian. În acest aspect referențial, dramaturgul se delimitează de o 

eventuală totală aderare la expresionism şi „absurdŗ: Ne scapă mereu cîte ceva în viaŝă, de 

aceea trebuie să ne naştem mereu. Alți exegeți s-au aventurat să considere facilă modalitatea 

dramatică oferită de Marin Sorescu. Prin vorbirea în termeni despre evoluția lor, Iona 

șiParacliserul (în ipostaza de personaje unice) orchestrează o generoasă arie de formule 

estetice, armonizînd ironia și metafora poetică, în așa manieră încît personajul devine o voce 

a speranței, a refuzului sau a deznădejdii. Mai mult, se insistă asupra literaturii teoretice de 

specialitate în condițiile în care unele teze speculează, la un moment dat, „moarteaŗ unei 

specii dramatice. Este invocată cartea lui George Steiner, Moartea tragediei40 (apărută în 

1961) care puncta fenomenul dispariției treptate a tragediei în epoca modernă, acest declin 

fiind tributar declinului viziunii intrinseci despre lume și, nu în ultimul rînd,  circumstanțelor 

de ordin mitologic, simbolic și ritualic. Se semnalează continuarea ființării tragicului, însă nu 

în forma consacrată de tragedie, ci prin exploatarea sferei cosmice a existenței, diametral 

opusă solemnității tragice. Demersul critic pune în valoare opiniile lui George Steiner în 

măsura în care, în dramaturgia lui Marin Sorescu predomină dimensiunea tragică a existenŝei 

umane,  ca sursă inițială a inspirației, văzută ca generatoare de parabole existenŝiale sau 

istorice, potențial generatoare de alienare sau absurd. 

Asemenea marilor dramaturgi contemporani Ionescu, Beckett sau Barlach, Marin 

Sorescu valorifică teoria despre „noul tragicŗ a lui Steiner (Iona nefiind un „alesŗ, 

neaparținînd unei „eliteŗ, aşa cum se întîmpla în tragedia clasică). Creatorul român satisface 

dezideratul stilistic și cel de conținut filosofic caracteristice, astăzi, tragicului și tragediei. În 

Iona, ca personaj şi piesă (text) sunt recogniscibile constituentele mitologiei omului 

contemporan: ambiguitatea, conștiința dedublării, ironia ca „raŝiune integratoareŗ
41

. 

„Rezoluțiaŗ majoritară a criticii literare a etalat faptul că Iona este unul din puŝinele texte 

dramatice româneşti apte să resuscite interesul pentru poezia de o vechime milenară în 

cultura europeană, a tragicului în teatru42. Eugen Simion evidențiază calitățile de tragedie 

ale Paracliserului
43

. Sensul jertfei este unul înalt, constructiv,asumat cu conştiinŝa creării de 

istorie, în ciuda bornelor inhibante. Starea tragică este comună și problematicii din Matca. 

Este oferită o nouă aureolă personajelor. Aparent supuse destinului (înfrînte de acesta prin 

moartea lor), acestea triumfă. Renașterea prin moarte le conferă dimensiunea nemuririi. Lupta 

cu soarta pentru o idee incumbă, în fapt, premisele asigurării continuității. Nu tuturor pieselor 

soresciene li s-a recunoscut caracterul de tragedie. Bunăoară, despre Pluta Meduzei s-a spus 

că relevă o stranie vecinătate între efemerul conjuncturilor şi euforia cuceririlor epocale, 

autorul realizînd astfel o viziune teribilă a pendulării destinului între resemnare tragică şi 

bucuria irepresibilă
44

. În lucrarea sa Nobel contra Nobel: Propuneri, prezentări, 

antologie,Laurențiu Ulici semnala „ajungereaŗ la tragic pornind de la situaŝii care, dacă s-ar 

marja pe primul nivel de interpretare a semnificațiilor, ar părea generatoare de comic: 

                                                             
39

 Marian Popescu, op. cit., p. 55. 
40 George Steiner, Moartea tragediei, tradusă de Rodica Tiniș, București, Editura Humanitas, 2006. 
41 Ibidem. 
42 Marian Popescu, op. cit., p. 58. 
43 Eugen Simion, Teatrul lui Marin Sorescu (II). Fragmente critice, în revista Luceafărul, nr. 5/1975, p.6. 
44 Romulus Diaconescu, Dramaturgi români contemporani, Craiova, Editura Scrisul Românesc, 1983, p. 66. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

980 
 

980 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Comedia formelor fără fond(uri) care reprezintă ŕ cum ar spune lingviştii ŕ structura de 

suprafaŝă a piesei se transformă treptat, de la o scenă la alta, într-o tragedie a limitei şi 

zădărniciei ŕ structura de adîncime a textului. Cu cît comedia e mai întinsă, cu atît tragedia 

e mai adîncă...
45

 

Piesele trilogiei Setea muntelui de sare au fost apreciate, aproape la unison, parabole 

dramatice, subliniindu-se structura alegorică de exprimare şi rezolvare a unei problematici 

filosofice majore: condiŝia umană. Anecdotica și întîmplarea nu găsesc teren fertil în Iona. 

Dorința lui Marin Sorescu de a vorbi despre om în relația sa intimă cu lumea esențializează 

sensul parabolei. Se recomandă lectura în spiritul parabolei, insuficientă de altfel
46

. Piesa 

rămîne mereu deschisă găsirii unor noi semnificaŝii. Pe lîngă calificativul 

parabolătragică
47

,Valentin Silvestrupropune pentru Matca şi tragedie ontologică
48

, 

indicîndu-l pe autor drept exponenŝial pentru categorie Matcavine să confirme o atare 

posibilă clasificare, fiind o piesă despre istoria existenŝei, văzută în momentele ei 

primordiale ŕ naşterea şi moartea. Prin noul personaj propus de Sorescu, Irina, se relevă 

magistral ideea de continuitate, de permanenŝă a existenŝei, la care Ionaşi Paracliserul n-au 

ajuns. Irinanu mai cade victimă iluziei, asemenea cei doi. Unica ei preocupare e să-şi vadă cu 

ochii viabilitatea „ctitorieiŗ ŕ copilul care aşteaptă să vină pe lume.  

Schimbînd registrul, se constată faptul că piesele istorice au fost interpretate ca fiind 

specii nonconformiste, apreciindu-se nu doar curajoasa abordare a unor subiecte care ar fi 

putut fi considerate drept aride (sau depăşite), ci şi, mai ales modalitatea poetică novatoare 

de a ataca istoria şi de a remitiza, în conspect modern, de a mixa documentul, proiecŝia 

figurii în fantastic, drama, comedia, balada, ironia atroce şi patosul calm al folclorului, într-

o structură insolită ce se bizuie pe ideea contemporană a responsabilităŝii eroului faŝă de 

comunitatea etnică, într-un timp nefinit
49

. 

Marin Sorescu scrie piese care ascund o confruntare dintre om și lume în care însă 

omul și lumea nu se opun: omul este lumea și lumea este omul.
50

Greu de fixat într-o formulă, 

teatrul sorescian lasă permanent criticii posibilitatea de a-i adăuga noi semnificaŝii, nuanŝe 

şi simboluri. Livius Petru Bercea glosează pe marginea influențelor pe care dramaturgul le 

receptează și le concretizează în teatrul său. Critica de specialitate remarcă numărul relativ 

redus de teme explorate. Constructul dramatic sorescian este pivotat de un sistem tematic 

bine apreciat de către exegeți: Urmărind corespondenŝa tot mai semnificativă între 

similitudinile exterioare şi cele mai profunde, pare evidentă ideea de sistem dramaturgic 

care îl acaparează pe Marin Sorescu
51

. Este întărită observația că solitudinea, suferința, 

absurditatea condiției umane - ca mari teme ale literaturii Ŕ au pătruns definitiv în conștiința 

publicului spectator, dar și în cea a oamenilor de teatru
52

. Receptorii sunt cei care instituie 

raportul invers al intreconexiunii, în sensul că, pentru a reuși accederea la tematică, aceștia 

(spectatorii) necesită o intremediere cu dublă identitate: textura dramatică și spectacolul. 

Măsura în care textul sorescian răspunde, prin situaŝiile concrete tematice acestor trăsături 

ale teatrului absurdului este dată de fiecare piesă în parte
53

. În trilogia Setea muntelui de 

sare,atît conflictul, cît și evoluția personajelor conturează tema absurdului. Personajele-unice 

                                                             
45 Laurențiu Ulici, Nobel contra Nobel: Propuneri, prezentări, antologie, București, Editura Cartea 

Românească, 1988, p. 8. 
46 Livius Petru Bercea, op. cit., p. 63. 
47 Valentin Silvestru, Cu Marin Sorescu, dramaturgul [interviu], în revista România literară, nr. 7/1976, p. 4. 
48Ibidem. 
49

 Ibidem, p. 5. 
50 Nicolae Manolescu, Istoria literaturii române pe înțelesul celor care citesc, Pitești, Editura Paralela 45, 2014, 
pp. 233-234. 
51Marian Popescu, op. cit., p. 65.  
52Ibidem. 
53Livius Petru Bercea, op. cit., p. 66. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

981 
 

981 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

- Iona, Paracliserul, Irina - trăiesc în lumi potrivnice și înfruntă situații-limită, încercînd să le 

modeleze în acord cu propria lor conștiință. Mai mult decît atît, eroii sorescieni se manifestă 

asemenea unor veritabili luptători, căutînd nepotolit o explicație, un sens, o cale de ieșire din 

starea de anormalitate
54

. În permanență singuri, de la început într-un „spațiu închisŗca într-

un spațiu originar
55

, primesc apropierea oricărui alt personaj doar pentru a le întări statutul de 

„străinŗ în propria lume. Solitudinea personajelor presupuneşi soluŝii conforme cu propria lor 

stare
56

. Spintecînd o infinitate de burți de chituri, înțelege că nu aceasta este soluția 

salvatoare, ci spintecarea propriei burți. Sisifica muncă a Paracliserului se realizează în totală 

singurătate (neavînd cu cine comunica). În definitiv, pentru ca opera să fie  desăvîrșită 

necesită singurătate, or prezența paznicului surd (văzut ca un instrument al răsturnării 

sistemului de valori, al ruinării) impiedică, cel puțin aparent, înfăptuirea. Irina, protagonista 

din Matca, este reprezentanta personajului general-uman care asumă responsabilități în 

opoziție cu climatul social al timpului. Rămîne să privegheze agonia şi sfîrşitul Moşului, 

naşte singură, împotriva legilor firii care cer să-ŝi fie cineva în preajmă în asemenea 

momente (Momîile aparŝin unei alte lumi), acceptă sacrificiul suprem ca pruncul nou-născut 

să-şi poată continua drumul omenescului
57

. Chiar dialogul (ca element verbal) este cel care 

relevă pericolul de a trăi singură sfidînd stihiile. 

S-a observat că, apelînd la mitIona este unul din puŝinele texte dramatice româneşti 

apte să resuscite interesul pentru poezia de o vechime milenară în cultura europeană, a 

tragicului în teatru
58

. Din aceeași perspectivă, Iona, alături de Paracliserul, Matca, Pluta 

Meduzei şi Există nervi apare acum ca o contribuŝie de marcă la configurarea, prin faptul de 

artă a mitologiei omului contemporan, altfel decît fusese ea acreditată de expresionism în 

dramă şi de către teatrul absurdului
59

. Prin trilogia Setea muntelui de sare inițiază în teatru 

un curent ce își dorește afirmarea mitului raționalității integrale
60

. Iona readuce atmosfera 

tragediei antice prin reafirmarea încrederii în valorile create de lumea spirituală. Izolarea 

voluntară a Paracliserului surprinde tot o expresie a mitologicului. Sacrificiul său, arderea 

sus întru desăvîrșirea operei („înnegrireaŗ pereŝilor catedralei), nu este nimic altceva decît 

simbolul sacrificiilor ritualice săvîrșite în illo tempore spre a se mulțumi sau implora 

divinitatea tutelară.  Eugen Simion observa bogăția simbolurilor: faptele paracliserului au un 

sens înalt, zidurile afumate trimit la muncile deliberat dificile ce sunt făcute pentru a istovi o 

dorință aprigă de creație, paracliserul se supune unui subtil canon pentru a asigura, prin 

sacrificiu, o istorie, o tradiŝie unui obiect prin el însuşi simbolic (catedrala), tradiŝie care să-i 

certifice durata şi durabilitatea
61

. Paracliserul îmbogățește tabloul cu simbolul eliberării 

spirituale prin creație (cu trimitere imediată la mitul Meşterului Manole), iar prin interogație, 

neliniște, zbaterea metafizică se atinge tensiunea psalmilor arghezieni
62

. Creația își asigură 

unicitatea și prin gestul paznicului mut care începe să strice schela în momentul finalizării 

operei paracliserului. Matca propune o poveste, aparent simplă, însă plină de simbolistică. 

Elementul primordial (apa) domină. Matca eternă, matrice generatoare de viață, mama ocupă 

prim-planul piesei. Două repere fundamentale, nașterea și moartea, o guvernează. Criticul 

Livius Petru Bercea propune receptarea piesei drept o naştere din nou după potop, simboizat 

                                                             
54 Romulus Diaconescu, Condiția umană în dramaturgia postbelică, Craiova, Editura Scrisul Românesc, 2001, 

p. 146. 
55Eugen Simion, op. cit., p. 307. 
56Livius Petru Bercea, op. cit., p. 66. 
57

Ibidem. 
58 Marian Popescu, op. cit., p. 11. 
59 Ibidem. 
60 Livius Petru Bercea, op. cit., p. 69. 
61 Eugen Simion, Teatrul lui Marin Sorescu (II). Fragmente critice, în revista Luceafărul, nr. 5/1975, p.7. 
62 Romulus Diaconescu, op. cit., p. 139. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

982 
 

982 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

de furia dezlănŝuită a apelor
63

, omulîncercîndu-și mereu energia spirituală pentru 

străpungerea spațiului închis
64

,ultima piesă a trilogiei reprezentînd cheia de boltă a 

întregului sistem dramaturgic conceput de Marin Sorescu
65

. 

Prin trimiterea permanentă a legăturilor cu pămîntul natal, piesele cu tematică istorică 

acoperă o altă zonă plină de semnificații. Desprinzîndu-și rădăcinile din solul originar, Radu 

cel Frumos și Mahomed din Răceala se convertesc în străini departe de acesta. Pentru Vlad, 

din A treia ŝeapă, Marin Sorescu optează pentru o altă soluŝie simbolică: drama ambiguităŝii 

cruzimii, îndeplinită în perimetrul autorităŝii monarhice absolute şi legitimată prin raŝiuni 

superioare de stat. Ŝeapa din mijloc e ŝinută „goalăŗ tot din raŝiuni supreme: oricine greşind, 

poate să-i devină obiect de utilizare. O face însuşi voievodul, în final, cînd, simbolizînd 

calvarul, îşi aplică sieşi pedeapsa care i-a generat numele
66

. 

Formula dramatică, stilul, conflictul, dar și limbajul dau dramaturgiei lui Marin 

Sorescu nota de modernitate. Din perspectiva soluționării conflictului, piesele soresciene pot 

fi grupate în două categorii. În prima, piesele trilogiei Setea muntelui de sare aduc în prim-

plan personaje aflate în situații-limită care nu se conformează comunului, imediatului, luînd 

atitudine. Conflictul este de cele mai multe ori intrinsec, cu Sinele. Toate personajele aspiră 

la metamorfozări fundamentale: Iona decide să ia totul de la capăt (gestul suprem de a-şi 

spinteca burta înseamnă, de fapt, o re-naştere), Paracliserul îşi asumă responsabilitatea vinei 

întregii omeniri care nu mai calcă pragul catedralei şi purcede la afumarea pereŝilor ei ca un 

gest progresiv al cunoaşterii. Preŝul plătit primează ŕ el va deveni un nou demiurg. Irina din 

Matca este purtătoarea semnificațiilor regenerării şi ale continuităŝii într-o lume aflată în 

primejdie (diluviul). Trilogia este închinată, cum spunea însuşi autorul unor personaje 

singure, avînd de înfruntat experienŝe fundamentale, de cunoaştere, autocunoaştere şi 

năzuinŝă spre perfecŝiune
67

. Specificitatea conflictului ar putea fi dată de situaŝiile-limită în 

care se află personajele lui Marin Sorescu
68

. 

Nici piesele „istoriceŗ (Răceala și A treia țeapă) ale lui Marin Sorescu nu corespund 

conceptului clasic de piesă de teatru. Acest lucru îl găsim asumat chiar în paginile Caietului-

program al premierei piesei Răceala, unde se rezumă în special opțiunile autorului privitoare 

la selecția de fapte sau la tehnica dramaturgică. Meritul lui Sorescu este că în aceste piese 

„istoriceŗ renunŝă la deghizare şi ceea ce din punct de vedere istoric e un anacronism devine 

calitate: personajele vorbesc şi se comportă nu ca ieri, ci ca azi. Convenŝia istorică e dusă la 

limită, adică la parodia ei69. Este exprimată convingerea că teatrul lui Marin Sorescu este un 

teatru modern în sens „europeanŗ, care prin arhitectura dramatică face trecerea la un teatru de 

esență. În favoarea acestei judecăți de valoare este făcută trimiterea la cheile pentru labirint 

ale lui Marian Popescu, care vedea în tipologia conflictului, timpul dramatic, nivelul istoric, 

existenŝial al personajului, limbajul dramatic
70

, nodale elemente ale construcției dramatice. 

De aici caracterul de desen geometric, de construcŝ ie a unui univers în care drumurile 

personajelor, paralele, întretăiate sau neregulate sunt atrase de „centrulŗ labirintului 

străbătut, acel loc al piesei în care dramaturgul proiectează lumina cea mai clară a raŝiunii 

sale, a tuturor componentelor sensibilităŝii şi fanteziei sale
71

.Marian Popescu susține că acest 

„centruŗ reprezintă un „deznodămîntŗ (în sensul său) al desfacerii nodului compus din liniile 

trasate de evoluŝiile personajelor, dar şi de un efect, un şoc, resimŝit de public în impactul cu 

                                                             
63 Livius Petru Bercea, op. cit., p. 70.  
64 Romulus Diaconescu, op. cit. p. 159. 
65 Marian Popescu, op. cit., pp. 69-70. 
66

 Livius Petru Bercea, op. cit., p. 70. 
67 Marin Sorescu în revista Teatrul, nr. 9/1973. 
68Ibidem. 
69 Ion Bogdan Lefter, art. cit., pp. 44-45. 
70 Marian Popescu, op. cit., p. 11. 
71Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

983 
 

983 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

o totalitate, un ansamblu care pare să fi devenit brusc vizibil, după ce fusese doar 

întrezărit
72

. 

Panoplia recenziilor, cronicilor, articolelor, studiilor, capitolelor de istorie literară 

contemporană demonstrează  aprecierea operei sale dramatice. Importanța teatrului lui Marin 

Sorescu este girată de cei mai importanŝi istorici ai literaturii, critici literari, oameni de teatru: 

Eugen Simion, Nicolae Balotă, Fănuş Băileşteanu, Virgil Brădăŝeanu, Nicolae Ciobanu, 

Valeriu Cristea, Ovid S. Crohmălniceanu, Gabriel Dimisianu, Gheorghe Grigurcu, Mircea 

Iorgulescu, Dumitru Micu, Lucian Raicu, Vladimir Streinu, Cornel Ungureanu ș.a. Adîncurile 

textelor sale sunt valorizate în numeroase antologii, culegeri, volume colective de la noi și din 

străinătate. 

Primul care intuiește forța de sugestie a dramaturgiei în sens nou a lui Marin Sorescu 

este Eugen Simion, care vede în Iona, Paracliserul şi Matca, opere dramatice în sensul nou 

pe care îl dau termenului scriitorii moderni de genul Beckett sau Ionescu: o căutare 

spirituală
73

, cu teme similare direcției existențialiste (pînă la un punct), existînd însă o netă 

delimitare prin aceea că Marin Sorescu nu face din moarte o problemă fundamentală şi nu 

caută în absurd o eternă soluŝie de salvare
74

. De aceeași părere este și Nicolae Manolescu. 

Acesta remarcă sfărîmarea legilor teatrului naturalist și a convențiilor de limbaj
75

,subliniind 

faptul că dramaturgul român preia din literatura absurdului concepția arhitectonică și a 

limbajului, dar fără finalitatea lor din literatura occidentului
76

. 

Piesele sunt căutări, tușa fiind dată de evoluția spirituală a protagoniștilor. Se caută 

drumul, cel interior, care îi va conduce la o ieşire conformă propriei opțiuni. Lipsa libertății  

generează această călătorie interioră, în fapt, o pertractare a conştiinŝei, o punere față în față 

cu Sinele. Simboluri ale prizonieratului, Iona și Paracliserul experimentează evadarea din 

starea de conformism, nefavorizantă dezvoltării spirituale depline. Circumstanțele ce 

primejduiesc individul cu aspirații spirituale sunt comunele prejudecăți, convențiile, falsa 

existență, convenția socială a timpului. Iona vrea să renască cu voința obsesivă celui ce alege 

să-și înfrunte destinul și să-și asume re-dimensionarea existenței libere. Ideea demitizării 

străbate întreaga scriitură soresciană şi, fără îndoială, nu lipseşte nici din teatrul său istoric. 

Astfel, piesele de inspiraŝie istorică, Răceala şi A treia ŝeapă devin parabole, asemenea celor 

dintrilogia Setea muntelui de sare. Teatrul propriu-zis al „absurduluiŗ (Pluta Meduzei, Există 

nervi, chiarşi Lupoaica mea, deşi considerate inferioarecelorlalte), menține apetența pentru 

parabolă, ca şi stilul dialogului spiritual, ingenuu sau ironic, cu permanentă atracție pentru 

parodie. Pe lîngă procedeele tehnice - structura dedalic spaŝial-temporală a scriiturii, 

impersonalitatea, decronologizarea, abolirea intrigii
77

, -cel mai semnificativ este din punctul 

de vedere al problematicii general-umane procesul de edificare a unei mitologii proprii 

omului modern, în care singurătatea, lipsa sensului, „zeul ascunsŗ, incomuni cabilitatea, 

tragicul derizoriului sunt cîŝiva topoi de largă audienŝă în arta occidentală78. Pentru estetica 

secolului al XX-lea, teatrul e una din marile şanse de a reprezenta conceptul de 

operădeschisă prin ambiguitate, instaurarea mai multor linii simbolice, care adesea, se 

interferează
79

. 

Marin Sorescu a fost- şi este şi post-mortem- un poet important, un dramaturg 

important, un critic literar important, un traducător important, un prozator (destul de)  

                                                             
72Ibidem. 
73 Eugen, Simion, op. cit.,p.305. 
74Ibidem. 
75

 Nicolae Manolescu, Un teatru al speranței (Marin Sorescu, Setea muntelui de sare), în România literară, nr. 

4/1975, p. 6. 
76Ibidem. 
77 Livius Petru Bercea, op. cit., p. 89. 
78 Marian Popescu, op. cit., p. 245. 
79 Emannuel Jacquart, Le Théître de dérision, Paris, Gallimard, 1998, pp. 105-106.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

984 
 

984 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

important, un publicist important. Urmînd exemplul lui G. Călinescu, s-a manifestat ca un 

scriitor complet, plimbîndu-şi mâna de virtuoz pe întreaga claviatură a genurilor literare. 

Niciun alt autor român de azi nu mai are o asemenea mobilitate artistică şi intelectuală
80

. Fie 

că ne referim la trilogia Setea muntelui de sare (Paracliserul, Matca, Iona), fie că avem în 

vedere piesele istorice (Răceala, A treia ŝeapă), înŝesate cu aluzii politice, omul-lume îşi 

trăieşte Ŕ monologînd Ŕ captivitatea, limitele, alienarea, claustrarea, însingurarea, încercînd o 

evadare din spaŝiul carceral, plonjînd în metaistorie, dar pe fundament biblic. Deşi suntem în 

plin absurd, formula soresciană cochetînd cu anti-teatrul, rezolvarea comică se insinuează în 

pofida tragismului: personajelor deși aflate în situații-limită, nu li se șterge de pe „buzeŗ 

surîsul
81

 (în Matca bunăoară, Irina, însărcinată, „rîde de potopŗ, prefigurînd regenerarea). 

Dramaturgia soreciană aduce în prim-plan inedite modalități de expresie, demonstrînd prin 

viziune și prin concepție vigoarea unui univers dramatic armonios. Marin Sorescu este singur 

(şi) printre dramaturgi, aşa cum îi plăcea să se considere între poeŝi. Poezie, teatru, proză, 

critică literară, literatură pentru copii, traducere, eseistică, publicistică, memorialistică, chiar 

pictură sunt domeniile în care măiestria lui Marin Sorescu este de domeniul evidenței.  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Andreescu, Mihaela, 1983,  Marin Sorescu. Instantaneu critic, București: Editura 

Albatros. 

Băileșteanu, Fănuș, 1998, Marin Sorescu. Studiu monografic, București: Editura 

Steaua      Procion.  

Bercea, Livius Petru, 2007, Ieșirea din canon. Literaturizare și simbol mitic în teatrul 

românesc                                       contemporan, Timișoara: Editura Hestia. 

Camus, Albert, 1994, Mitul lui Sisif, București: Editura RAO. 

Cap-Bun, Marina, 2009/2014, Literatura română sub semnul modernității, București: 

Editura Universitară.    

Ceuca, Justin, 2002, Evoluția formelor dramatice, Cluj-Napoca: Editura Dacia. 

Chifor, Valentin, 1996, Caleidoscop critic, Oradea: Editura Cogito. 

Cristea, Valeriu, 1987, Fereastra criticului, București: Editura Cartea Românească. 

Diaconescu, Romulus, 1983,  Dramaturgi români contemporani, Craiova: Editura 

Scrisul Românesc. 

Diaconescu, Romulus, 2001, Condiția umană în dramaturgia postbelică, Craiova: 

Editura Scrisul Românesc. 

Gînscă, Crenguța, 2002, Opera lui Marin Sorescu, Pitești: Editura Paralela 45. 

Jacquart, Emannuel, 1998, Le Théître de dérision, Paris:  Gallimard. 

Manolescu, Nicolae, 2014, Istoria literaturii române pe înțelesul celor care citesc, 

Pitești: Editura Paralela 45. 

Popescu, Marian, 1986, Chei pentru labirint. Eseu despre teatrul lui Marin Sorescu și 

D.R. Popescu, București: Editura Cartea Românească.  

Popescu, Radu, 1974, Cronici dramatice, București: Editura Eminescu. 

Simion, Eugen, 1978, Scriitori români de azi, vol. I, București: Editura Cartea 

Românească.  

Steiner, George, 2006, Moartea tragediei, tradusă de Rodica Tiniș, București: Editura 

Humanitas. 

Ștefan, Liana, 1999,  Puterea cuvîntului: Teatrul Ŕ monolog la Marin Sorescu și D. R. 

Popescu, București: Editura Didactică și Pedagogică. 

                                                             
80 Alex Ştefănescu, La o nouă lectură: Marin Sorescu, în revista România literară, nr 48/ 2001. 
81 Nicolae Manolescu, art. cit., p. 9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

985 
 

985 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

 Ulici, Laurențiu, 1988, Nobel contra Nobel: Propuneri, prezentări, antologie, 

București: Editura Cartea Românească. 

Vodă Căpușan, Maria, 1993, Marin Sorescu sau despre tînjirea spre cerc, Craiova: 

Editura Scrisul Românesc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:08:52 UTC)
BDD-A30565 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

