
 

818 
 

818 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

ABOUT ORDEAL BY LABYRINTH IN POLAND BEFORE AND AFTER 1990 
 

Magdalena Filary 

PhD Student, University of Craiova 
 

 
Abstract:The first text related to the Eliade's book «Ordeal by Labyrinth» appeared in Poland in 

1989, it was an essay titled «Between chance and necessity. Life as an ordeal by labyrinth» (Miedzy 
przypadkiem a koniecznością. Życie jako prñba labiryntu) signed by Ireneusz Kania. The Polish 

exeget wanted to pay attention of the reader to two things: the first one was the specific way in which 

Eliade looks at his way of life. The second thing was a philosophical attitude of Eliade with a priori 

character that gives meaning to the methodology used in his scientific research, called 
antireductionism. 

In 1992 appears a review written by Andrzej Miś in the magazine «Przegląd Filozoficzny-Nowa 

Seria». Here the Polish philosopher makes three main remarks: that hermeneutical researches can 
and should have critical and demystified functions, about the presence of the sacred in contemporary 

culture. The third remark made by Miś refers to old mythical images that disappeared, not because 

they have been forgotten but for various objective reasons. 

 
Keywords: exegesis, Eliade, Polish reception, hermeneutics 

 

 

I. Introducere 

 

Dosarul postcomunist de receptare a operei ştiinŝifice a lui Mircea Eliade poate fi 

structurat în funcŝie de nucleele ideatice, metodologice şi tematice care au suscitat cel mai 

mare interes în rîndul exegeŝilor polonezi. Nu există o schimbare propriu-zisă de paradigmă 

în evaluarea metodelor lui Eliade sau în interpretarea conceptelor sale centrale Ŕ sacru, mit, 

rit, simbolism religios, homo religiosus. Putem vorbi, mai degrabă, chiar de o continuitate în 

acest sens. Schimbarea constă în posibilitatea unei analize libere a contextelor, a concepŝiei 

despre omul complet (diametral opusă omului marxist). De altfel, nu mai poate fi vorba nici 

de autocenzura care apărea în mod reflex sau conştient la exegeŝii de dinainte de 1989. 

Exegeza poloneză are, după 1989, posibilitatea perspectivelor de ansamblu, fapt posibil şi 

datorită receptării care se formase timp de trei decenii. 

Au apărut, cum era firesc, şi nume noi, dar au rămas în activitate şi intelectualii care îl 

introduseseră, propriu-zis, pe Eliade în cultura polonă. 

II. Încercarea labirintului înainte de 1990 (Ireneusz Kania
1
) 

Ireneusz Kania a scris eseul intitulat Między przypadkiem a koniecznością czyli życie jako 

«prñba labiryntu»/ Între întîmplare şi necesitate, deci viaŝa ca «o încercare a labirintului», care a 

                                                             
1 Ireneusz Kania (n. 1940) este  traducător polonez şi poliglot. A tradus numeroase cărŝi din mai multe limbi, 

mai ales cele romanice şi asiatice. Din 1977 se ocupă de traduceri, începând ca traducător de portugheză. A 

terminat studii din domeniul filologiei romanice la Universitatea Jagiellonă din Cracovia unde a şi ŝinut cursuri 

despre traducere literară. Eseist, specialist în budism şi cabala . Autor al unor lucrări despre Tibet, publicate în 

Polonia, SUA, India, China, Ungaria şi România. În anul 2001 a publicat o culegere de eseuri intitulată Ścieżka 

nocy/ Poteca nopŝii în care a dedicat cîteva texte celor mai eminenŝi intelectuali români, printre care lui Eliade. 
În 1995 a primit Premiul PEN Club-ului Polonez pentru traducerea literaturii străine în limba polonă. În 1999 i 

s-a acordat premiul „Cartea Lunii din Cracoviaŗ pentru volumul despre canonul Thervada în budism intitulat 

Muttavali. Księga wypisñw starobudddyjskich. Printre scriitori pe care i-a tradus se numără, printre alŝii: 

Umberto Eco, Mircea Eliade, Robert Graves, Jack London, Constantin Noica. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:11 UTC)
BDD-A30546 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

819 
 

819 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

apărut ca postfaŝă la traducerea în poloneză a cărŝii Promisiunile echinocŝiului, publicată la 

Wydawnictwo Literackie din Cracovia în 1989. 

Kania scrie, în postfaŝa cărŝii Promisiunile echinocŝiului, că Eliade a prezentat 

înpaginile acesteiacesteia, plastic şi viu, chiar dacă fragmentar, peisajul vieŝii culturale 

româneşti din perioada interbelică, care se arată surprinzător de bogat, dacă ŝinem cont de un 

start foarte greu al României după Primul Război Mondial (1914-1918) şi de unele 

evenimente istorice asemănătoare situaŝiei altor ŝări din Europa, inclusiv Polonia.
2
 Această 

cultură rurală a dat naştere unor personalităŝi mari, precum G. Enescu, C. Brîncuşi, E. 

Ionesco, E. Cioran, Urmuz şi Eliade, fără de care, conform lui Kania, Europa ar fi fost mult 

mai săracă. 

Kania vrea să atragă atenŝia cititorului asupra două lucruri: primul este felul specific în 

care Eliade priveşte drumul său de viaŝă. El îl vede ca „o călătorie prin labirintŗ, „o încercare 

cu caracter de iniŝiereŗ, aplicînd la acesta consecvent hermeneutica în raport cu evenimente 

din domeniul religiei. A dat expresie acestuia în volumul de conversaŝii cu Cl.-H. Rocquet, 

intitulat Lřepreuve du labyrinthe, publicat în 1987, şi mult mai înainte în Jurnalele sale
3
. 

Al doilea lucru se referă la ceea ce filozoful polonez Leszek Kołakowski
4
 numeşte 

„hotărîrea filozoficăŗ a lui Eliade, şi anume o atitudine filozofică cu caracter apriori, care dă 

sensul metodologiei lui pe care o foloseşte în cercetările sale ştiinŝifice, numită 

antireducŝionism. Aceasta nu este de acord nici cu Durkheim, nici cu Malinowski, Frazer, 

Lévi-Strauss sau Freud.  

Mai departe, Kania se concentrează asupra celor două teme din titlu, şi anume motivul 

„călătoriei prin labirintŗ şi, legat de el, motivul „încercărilor de iniŝiereŗ, care se repetă des în 

istoria tuturor civilizŝiilor şi culturilor, şi mai ales a religiilor, existînd şi în literatură. Kania îl 

plasează pe Eliade printre cei mai eminenŝi cunoscători ai problematicii de iniŝiere, aceasta 

apare în diferită măsură în aproape toate lucrările lui Eliade, şi nu numai în cele teoretice, de 

ştiinŝa religiilor sau etnografice, ci şi în beletristică. În majoritatea acestor lucrări se poate 

găsi motivul de iniŝiere, de exemplu în nuvelele Şarpele, Pe strada Mîntuleasa,Tinereŝe 

fărătinereŝe, Dayan, în romanul Forét interdite şi altele. Kania spune că, după o lectură mai 

profundă a acestor lucrări, avem aproape siguranŝa că problematica de iniŝiere constituie una 

din principalele preocupări ale lui Eliade. Structura experienŝei de iniŝiere o regăseşte Eliade 

în viaŝa fiecărui om, dar mai ales în viaŝa proprie
5
.  

Kania recunoaşte că, citind memoriile lui Eliade, putem avea impresia că acesta, aplecîndu-

se asupra vieŝii sale ca s-o analizeze cu imparŝialitate pe care o dă, printre altele, distanŝa de timp, 

de fapt încearcă să pătrundă sensul şi secretul ei. Cel mai conştient de acest lucru este însuşi 

Eliade în calitate de cercetător al sacrului, care la fel este, în esenŝa sa, ceva paradoxal, pentru că 

uneşte diferite contrarii. Lui Kania i se pare că putem doar să conturăm structura acestui paradox, 

să distingem principalele lui elemente şi să arătăm legătura lor reciprocă. De asemenea, a 

remarcat faptul că în poveştile lui Eliade, unde autorul comentează diferite întîmplări din viaŝa sa, 

găsim des cuvinte, precum „trebuia să am această experienŝă că să..., „trebuia să trec prin acesta 

ca să...ŗ, care ne spun despre iminenŝa a ceea ce ni se întîmplă în viaŝă, dar şi despre scopul 

acesteia Ŕ toate aceste întîmplări devin necesare pentru dezvoltarea noastră spirituală. Kania 

spune mai departe că această iminenŝă o resimŝim des într-un mod dramatic, de exemplu, un 

astfel de moment din memoriile lui Eliade este atunci cînd acesta ia decizia care îi schimbă 

radical viaŝa, de a o părăsi pe Sorana şi de a rămîne cu Nina Mareş. Asftel încît viaŝa unui om i se 

                                                             
2
 Ireneusz Kania, „Między przypdkiem a koniecznością czyli życie jako «prñba labiryntu»ŗ, postfaŝă la Les 

promesses de lřéquinoxe ,traducere de Ireneusz Kania, Cracovia, Wydawnictwo Literackie, 1989, p. 297. 
3 Mircea Eliade, Fragments dřun Journal, Gallimard, Paris, vol. 1, 1980, vol. 2, 1981. 
4 Leszek Kołakowski, Prefață la Mircea Eliade Tratat de  istorie a religiilor, traducere de Krzysztof Środa, 

Varşovia, Editura Książka i Wiedza, 1966, p. 12. 
5 Ireneusz Kania, Między przypadkiem a koniecznością czyli życie jako „prñba labiryntuŗ, p. 299. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:11 UTC)
BDD-A30546 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

820 
 

820 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

arată drept ceva necesar şi întîmplător, pentru că ar putea fi cu totul altfel, iar această coincidenŝă 

este un paradox pentru mintea umană. Kania adaugă că paradoxul vieŝii umane este şi paradoxul 

fiecărei fiinŝe perceptibile empiric. Este foarte greu să înŝelegem această contradicŝie fără de a 

cădea în hybris
6
 sau nihilism

7
. Dar acest drum „de iniŝiereŗ are sensul lui, în care crede profund şi 

fără îndoială Mircea Eliade.  

De asemenea, Kania observă că Eliade contemplă întîmplările din viaŝa sa prin prisma 

conceptului indian de karma prin care fiecare acŝiune Ŕ fizică sau spirituală Ŕ are în mod 

inevitabil o urmare. Această credinŝă, în sensul mîntuitor al călătoriei umane, aminteşte de 

personajul din romanul lui Goethe, şi anume de Wilhelm Meister. 

Kania explică geneza antireducŝionismului lui Eliade ca o atitudine filozofică şi a 

anistorismului ca o metodă a lui de cercetare. În primul rînd, privirea miracolului vieŝii ca 

hierofanie, adică manifestarea sacrului în lume, iar în al doilea rînd, conştientizarea 

ireductibilităŝii acesteia. Kania dă exemplu de un alt antireducŝionist, şi anume Auguste Comte
8
, a 

cărui atitudine intelectuală este similară cu ceea a lui Eliade. Acest fapt i se pare frapant pentru 

Kania, mai ales că cei doi au trăit în diferite vremuri. Totuşi, sursa acestei asemănări o regăseşte 

în cuvintele profesoarei Barbara Skarga
9
 care a tradus în polonă cartea lui Comte intitulată 

Discours sur l'ensemble du positivisme, unde scrie următoarele despre autorul sus menŝionat:  

„... în opinia lui, reducŝia chiar celor mai apropiate elemente în comparaŝie este 

imposibilă (...), lumea este diversificată calitativ. Există o prăpastie între cel mai simplu 

organism şi cristal. De aceea nu este posibilă reducerea unei ştiinŝe la alta. Fiecare are 

specificul ei, care cercetează fenomenele sui-generis. 

Nu există nicio îndoială că ultima teză căreia i-a fost fidel totdeauna Comte, s-a născut 

sub influenŝa studiilor biologice. Aceasta a constituit generalizarea tezei pe care o proclamau 

vitaliştii.ŗ.
10

 

În opinia lui Kania, această analogie făcută de prof. Skarga este foarte explicită. Ne 

arată fascinaŝia amîndurora, atît a lui Comte, cît şi a lui Eliade, de fenomenul vieŝii care a stat 

la baza concepŝiei filozofice şi care au prejudiciat alegerea metodologiei. La Eliade această 

fascinaŝie a fost îmbogăŝită cu privirea miracolului vieŝii ca hierofanie, ceea ce a dat 

răspunsul la cea mai profundă şi ireductibilă nevoie a omului, şi anume nevoia de 

transcendenŝă. 

III. Încercarea labirintului după 1990 (Andrzej Miś
11

) 

Recenzia acestei cărŝi făcută de Andrzej Miś a apărut în revista „Przegląd Filozoficzny 

Ŕ Nowa Seriaŗ (1992, R. I, Nr. 4). 

                                                             
6Hybris Ŕ mândrie nemăsurată a unui individ, supraapreciere a forŝelor şi libertăŝii sale în confruntarea cu 

destinul (considerate ca surse ale tragicului în teatrul antic). 
7 Nihilism Ŕ modalitate de gândire specifică oricărei doctrine filosofice care îşi propune negarea radicală a unui 
sistem de valori, respectiv negarea oricărei credinŝe. Termenul, introdus la sfîrşitul secolului al XVIII-lea , cu 

ocazia polemicilor îndreptate împotriva criticismului kantian şi a idealismului, a fost extins pentru a denumi 

orice filozofie care tinde să nege posibilitatea cunoaşterii realităŝii şi să susŝină caracterul nefondat al eticii 

tradiŝionale; atitudine de negare absolută. 
8 Auguste Compte (1798-1857) a fost un sociolog şi filosof francez, fondatorul teoriei pozitivismului. 
9 Barbara Skarga (1919-2009) a fost profesor polonez de filozofie la Academia Poloneză de Ştiinŝă (PAN). 

Laureată a Ordinului Vulturul Alb, cea mai prestigioase decoraŝie a Poloniei, acordată pentru meritele ei, 

precum şi multor premii cu caracter literar şi ştiinŝific. Principalele domenii de cercetare ale Barbarei Skarga au 

fost: epistemologie, ontologie, etică. Autoare a numeorase cărŝi despre filozofie, pozitivism, metafizică, printre 

care Kłopoty intelektu. Między Comte'em a Bergsonem/Problemele intelectului. Între Comte şi Bergson (1975). 
10 Introducere la Auguste Comte, Discours sur l'ensemble du positivisme, traducere Barbara Skarga,Varşovia, 
Editura PWN, 1973, p. 28. 
11 Andrzej Miś - este istoric polonez al filozofiei, specialist în domeniul istoriei filozofiei contemporane şi 

metodologiei filozofiei. Se ocupă atît de istoria filozofiei europene, cît şi de cea din afara Europei. Este profesor 

la Catedra de Istorie a Filozofiei Contemporane din cadrul Universităŝii din Varşovia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:11 UTC)
BDD-A30546 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

821 
 

821 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Cartea Încercarea labirintului. Convorbiri cu Claude-Henri Rocquet a apărut în 

Polonia în 1992, la Editura Sen din Varşovia, în traducerea lui Krzysztof Środa
12

 

Încă de la începutul recenziei, Miś îşi exprimă o părere pozitivă despre aceasta, 

considerînd convorbirea lui Mircea Eliade cu Claude-Henri Rocquet ca una interesantă, în 

care se vorbeşte nu numai despre sentimente, oameni cunoscuŝi, impresii din călătorii etc., 

dar şi despre probleme ale unei anumite discipline ştiinŝifice
13

. De asemenea, Miś subliniază 

că Eliade, în timpul întregii vieŝii sale, scria note autobiografice, o parte din ele au fost 

publicate. Cele mai importante sunt traduse şi în poloneză: jurnalul din anii 1907-1937 cu 

titlul Zapowiedź rñwnonocy, din anii 1937-1960 cu titlul Świętojańskie żniwo, două volume 

din Fragment dřun journal cu titlul Religia, literatura i komunizm. Dziennik emigranta/ 

Religie, literatură şi comunism. Jurnalul emigrantului (1945-1969) şi Moje życie/ Viaŝa mea 

(1941-1985). Miś spune că Încercarea labirintului nu este însă încă o poveste autobiografică 

a lui Eliade. De fapt, el vorbeşte despre familia sa şi mediul în care a crescut, despre sejurul 

în India, activitatea la universitate şi cea diplomatică, despre sejurul la Chicago şi Paris, dar 

vorbeşte şi despre multe probleme metodologice ale cercetărilor sale. Miś consideră că cea 

mai interesantă parte a cărŝii sunt reflecŝiile asupra sensului general al cercetărilor 

hermeneutice ale lui Eliade şi aceasta constituie obiectul recenziei lui.  

Se ştie că pentru Eliade scopul cercetărilor hermeneutice a fost nu numai unul cognitiv, 

ci şi practic, existenŝial: „Cititorul care înŝelege, de exemplu, simbolismul arborelui cosmic 

[…]. Încearcă atunci mai mult decît o bucurie intelectuală. El face o descoperire importnantă 

pentru viaŝa sa.ŗ
14

Hermeneutica descoperă lumea sacră a semnificaŝiilor şi valorilor 

transcendente, universale, obiective. Miś îl citează pe Eliade: „Istoricul religiilor este 

confruntat cu acest fenomen groaznic al desacralizării unui rit, sau al unui mister, sau al unui 

mit în care uciderea avea un sens religios. Este o regresie spre o etapă depăşită de mii de ani, 

dar această «regresie» nici nu-şi mai găseşte semnificaŝia spirituală anterioară, căci nu mai 

există valori transcendente. Oroarea este multiplicată …ŗ
15

 Singura salvare este în mîinile 

istoricului religiilor, „care restituie memoria oamenilor uituci şi care, prin această memorie, îi 

salvează.ŗ
16

 

Miś spune că o astfel de gîndire provoacă dubii. În primul rînd, nu este adevărat că 

sacrul a fost izgonit din lumea de astăzi. Într-adevăr, după cum spune cunoscutul teolog 

francez şi profesor al Institutului Catolic din Paris, Christian Duquoc, „în cursul istoriei apar 

structuri obiective, care nu mai sunt standardizate de religie, deci autonome. Aceste structuri 

sunt: ştiinŝa, tehnica, culturile şi filozofiile critice, date democratice politice, urbanizare, 

drepturile omului şi toleranŝa, schimburi internaŝionale între diferite culturi şi civilizaŝii.ŗ
17

 

Există şi teologia secularizării, ai cărei adepŝi vor să arate procesele moderne ale secularizării 

ca fiind complet justificate din punct de vedere religios. Istoricul polonez al filozofiei se 

întreabă dacă oare secularizarea, numită poetic de Max Weber „descîntarea lumiiŗ, este egală 

cu desacralizarea? Miś subliniază faptul că Eliade scria de multe ori despre prezenŝa sacrului 

în cultura contemporană, dar în Încercarea labirintului vorbeşte despre aceasta astfel încît că 

îl pune pe interlocutorul său în încurcătură, vorbind la un moment dat despre canibalism şi 

jertfele religioase umane. Eliade consideră că aceste ritualuri au avut un sens profund sacru: 

„Pentru azteci, sacrificiul uman avea sens, anume că sîngele victimelor omeneşti îl hrănea şi 

                                                             
12 Krzysztof Środa (n. 1959) este  scriitor, traducător, istoric al filozofiei. A lucrat la Institutul de Filozofie şi 

Sociologie din cadrul Academiei Poloneze de Ştiinŝe, a scris lucrarea de doctorat despre fenomenologia lui 

Edmund Hussler, laureat al Premiului Literar Gdynia în domeniul eseisticii. 
13

 Andrzej Miś, recenzie la L'épreuve du labyrinthe: entretiens avec Claude-Henri Rocquet, „Przegląd 

Filozoficzny Ŕ Nowa Seriaŗ (1992, R. I, Nr. 4), p. 203. 
14 M. Eliade, Încercarea labirintului, p. 55. 
15Ibidem, p. 54. 
16Ibidem, p. 80. 
17 C. Duquoc, Ambiguité des theologies de la sécularisation, Gembloux, 1972, pp. 23-24. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:11 UTC)
BDD-A30546 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

822 
 

822 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

întărea pe zeul-soare şi pe zei în general. Pentru soldatul S.S., nimicirea a milioane de oameni 

în lagăre avea şi ea un sens, şi chiar escatologic. El credea că reprezintă Binele împotriva 

Răului. La fel şi pilotul japonez. Se ştie ce era Binele pentru Nazism: omul blond, omul 

nordic, arianul pur… Iar restul erau încarnările Răului, ale diavolului. E o concepŝie aproape 

mani-heistă: lupta Binelui împotriva Răului Ŕ în dualismul iranian, orice credincios care 

omoară o broască, un şarpe, un animal demonic, contribuie la purificarea lumii şi la triumful 

Binelui. E uşor de închipuit că aceşti bolnavi sau aceşti pasionaŝi, aceşti fanatici, aceşti 

maniheişti moderni vedeau Răul încarnat în anumite rase, în evrei, în ŝigani. Sacrificarea lor 

cu milioanele nu era o crimă, deoarece ei încarnau Răul. Este exact acelaşi lucru pentru 

Gulag şi escatologia politică a marii eliberări comuniste; în faŝa ei stau duşmani care 

reprezintă Răul şi care stăvilesc triumful Binelui, triumful libertăŝii şi al omului etc. Toate 

acestea pot fi comparate cu aztecii: şi unii alŝii credeau că au justificare. Aztecii credeau că îl 

ajută pe zeul soarelui, naziştii şi ruşii credeau că realizează istoria.ŗ
18

 

După aceste cuvinte, Miś face a doua remarcă, şi anume că cercetările hermenutice pot 

şi ar trebui să aibă funcŝii critice, demistificate. Miś explică că pentru soldaŝii S.S. uciderea a 

milioane de oameni poate a avut un sens escatologic, dar aceasta nu înseamnă că sunt iertaŝi, 

sau că acest „sens escatologicŗ a fost unul definitiv
19

. O privire în trecut ar putea vedea mituri 

în care trăim în continuare, dar nu neapărat să le şi acceptăm. Înŝelegînd sensul lor am putea 

să ne eliberăm de ele. În Încercarea labirintului Eliade scrie că trebuie să „studiem nu numai 

canibalismul, dar, de pildă, şi experienŝa mistică; atunci ne dăm seama că sensul acestei 

grozăvii este dezvăluirea totalităŝii divine, totalitatea enigmatică, adică coincidenŝa 

contrariilor în viaŝă. Înŝelegem sensul acestui comportament religios şi totodată ştim că el nu 

este decît una din expresiile spiritului uman […] Dar cunoaştem foarte bine şi alte decizii: 

mistic, yoga, contemplarea… Ceea ce apără spiritul istoricului religiilor, condamnat într-un 

fel să lucreze pe aceste documente, este convingerea că aceste lucruri îngrozitoare nu 

reprezintă suma sau expresia perfectă a experienŝei religioase, ci numai o latură a ei, latura 

negativă.ŗ
20

 

A treia remarcă pe care o face Miś se referă la imagini mitice vechi care au dispărut nu 

din cauză că au fost uitate, ci din diferite motive obiective, astfel încît Miś spune că este 

îndoielnic faptul că după ce ne aducem aminte de ele, se vor actualiza. Drept exemplu vizita 

la Eliade a dr. Bôgers, descrisă în Fragment dřun journal la data de 5 aprilie 1967, în timpul 

căreia au discutat, printre altele, despre posibilitatea reintroducerii anumitor ritualuri, 

simboluri în conŝiinŝa creştină. Miś comentează că poate exista „credinŝă fără dimensiune 

simbolicăŗ, dar credinŝa de obicei este bazată pe trăiri religioase, şi atunci găseşte 

simbolistica adecvată în care aceste trăiri sunt obiectivizate. Iar simbolistica religioasă fără 

credinŝă este goală
21

.  

Miś spune că ne putem întreba dacă pentru însuşi Eliade cercetările lui au avut ca scop 

căutarea sacrului şi drumului de salvare sau el a fost un om credincios şi a dorit să-şi aprofundeze 

credinŝa şi s-o îmbogăŝească prin contactul cu alŝi zei? Istoricul polonez al filozofiei face referire 

la cuvintele lui Kant, citate de Eliade în Încercarea labirintului, şi anume: „… mi se pare cu totul 

imposibil, faptul de a ne închipui cum ar putea funcŝiona spiritul uman fără convingerea că există 

un real de natură ireductibilă în lume.ŗ
22

Absolutul este aici tratat ca un principiu necesar al 

raŝiunii. În alt loc Eliade spune: „Deja demult m-am hotărît să păstrez un fel de discreŝie cu 

                                                             
18

 M. Eliade, Încercarea labirintului, p. 54. 
19 H. Benisz, „Człowiek wobec problemu czasu i historiiŗ/Omul faŝă de problema timpului și istoriei, în revista 
Euhemer, Rocznik VIII, nr. 3(31), Varşovia, 1990, p. 205. 
20 M. Eliade, Încercarea labirintului, pp. 53- 54. 
21 H. Benisz, op.cit. 
22M. Eliade, Încercarea labirintului, p. 130. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:11 UTC)
BDD-A30546 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

823 
 

823 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

privire la ceea ce cred sau nu credŗ
23

.Miś se întreabă de unde vine interesul pentru sacru? Lectura 

memoriilor şi jurnalelor lui îi sugerează o astfel de ipoteză: el a fost un om obsedat de timpul 

trăcător şi de aceea a vrut să se ascundă în atemporalitatea miturilor. Un alt răspuns în opinia lui 

Miś ar putea fi cel dat de către însuşi Eliade, rezumînd Tratatul de istorie a religiilor, şi anume 

tinderea spre sacru este o căutare a autenticităŝii, deoarece în lumea zilnică, omul nu se poate 

regăsi cu adevărat. Miś spune că interpretarea concepŝiei lui Eliade în categoriile filozofice este 

justă, căci şi el s-a considerat filozof, iar dintre sistemele filozofice l-au interesat cel mai mult 

valorile metafizice: mai mult decît atît, a mărturisit că cel mai mult ŝinea la cititorii care erau 

filozofi. Conform lui Miś, aceasta ar putea fi o formulă care explică cel mai bine sensul 

cercetărilor lui Eliade: el este un filozof care doreşte să descrie situaŝia omului în lume şi 

consideră că omul de astăzi este rătăcit pentru că a pierdut contactul cu sfera sacrului. Astfel încît 

reîntoarcerea la vechile simboluri religioase i se pare lui Miś evidentă. Totuşi nu este convins de 

ceea ce scrie Eliade, şi anume „înŝelegerea valorilor religioase tradiŝionale este primul pas spre 

trezirea spiritualăŗ
24

. Pentru Miś este posibil ca însăşi încercarea de a înŝelege această tradiŝie să 

fie o valoare… De asemenea, Miś spune că dacă vom considera, după Eliade, că simbolul omului 

poate fi Odiseu, iar călătoria lui este o parabolă a vieŝii umane, trebuie să şi ŝinem minte că acest 

erou mitic a cunoscut în călătoria sa multe locuri străine, a văzut lucrurile despre care nici nu ştia 

că există şi de aceea s-a întors acasă mai bogat şi schimbat în interior
25

.  

 

IV. Concluzii 

 

Remarcăm, la finele acestui articol, că, receptarea operei lui Mircea Eliade în Polonia, 

în prima sa etapă, a avut ca sursă politica totalitară de dinainte de 1989 - cenzura comunistă 

jucînd un rol semnificativ în acest sens, atît prin intervenŝiile directe, cît şi prin autocenzura 

pe care a generat-o. După 1990, cultura polonă a început procesul de recuperare a valorilor 

umaniste, eludate timp de patru decenii şi jumătate de totalitarismul comunist, instaurat la 

finele celui de-al Doilea Război Mondial. Ideile savantului român au putut fi cunoscute de un 

public tot mai larg în forma lor completă, traducerile nemaifiind trunchiate. Nu mai putem 

vorbi nici despre supravegherea ideologică, de factură comunistă, a exegezei sale.  

 

BIBLIOGRAPHY 

Benisz, Henryk, „Człowiek wobec problemu czasu i historiiŗ, în revista Euhemer, Rocznik 

VIII, nr. 3(31), 1990. 

Duquoc, Christian, Ambiguité des theologies de la sécularisation, Gembloux, Editura J. 

Duculot, 1972. 

Eliade, Mircea, Încercarea labirintului, traducere de Doina Cornea, Cluj-Napoca, Editura 

Dacia, 1990. 

Eliade, Mircea, Fragments dřun Journal, Gallimard, Paris, vol. 1, 1980, vol. 2, 1981. 

Kania, Ireneusz, Między przypdkiem a koniecznością czyli życie jako «prñba labiryntu» [în:] 

Mircea Eliade, Les promesses de lřéquinoxe, traducere de Ireneusz Kania, Cracovia, 

Editura Wydawnictwo Literackie Krakñw, 1989 

Kołakowski, Leszek, Prefață la Mircea Eliade Tratat de  istorie a religiilor, traducere de 

Krzysztof Środa, Varşovia, Editura Książka i Wiedza, 1966 

Miś, Andrzej, Recenzie la L'épreuve du labyrinthe: entretiens avec Claude-Henri Rocquet 

„Przegląd Filozoficzny Ŕ Nowa Seriaŗ (1992, R. I, Nr. 4) 

Skarga, Barbara, Introducere la Auguste Comte, Discours sur l'ensemble du positivisme, 

traducere Barbara Skarga,Varşovia, Editura PWN, 1973. 

                                                             
23Idem, p. 114. 
24Ibidem, p. 58. 
25 H. Benisz, op.cit., pp. 206-207. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:11 UTC)
BDD-A30546 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

