
 

548 
 

548 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

THE LONELINESS OF ORPHEUS IN THE TWO LAST EUGÈNE IONESCO’S 
PLAYS 

 

Magdalena Indries 

Lecturer, PhD., University of Oradea 
 

 
Abstract:The two last Ionescořs plays, Man with bags and Journeys to the Realm of the Dead, have a 

rich mythological substrate. The myth of Orpheus is present between the lines. Even if the name of the 
famous poet is not specified, there are many elements of this myth, presents in the two plays. The 

modern Orpheus, a man alone, is travelling in a labyrinthine hell inside, looking for his own identity 

and for his mother. The own identity is very important, because the knowledge of oneřs self, which 

suppose loneliness, leads to the knowledge of the others and to the sense of his life. The quest of the 
mother is an attempt to escape to a feeling of guilty and in the same time, to make order in the 

personal world.  

 
Keywords: Orpheus, myth, loneliness, quest, identity, mother 

 

 

1. Caractéristiques du théître de Ionesco 
Dans Entretiens avec Ionesco,

1
 Claude Bonnefoy remarquait deux directions opposées 

dans le théître de Ionesco, mais qui se sont influencées réciproquement. Dřune part, il 

retrouvait la préoccupation du dramaturge pour « le mécanisme, le non psychologique, tout 

ce qui est automatisme du comportement, dérèglement du langage »
2
 et de lřautre une 

recherche des profondeurs psychologiques, une présence prédominante du rêve, de lřangoisse 

et de lřobsession. Selon Claude Bonnefoy, Ionesco manifeste un extrême intérêt pour la vie 

intérieure de lřhomme, surtout par ce que celle-ci est menacée par lřhabitude et la fatigue, par 

les stéréotypes, par le mécanisme, par « les concepts imposés par la société [qui] paralysent 

ou endiguent la spontanéité. »
3
 Ionesco  lui-même reconnaissait « deux états de conscience » 

à la base de sa construction théîtrale, deux états quřil découvre au tréfonds de son îme : 

« celle de lřévanescence et celle de la lourdeur ; du vide et de la présence excessive ; de la 

transparence irréelle du monde et de son opacité ; de la lumière et de lřobscurité dense. »
4
 

Cřest pourquoi, il y a dans son théître une quête permanente de lřarchétype qui sřoppose au 

stéréotype et qui est retrouvable à travers le rêve et les mythes. Le rêve a une signification 

particulière pour le dramaturge, parce quřil y découvre « une lucidité parfaite », « le langage 

de sa pensée la plus profonde »
5
. Le rêve et lřimagination sont, selon Ionesco, les deux routes 

qui mènent aux vérités fondamentales, à lřessence de la condition tragique de lřhomme. 

« Notre vérité est dans nos rêves, dans lřimagination ; tout, dans chaque instant, confirme 

cette affirmation. La fiction a précédé la science. »
6
  Dans  la pièce Lřhomme aux valises, 

lorsque la Femme reproche au Premier Homme quřil se réveille, rarement, au milieu dřune 

vie o÷ il a presque tout le temps dormi, celui-ci lui répond : « Je me réveille dans le rêve. Je 

                                                             
1
 Cl. Bonnefoy, Entretiens avec Eugène Ionesco, Paris, Pierre Belfond, 1966. 

2Ibid., p. 130. 
3Ibid. 
4E. Ionesco, Note și Contranote, București, Humanitas, 2011, p. 197. (n.tr.) 
5 E. Ionesco, Jurnal in fărâme, București, Humanitas, 1992, p. 68. (n.tr) 
6 Idem, Note si Contranote, Bucuresti, Humanitas, 2011, p. 50. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:02 UTC)
BDD-A30510 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

549 
 

549 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

ne dormirai plus jamais pendant le rêve. »
7
 Lřintérêt pour le mythe vient toujours de ce 

penchant vers les abymes de lřîme, parce que, selon le dramaturge, la réalité mythique 

surgirait justement « des profondeurs incontrólables »
8
 et parce que le mythe est le seul qui 

possède la vérité, par rapport à lřhistoire qui le déforme. 

Les deux dernières pièces de Ionesco, LřHomme aux valises et Voyages chez les morts 

sřinscrivent dans la quête « des grands mythes archétypiques »
9
. Considérées pièces 

autobiographiques, oniriques, mythiques et métaphysiques
10

, elles représentent un 

couronnement de lřœuvre théîtrale de Ionesco : « Ionescořs last plays, although apparently 

subjective, autobiographical, and representative of a personal quest, extend their ambit to 

manřs quest for the absolute, empowered by the impersonal supremacy of the 

archetype. »
11

On y retrouve selon Eric Eliès « toutes les angoisses métaphysiques de 

Ionesco », «  tous les pans de son œuvre, de son art, de sa pensée éparse dans ses notes et 

journaux. »
12

  Dřailleurs, la quête de lřabsolu est, selon Ionesco, la seule préoccupation digne 

de lřhomme.
13

 Elles représentent lřincarnation de la conception de Ionesco sur le théître, 

cřest-à-dire « une architecture en mouvement, une construction vive, dynamique 

dřantagonismes »,
14

 « une sorte de succession dřétats et des situations avançant vers une 

densification de plus en plus grande.»
15

 Ces deux pièces considérées subjectives sont en fait 

objectives, le personnage principal, Le Premier Homme ou Jean, est à la quête de soi-même, 

de son essence humaine, commune à nous tous. Il est tellement préoccupé par cette quête, 

parce quřil a la conviction que le seul moyen de connaître le monde est la connaissance de 

soi-même. Cřest ainsi que « le moi de lřécrivain deviendra « une conscience universelle ».
16

 

Puisque les dieux ont abandonné le monde, lřhomme est resté seul avec soi-même. Lřécrivain 

a la mission de découvrir cette réalité ultime, qui sera finalement reconnue par les autres. 

Ceux-ci auront la sensation de lřavoir connue depuis toujours, parce quřil sřagit dřune chose 

tellement simple et tellement naturelle. Et cřest ainsi que lřauteur pénètre dans nos vies, avec 

son œuvre considérée indispensable, une fois découverte. On y retrouve les grands thèmes du 

théître ionescien à cóté des grands mythes de la littérature. « Voyages chez les morts apparaît 

comme une pièce extrêmement ambitieuse, aux nombreux échos : jamais aucune pièce du 

répertoire moderne (du moins parmi celles que je connais) ne sřest autant approchée du 

substrat mythologique o÷ puisent les légendes et les religions. »
17

 Ioana Isabella Sion 

retrouve dans les deux dernières pièces les mythes suivants : le mythe de lřéternel retour, le 

mythe cosmologique, le mythe dřAdam et dřEve, le mythe du jugement dernier, le mythe de 

lřapocalypse, le mythe de Thésée et dřAriane, le mythe du labyrinthe et le mythe dřUlysse. 
18

 

Mais il y a un mythe qui se retrouve dans les deux pièces à la fois, cřest le mythe 

dřOrphée. Dans le personnage principal de la pièce Voyages chez les morts, Eric Eliès 

reconnaît « une sorte dřOrphée » qui descend dans lřempire des ombres pour chercher sa 

                                                             
7 E. Ionesco, Teatru V, p. 223. 
8Ibid., p. 191. 
9Cl. Bonnefoy, op. cit., p. 51. 
10 A voir Ioana Isabella Sion, Mythical Self and Infernal Labyrinth: The Dantean Dimension od Ionescořs 

Dreanscape http://linguaromana.byu.edu (consulté le 12.02.2019) 
11 I.I. Sion, op.cit. 
12 Eric Eliès, Voyages chez les morts: Thèmes et  variations, Théître VII de Eugène Ionesco. 

(/i.php/vauteur/1460/) (consulté le 20.02.2019) 
13 E. Ionesco, Prezent trecut, trecut prezent.. , p. 54. 
14 E. Ionesco, Între viață și vis. Convorbiri cu Claude Bonnefoy, București, Humanitas, 2017, p. 150.   
15

Ibid. 
16 E. Ionesco, Prezent trecut, trecut prezent.., p. 54. 
17 Eric Eliès, Voyages chez les morts: Thèmes et  variations, Théître VII de Eugène Ionesco 

(/i.php/vauteur/1460/) 
18Ioana Isabella Sion, Mythical Self and Infernal Labyrinth: The Dantean Dimension of Ionescořs Dreamscape : 

http://linguaromana.byu.edu (consulté le 12.02.2019) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:02 UTC)
BDD-A30510 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

550 
 

550 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

mère. Ioana Isabella Sion retrouve, elle aussi, un Orphée moderne, « a Řfraternal poetř a 

humanist participating in the sufferance of humankind, a shaman or healer of souls, 

beginning with his own.ŗ
19

Ionesco nous explique lui-même de quoi il sřagit dans les deux 

pièces.
20

 Le nom dřOrphée nřapparaît nulle part, mais le nom nřa aucune importance, le nom 

nřest quřune convention. Orphée est le symbole de lřartiste, il sřappelle Le Premier Homme 

ou Jean. Dans les deux pièces, le mythe dřOrphée est présent en filigrane. Il y a plusieurs 

éléments du mythe qui nous le rappelle : la présence de lřEnfer, la descente, le pilote, la 

barque, le royaume des morts, le fleuve, les traversées, les îmes des morts. Pour Ioana 

Isabella Sion, le quai de la Seine, o÷ Le Premier Homme attend la barque est en fait le quai 

de lřAchéron et le pilote nřest autre que Charon qui nous transporte dans lřautre monde.  
The boat or the oar appears three times in the play and makes us think of Charonřs boat or the 

Egyptian boat of the dead. It suggests the crossing of three thresholds, the three passages in 
Danteřs Hell over the rivers Acheron, Styx and Phlegethon. The crossing of the Styx takes the 

traveler to the Gates of Dis. Like Dante the pilgrim, after a short threshold preparation for entry to 

lower Hell, First Man plunges with humility and faith into his unconscious and becomes aware of 
darkness within.

21
 

 

2. Le personnage d’Orphée Ŕ Le Premier Homme, Jean 

 
Orphée ne cherche pas Eurydice, tout dřabord parce quřil ne lřa pas perdue, parce quřil 

est plus préoccupé par soi même, parce quřil est dévoré par la soif de la connaissance de soi-

même. Il retrouvera Eurydice après le troisième débarquement, dans le port de Chisinau, 

après une longue séparation. Leurs retrouvailles signifient le triomphe de lřamour, le seul 

capable de rendre le monde meilleur : « Les eaux deviendront limpides, le ciel s éclaircira, les 

gens ne třéviteront plus, ils resteront auprès de toi et te béniront, lorsque je serai à tes cótés. 

Je třaime. Nous retournerons à notre métier de professeur. Viens, efface tes larmes et ne 

pleure plus, je třimplore. »
22

 LřOrphée moderne, étranger dans un monde absurde, 

désacralisé, ne croit pas trop à lřamour :  
Amour : aimer signifie se laisser aimé, accepter dřêtre la propriété de quelquřun, de renoncer plus 

ou moins à soi-même, accepter que quelquřun dispose plus ou moins de toi, non par inclination 

vers la soumission, ni par masochisme, mais pour ne pas créer du mal à lřautre, parce que lřautre 

souffrirait plus ou moins. La définition de lřamour donnée par Valéry : aimer cřest disposer de 
quelquřun pour satisfaire un besoin imaginaire…est à lřopposé de ma définition. Cřest une erreur, 

ou mieux dit un point de vue typiquement occidental. Cřest parce que je pense ainsi (car cette 

définition de lřamour est exactement le contraire dřaimer, lřamour véritable étant dévouement et 
non possession), les Français, par exemple, nřaiment pas, ils ne veulent pas céder à lřamour, ou ils 

veulent leur liberté, ou ils veulent posséder, une plus grande confusion entre avoir et être serait 

impossible. »
23

 

                                                             
19Ibid. 
20Il nous donne des explications pour lřHomme aux valises, dans Entre la vie et le rêve, Paris, Gallimard, 1996, 

p. 182 et pour Voyage chez les morts dans Le Quotidien de Paris, le 28 mars, 1984, dans un dialogue avec 

Philippe Sollers, recueilli par Armelle Héliot : « LřHistoire de LřHomme aux valises est celle dřun homme qui 

ne veut pas retourner dans son pays, mais qui nřest pas sør, en rêve, de lui avoir échappé vraiment, qui est 

toujours hanté par sa jeunesse et les problèmes quřil a vécus. Dřo÷ ce personnage qui est chez lui tout en nřétant 

pas chez lui : quand il veut être chez lui, dans son pays, lřadministration, le pouvoir lui refuse lřappartenance à 

ce pays ; quand il veut partir, au contraire, on lui reconnaît cette appartenance et on lřoblige à rester. Finalement 

il ne sait plus quelle est son appartenance, quelle est sa nationalité. Il cherche une ambassade étrangère pour 

obtenir un passeport, mais ce passeport ne lui est donné nulle part. En réalité ce personnage nřappartient à aucun 
groupe déterminé et se sent partout comme congénitalement étranger. » 
21I.I. Sion, op.cit., p. 6. 
22E. Ionesco, LřHomme aux valises, dans Teatru V, Bucuresti, Editura Univers, 1998, p. 223. (n.tr.) 
23Idem, Jurnal în fărâme, București, Humanitas, 1992, p. 197. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:02 UTC)
BDD-A30510 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

551 
 

551 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Dans LřHomme aux valises, le personnage principal, Le Premier Homme, part dans un 

voyage, tout seul, accompagné seulement de deux valises. Dans les XIX scènes, il apparaît 

tout le temps avec les deux valises, qui représentent, selon les confessions du dramaturge, son 

propre passé. Il parle aussi dřune troisième valise, quřil a probablement perdue, o÷ se 

trouverait la meilleure partie de son passé et son manuscrit. Sans cette valise perdue, il se sent 

infirme, malheureux. Son voyage commence sur le quai de la Scène o÷ il rencontre un alter 

ego, un peintre. Dès cette première scène, le dramaturge établit le statut de son personnage 

dans la société : il est seul, portant pour toujours son poids : « Le voyageur arrive toujours à 

la destination avec ses valises. »
24

.  Il est séparé de la foule par la rivière. Dans son dialogue 

avec le peintre, le Premier Homme pose des questions surtout sur les foules, tandis que de 

lřautre cóté de la rivière lřon entend des bruits, du vacarme, des explosions, des artifices. La 

scène est très importante pour comprendre la séparation fondamentale qui existe entre lřêtre 

seul et la foule : le premier vit en sřinterrogeant toujours, tandis que la foule sřagite, se 

déshumanise, fait exploser les choses, elle possède « des voiles de feu et des voiles de sang », 

elle est coupable de tous les massacres exécutés dans le nom des différentes idoles. Pour le 

personnage principal, qui va débarquer trois fois, qui traversera plusieurs lieux, le temps 

historique nřexiste pas. Pour lui et pour les autres personnages, le temps sera un temps 

intérieur, il se dilatera ou comprimera selon leur propre perception. La limite entre le réel et 

lřimaginaire sřeffacera, parce que le rêve est le fondement de cette construction théîtrale. Le 

Premier Homme part en voyage parce quřil est à la quête de soi-même, et lorsquřil arrive au 

milieu de lřenfer, cřest-à-dire dans le pays de son père, le deuxième homme lui 

reproche : « Tu ne sais pas qui tu es, ni de quoi tu es capable. »
25

  Il veut connaître les 

origines de sa grand-mère maternelle, il retourne dans le pays infernal de son père en 

affrontant plusieurs scènes et personnages qui peuplent ses cauchemars et ses obsessions. 

Dans cette quête identitaire, il réalise que pour la société, il nřexiste que sřil a un nom et une 

fonction. Sa réalité humaine essentielle, son unicité, ne comptent pas. Il y a une machine 

sociale qui nous engloutit tous et cřest à celle-ci quřil veut échapper en criant sa propre vérité.  

 

3. L’image de l’Enfer  
Lřenfer est un labyrinthe sinueux. Lřenfer, cřest une structure labyrinthique, reconnaissable 

dans tout domaine : espace, temps, langage, psychologie. Cřest- à-dire, cřest une structure 

mentale, parce que lřenfer moderne est au-dedans de lřêtre : 
Le labyrinthe cřest lřenfer, cřest le temps, cřest lřespace, cřest lřinfini, alors que le paradis au 

contraire est un monde sphérique entier o÷ tout est là, ni finitude, ni infini, o÷ le problème 

fini-infini ne se pose pas. Cřest ce que me semblait être La Chapelle-Anthenaise : un lieu 

désangoissant. Dès que nous sommes dans la dimension de la durée, cřest lřenfer. 
26

 

Lřenfer est séparé du monde des vivants par la boue. Il est peuplé avec « de basses maisons à 

plafond bas et un peu sale », pareilles à celles o÷ habitait la famille de sa mère. La perception 

du temps est différente chez « les ombres avec mémoire ». Il y a des morts qui ont gardé lřâge 

o÷ ils ont quitté la terre, il y a ensuite la mère de Jean qui semble très vieillie. Comment est 

apparu lřenfer ? Ionesco nous lřexplique dans une notice du volume Présent passé, Passé 

présent.
27

 Jadis le monde était riche en significations, lřhomme vivait pleinement sans se 

poser des questions. Alors, tout élément naturel jouait son róle et lřhomme essayait de le 

comprendre. Les dieux étaient présents dans ce monde, qui avait un sens. Mais à un moment 

donné, tout cela a changé et Ionesco se demande à partir de quel moment le monde a perdu sa 

sacralité, quel a été le moment o÷ la signification du monde est disparue, o÷ « nous avons été 

                                                             
24 Idem, Lřhomme aux valises, p. 173. (n. tr.) 
25 Ibid., p. 186. (n. tr.) 
26E. Ionesco, Entre la vie et le rêve, p. 41.  
27Idem, Prezent trecut, trecut prezent, pp. 143-144. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:02 UTC)
BDD-A30510 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

552 
 

552 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

abandonnés à nous-mêmes » ? Les  retrouvailles  de ce sacré du monde serait une voie 

dřéchapper au néant. Et voilà Ionesco vieux, qui se demande : « Et si la réalité serait vraiment 

réelle, cřest-à-dire sacrée. Si la création, si les actions et les douleurs des hommes seraient du 

domaine du sacré ? Si nous entrions tous dans lřéternité, dans la vive éternité ? »
28

 Ionesco 

appelle ce moment « une rupture tragique » qui nous a rendus conscients de notre solitude et 

qui a donné naissance à lřinterrogation. La manière dřêtre de lřhomme dans le nouveau 

monde est devenue une interrogation ; il se demande sans cesse : « Quřest-ce que cřest que ce 

monde ? Qui sommes-nous ?»
29

  Dans la vie de Ionesco, cette période heureuse, pleine 

dřharmonie et de lumière a été représentée par son enfance dont il a commencé à perdre 

lřimage vers trente ans.  
Il est vraiment tard maintenant, lorsque jřai dépassé la trentaine, vraiment tard pour laisser 

sřéchapper de mes profondeurs, de mes caves, cet univers de lumière, cet univers caché, 
enterré, ou ses lueurs ; ou les lueurs fragmentaires de cet univers. Plusieurs cycles de vie, 

plusieurs âges sont passés sur cet âge, lřont couvert. Il est de plus en plus éloigné cet âge ; ils 

ne sont restés que des restes incertains, et plus ils sont incertains, plus cela me déchire ; ils 
sont restés quelques pales reflexes dřun monde autrefois dense, intense, coloré, vif. Il paraît 

que des siècles se sont écoulés sur des siècles. Je ne surprends que le vide. La mort, la mort. 

La douleur de lřirrémédiable. Je bêche dans une terre o÷ je trouve les restes de mon 
préhistoire, des restes avec lesquels je ne puis pas reconstruire le tout.

30
 

Donc, pour Ionesco, lřenfer, cřest le vide, la mort, lřimpuissance de refaire lřensemble, 

lřirréparable. Il y aperçoit déjà « la frontière du néant ». « Des parois de monts nous séparent 

de nous-mêmes, quelques poils blancs sont déjà apparus ; ils sont le signe que la gelée a 

commencé. »
31

 La rupture se produit donc à lřintérieur de lřêtre, parce que le microcosme 

imite le macrocosme. Pour Ionesco la rupture tragique de son être sřest produite pendant 

lřenfance, lorsquřil  a assisté à une scène de famille, o÷ sa mère essayait de sřempoisonner et 

le père réussit à lřempêcher. Il avoue que cette scène a déterminé son évolution et quřelle a 

beaucoup influencé la structure du futur homme. Depuis lors, il a tout fait contre son père et il 

a définitivement perdu la foi dans la possibilité du bonheur. 

Ionesco entrevoit lřenfer dès son adolescence et il le retrouvera dans un matin de sa 

vieillesse :  
Ah ! tous ceux qui sont morts, tous ceux qui agonisent, tous ceux qui souffrent, ceux qui sont 

tués, violés, torturés…qui sont torturés depuis des siècles et des siècles, chez les aztèques, 

chez les arabes, chez les juifs, chez les japonais ou même chez les chinois, ou pendant la 

Révolution Française, qui a été lřune des plus cruelles et puis, aujourdřhui, en Irak, en Iran, en 
Palestine, au Liban, en Indes, en Amérique du Sud, en Amérique centrale, en Irlande, en 

Russie, celle dřhier et celle dřaujourdřhui, partout, partout coule le sang des blessés, tombent 

les têtes des décapités, des torturés, des assassinés et des ensanglantés, pendant leurs vies, et 
tous qui nřont pas eu de répit de paix sans souffrance, au moins un petit peu pour contempler 

le monde ; une seconde, un quart de seconde…Les milliers des corps gonflés des noyés, les 

enterrés, les enterrés, les enterrés…Cřest ici, lřenfer »
32

 

Lřenfer extérieur se reflète dans lřenfer intérieur : 
Je suis déchiré entre lřamour propre et lřamour de lřautre. Cřest cela mon drame, cřest cela 

mon enfer. Je ne suis pas capable de renoncer à moi-même en faveur des autres, je ne suis pas 
capable de renoncer à lřautre dans ma faveur. Je devrais me dire que ni moi, ni les autres, 

nous nřavons aucune importance. Aucune importance, je me le dis en vain, je ne peux pas 

                                                             
28Idem, Căutare intermitentă, p. 26. 
29Ibid. , p. 144. 
30Ibid. 
31Ibid, p. 150. 
32Ibid.,  pp. 16-17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:02 UTC)
BDD-A30510 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

553 
 

553 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

supporter de frustrer les autres de lřamour que je leur dois. Je ne peux pas me frustrer moi-

même. Finalement, cřest bien quřil ne sřagit pas de plus. 
33

 

 « La quête centrale est une quête individuelle de la plénitude à travers descentes et 

ascensions pour réaliser la réconciliation des parties antagonistes de soi-même, de son père et 

de sa mère et des différentes cultures et religions quřil représentent. »
34

 
Tout est à remettre en question. Tout à reprendre. Mais je continuerai à défendre lřOccident, 

la vénérabilité du cosmos grec, la liberté que nous confèrent les planètes, lřexistentialisme et 
le gnosticisme, le droit dřinférer, la spéculation valentinienne, le chant de la perle. La défense 

de lřOccident, la danse de celui qui existe, la campagne italienne, la marche sur Rome, la 

défense de lřOccident, lřOccident de la défense, les dents de la défense, la défense de 
lřOccident, la défense de lřocciput et mon itinéraire politique. Le statut de lřhomme, la 

culture, les cultes orientaux, la défense de lřOccident, la dent de la défense, la fence de la 

dent.
35

 

 Pour Ionesco lřorigine du mal coïncide avec lřorigine de la création.  

 

4. Descensus ad Inferos 
Jean entreprend ce voyage pour découvrir le vrai monde. Cřest le grand voyage surtout parce 

que la vraie connaissance des choses nous est interdite. Tout est mystère et le monde nous 

reste inconnu. Nous nřavons accès quřaux suppositions. Tout est relatif et lřexistence reste 

unique et irremplaçable. 

Le sens de cette descente est décryptée par Ioana Isabella Sion de la sorte : « Le thème de la 

descente dans lřenfer exprime  une volonté désespérée de retourner aux origines, de retrouver 

le monde de sa mère, le paradis de Chapelle Anthenaise, de lřenfance de Ionesco, dans une 

tentative qui se fonde sur un arrière-plan culturel de chrétienté franco-roumaine, sur le 

Bouddhisme et la psychanalyse. Lřinvocation des morts dans lřesprit du Premier homme et de 

Jean montre que les morts vivent en lui, les morts sont bloqués dans sa mémoire, ils 

cherchent vengeance et trouble lřinconscient. Les morts de Ionesco envahissent le monde des 

vivants, non pas du point de vue de lřespace, mais à travers sa conscience, ils nřémergent pas 

dřau-dessous, mais de lřinconscient. Le personnage principal sřembarque pour un voyage 

intérieur au-delà. Ionesco transpose le mythe de la descente dans le monde souterrain en le 

séparant du monde dřen bas, qui traditionnellement représente la transcendance au-delà du 

contróle de lřhomme. Les fantómes de Jean se mêlent avec les vivants et habitent dans sa 

mémoire en migrant de son inconscience vers sa conscience, lřenfer est au-dedans, la réalité 

personnelle est transformée dans une mythologie collective. »
36

  

Jean, le personnage principal des Voyages chez les morts est lřOrphée moderne, lřopposé de 

lřimage du père auquel il sřadresse en lui disant avoir réussi « dans les ténèbres ». Selon 

Ionesco les ténèbres sont représentées par tous les régimes totalitaires, dont son père a été le 

favori. Pour Jean lřenfer est à lřintérieur de soi-même, ce sont ses obsessions : ses 

malentendus avec son père ; ce sont les données existentielle quřon ne peut jamais changer : 

il restera toujours le fils de son père. Lřenfer cřest le vide ; parce que tout effort est en vain. 

De la perspective des gens communes, la littérature nřest que de la paperasse. Lřenfer cřest la 

cécité, lřimpuissance de comprendre lřart. Lřenfer est ici et le monde est gouverné par Satan : 

«  Le Père : Ne třinquiète pas, personne nřa rien réussi, la monde est à personne. Le monde 

est à Satan. Si Dieu ne le lui arrache des mains…Dieu seul peut encore donner un sens à la 

création de Satan, cette créature sale, balbutiée et fragmentée… Alors, peut-être tout sera 

nettoyé, lavé et refait et cřest alors que nous pourrons comprendre quelque chose. »
37

 

                                                             
33Ibid, p. 169. 
34 I.I.Sion, op. cit., p. 11. (n.tr) 
35E. Ionesco, Voyages chez les morts, 324-5. 
36 I.I. Sion, op.cit., p. 19. 
37 E. Ionesco, Voyages chez les morts, p . 237 (n. tr.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:02 UTC)
BDD-A30510 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

554 
 

554 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

La descente de Jean dans lřenfer se produit parce quřil nřest plus intéressé par le monde o÷ il 

vit et dans lequel il a du mal à vivre, nřy trouvant  que «du  bruit et de la furie ». Lorsque la 

conscience affaiblit, cřest lřinconscient qui surgit et cřest de cette façon que Jean demande à 

son père pourquoi il est apparu dans ces rêves, lui qui ne lřavait pas visité depuis longtemps.  

Toujours désireux de se connaître, Jean descend aux sources de son être. Là, il retrouve le 

père avec lequel il ne sřest jamais bien entendu. Le père, la mère et leur relation conflictuelle 

expliquent lřévolution et le devenir du dramaturge. En se rapportant à son père et à leur 

relation, Jean retrouve au-dedans de soi « un enfant malheureux, puni, insulté, frappé à cause 

dřune culpabilité » que le père refusait de sřassumer. Mais ce « pater familias, malveillant et 

aveugle » envers son fils et comme un miroir qui reflète lřimage de Jean : un homme fort, qui 

nřen a fait quřà sa tête. Le dialogue avec le père offre une perspective sur lřexistence et sur 

lřœuvre dřart du point de vue de lřéternité. De là, o÷ il nřy a ni tristesse, ni joie, la canaille 

vaut autant que le génie, personne nřa rien réussi et tout doit être réexaminé. 

 

5. La vanité de la littérature 
Dans Voyages chez les morts, le dramaturge juge la littérature, il regarde lřœuvre dřart par le 

biais de la matière et alors il nřy trouve que « des fils de fer », « des bouts de fil de fer 

rouillés », « un manuel de cuisine », des crayons mal taillés », une bouteille dřencre », des 

petits chiffons sales » etc. Lřagglomération de ces objets symbolise la vanité de cet art qui ne 

change rien à la vie. Cřest pourquoi, il faut tout reprendre. Cřest dans Piéton de lřair, que 

Bérenger nous explique pourquoi il ne croit plus à la littérature : 
Bérenger : Je me demande également si la littérature et le théître peuvent vraiment rendre 

compte de lřénorme complexité du réel, si quelquřun peut encore voir clair aujourdřhui chez 
les autres ou en lui-même. Nous vivons un cauchemar épouvantable ; jamais la littérature nřa 

eu la puissance, lřacuité, la tension de la vie ; aujourdřhui encore moins. Pour être égale à la 

vie, la littérature devrait être mille fois plus atroce, plus terrible. Si atroce quřelle puisse être, 
la littérature ne peut présenter quřune image très atténuée ; très amoindrie de lřatrocité 

véritable ; du merveilleux réel aussi dřailleurs. Elle nřest pas connaissance non plus, 

puisquřelle nřest que cliché : cřest-à-dire, elle se fait cliché, elle fige immédiatement, 

lřexpression est en retard au lieu de devancer. Comment faire pour que la littérature soit une 

exploration intéressante ? Lřimaginaire même est insuffisant. La réalité, celle que les 

littérateurs bien pensants pensent refléter ou connaître Ŕ il nřy a que des littérateurs bien 
pensants Ŕ cette réalité dépasse la fiction ; elle ne peut  même plus être saisie par la 

conscience…
38

 

Lřœuvre dřart ne laissa aucun message parce quř « Aucune situation nřapparaît claire. Tout 

est vide. »
39

 

 

 

6. La solitude 
Il y a plusieurs acceptions de la solitude chez Ionesco. Il y a une solitude malheureuse qui 

apparaît comme une conséquence du divorce du dramaturge dřavec un monde o÷ ce qui est 

anormal est devenu normal, o÷ lřêtre étranger à soi-même se dirige vers une destination 

inconnue, o÷ « les présences semblent des apparences.» Après cette rupture, après la 

méfiance dans la réalité des choses, lřartiste a la sensation dřêtre tombé dans un « trou noir, 

dans un tunnel sombre » o÷ il roule « dans une chute continue. »
40

 Le seul salut est apporté 

par lřesprit, à condition quřon lui accorde le répit nécessaire : « Accorde le répit nécessaire à 

                                                             
38 E. Ionesco, Théître III, Gallimard, 1963, pp. 127-128. 
39 E. Ionesco, Teatru, V, Călătorie în lumea morților, București,  Editura Univers, 1998, p. 237. 
40Ibid., p. 253. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:02 UTC)
BDD-A30510 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

555 
 

555 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

ton esprit pour te remettre petit à petit. »
41

 dit un personnage de la pièce Voyages chez les 

morts. 

Il y a la solitude bénéfique, qui est le vrai recueillement, la vraie méditation :  
Cřest dans la solitude que je suis vraiment et avec moi-même et avec les autres, des autres qui ne 

sont plus ennuyeux, dont la présence sřest épurée, dont la présence nřest plus que spirituelle, 

tandis que, ce quřil y a de plus pénible, cřest lorsque les gens sont ensemble, obligés dřêtre 

ensemble. 
42

 

Le dramaturge essaie dřêtre objectif dans sa subjectivité. La solitude signifie lřespace vital 

personnel et indispensable. Lřimportance de la solitude réside dans le fait quřelle permet à 

lřêtre de se découvrir : « Réussir à être soi-même, cřest cela la vraie conscience. Et justement, 

être totalement soi-même, lřon a la chance dřêtre les autres aussi. »
43

 Les personnages de 

Ionesco ne sont jamais seules : « Ils font du bruit, cela parce quřils ont oubliés la 

signification, la valeur de la solitude. »
44

 La bonne solitude est celle de Bérenger de la pièce 

Rhinocéros, parce quřil est resté « le seul homme parmi les monstres, la seule conscience 

lucide parmi des êtres aliénés ». Les autres se sont déshumanisés parce quřils ont voulu être 

comme les autres, parce quřils se sont dépersonnalisés. Dans les sociétés modernes, lřhomme 

a une nostalgie de la solitude, dřune vie personnelle. 
45

 La solitude est le moyen de sauver 

lřaltérité de lřêtre : 

 

Je suis ce que jřai été. Jřai appris très tót être seul parce que je ne pensais ce que pensaient les 

autres. Cřest mon être profond qui mřempêchait de le faire. Mais la solitude ne signifie pas 
isolement, ce nřest pas une barrière qui me sépare du monde, mais une défense, une armure, qui 

peut défendre ma liberté ; qui me donne la possibilité, malgré le brasier ardent o÷ me jettent mes 

furies, les répulsions, mes fantasmes, de rester lucide. Continuellement, autant que possible, de 

parler, au-delà de la barrière avec les autres.
46

 

La solitude en commun est mauvaise. Il sřagit de « la solitude des foules, la promiscuité, cřest 

dřêtre tout le temps extérieurement avec les autres. »
47

 Les personnages de Ionesco sont seuls 

parce quřils sont toujours ensemble. Cřest pourquoi il faut adopter lřattitude de Jean  « il faut 

être libre, il faut vivre en dehors de lřhistoire, ne pas être dans lřordre du monde, ne pas être 

un instrument de lřorchestre ou une note de la symphonie. »
48

 Lřhomme solitaire est le plus 

soucieux de la dignité des autres : « Soucieux de sa propre dignité, il est donc soucieux de la 

dignité des autres puisquřil veut sauvegarder ce qui fait la valeur de lřhomme, son unicité ; 

personne nřest remplaçable. Cřest ainsi, dans cette solitude, quřil trouve lřamitié, la société 

amicale, et non plus la troupe et le troupeau. » 
49

 La solitude est lřétat o÷ lřhomme retrouve sa 

vraie essence, elle lui permet de la sorte de communiquer vraiment avec les autres. La 

solitude nřest pas possible quřen dehors de la société, du groupe social o÷ ce qui importe 

cřest la fonction, elle est le siège de la vraie communauté humaine, parce quřen celle-ci lřon 

retrouve les espoirs, les désirs, les cauchemars, les inquiétudes, les peurs de tous. Lřêtre nu 

devant soi-même et devant le monde, « comme un corps sur la plage »
50

 découvre ses 

problèmes fondamentaux qui sont les problèmes de tout le monde. Lřêtre seul devient 

conscient et émerveillé de son existence. 

 

                                                             
41Ibid. 
42Cl. Bonnefoy, Entretiens avec Eugène Ionesco, p. 135 
43E. Ionesco, Note și Contranote, p. 187. (n.tr.) 
44Cl. Bonnefoy, op. cit. p. 137. 
45

Ibid., p 138. 
46E. Ionesco, Jurnal în fărâme, p. 143 
47Cl. Bonnefoy, op. cit…, p. 136.  
48E. Ionesco, Prezent trecut, trecut prezent, p. 64. 
49CL Bonnefoy, op.cit., …p. 139. 
50Idem, Note și Contranote, …..p. 143. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:02 UTC)
BDD-A30510 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

556 
 

556 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

BIBLIOGRAPHY 

 

Bonnefoy, Claude, Entretiens avec Eugène Ionesco, Paris, Pierre Belfond, 1966. 

Macé- Barbier, Nathalie, « Onirisme et dramaturgie chez Ionesco », dans Revue 

dřHistoirelittéraire de la France, 97
e
 Année, No.4, p. 649-667. 

Calinescu Matei, Eugène Ionesco Teme identitare și existențiale, București, Humanitas, 2017. 

Eugène Ionesco, Note și Contranote, București, Humanitas, 2011. 

Idem, Teatru V, Bucuresti, Editura Univers, 1998. 

Idem, Théître III, Paris, Gallimard, 1963.  

 

Idem, Jurnal în fărîme, București, Humanitas, 1992. 

Idem, Între viață și vis. Convorbiri cu Claude Bonnefoy, Ediția a II-a, revăzută, București, 

Humanitas, 2017. 

Idem, Căutare intermitentă, Ediția a II-a, București, Humanitas, 2002. 

Idem, Prezent trecut, Trecut prezent, București, Humanitas, 1993. 

 

Macé- Barbier, « Onirisme et dramaturgie chez Ionesco »,Revue dřHistoire littéraire de 

laFrance, 97
e
 Année, No.4, pp. 649-667. 

 

Sion, Ioana Isabella, Mythical Self and Infernal Labyrinth: The Dantean Dimension of 

Ionescořs Dreamscape : http://linguaromana.byu.edu (consulté le 12.04.2019) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:55:02 UTC)
BDD-A30510 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

