
 

457 
 

457 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

LANGUAGE AS A SYMBOLIC AND CREATIVE ACTIVITY: THE CASE OF 
HELEN KELLER 

 

Oana Boc 

Lecturer, PhD., „Babeș-Bolyaiŗ University of Cluj-Napoca 
 

 
Abstract: Those deprived of both hearing and sight who nevertheless manage to speak have drawn the 

attention of specialists from various fields, especially in light of the astonishing things that these 

disabled people managed to achieve. It is our belief that these cases are particularly relevant for the 

field of linguistics, considering the fact that, beyond the aspects pertaining to language acquisition, 
they also reveal a number of elements likely to shed light on the role of language and provide answers 

to seemingly unanswerable questions, such as, for instance: how would a human being relate to the 

world in the absence of language? Furthermore, by way of life experiences, they come to confirm 
numerous theoretical considerations regarding the definition and understanding of language. 

Therefore, the aim of our paper is to examine, in light of Helen Kellerřs case, of her testimonies, some 

of these aspects relevant for a definition of the specific nature of language, for the understanding of 
the essential signifying function of language, which involves the emergence of signifieds, of linguistic 

contents, within the human conscience. Helen Kellerřs life experience, presented in her 

autobiographical book The Story of My Life (1902), clearly indicates the fact that language is not an 

instrument of communication, as it is not a given and it is not exterior to the human being, but rather 
a symbolic and creative activity of the human being. 

 
Keywords: language, communicative function, signifying function, signified, symbolic activity 

 

 

 0. Cazurile persoanelor fără auz și fără văz care reușesc totuși să vorbească au atras 

atenția specialiștilor din domenii variate, în special prin performanțele deosebite pe care 

aceste persoane cu deficiențe le-au obținut. Astfel, unul dintre cele mai cunoscute cazuri în 

lume este cel al scriitoarei americane Helen Keller (1880-1968), care la vîrsta de un an și 

șapte luni, în urma unei boli grave, își pierde văzul și auzul. Însă, în ciuda acestei duble 

deficiențe senzoriale care o împiedică ani la rînd să învețe să vorbească și o condamnă, în 

consecință, la bezna cunoașterii și a înțelegerii lumii, Helen reușește, totuși, la vîrsta de șapte 

ani, cu ajutorul învățătoarei sale extrem de dedicate, Anne Sullivan, să pătrundă în lumea 

vorbirii omenești. De asemenea, reușește să învețe să citească, să scrie, studiază limbi străine, 

devine absolventă de universitate, ține conferințe în întreaga lume, scrie cărți remaracabile. 

De exemplu, cartea The story of my life (1902), este tradusă în peste cincizeci de limbi și 

oferă mărturii importante din multiple perspective. Cazul lui Helen Keller nu este unul 

singular. Însă sunt foarte puține persoane care reușesc să învingă aceste dizabilități și să se 

dezvolte remarcabil. Printre aceștia, îl amintim și pe profesorul clujean Vasile Adamescu 

(1944-2019), care, la fel ca Helen Keller, a învățat să vorbească, a absolvit universitatea, a 

predat, a scris cărți
1
. În lume mai sunt și alte cazuri de persoane fără auz și fără văz, însă nu 

toți reușesc să aibă asemenea performanțe. Reușita este condiționată de foarte mulți factori, 

cum ar fi voința, inteligența, șansa de a avea profesori dedicați care să îi însoțească în 

permanență.  

 Aceste cazuri au fost investigate din perspectivă psihologică, psihopedagogică, 

sociologică, lingvistică etc., în special din perspectiva metodelor de achiziție a limbajului. De 

                                                             
1Vasile Adamescu a publicat cartea autobiografică Înfruntând viaŝa, vol. I (2012), vol.II (2019). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:21:32 UTC)
BDD-A30498 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

458 
 

458 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

asemenea Ernst Cassirer se oprește asupra acestor cazuri
2
 din perspectiva filosofiei culturii, 

afirmînd că acestea ilustrează plenar principiul simbolismului limbajului, care conferă, de 

fapt, specificitate ființei umane.  

 Consider că aceste cazuri sunt extrem de relevante pentru lingvistică, deoarece, 

dincolo de considerații ce vizează achiziția limbajului, oferă deschideri importante spre 

aspecte care luminează înțelesuri referitoare la rolul limbajului și oferă răspunsuri la întrebări 

aparent fără răspuns, ca de exemplu: cum s-ar raporta ființa umană la lume, în absența 

limbajului? De asemenea, ele confirmă, prin experiențe de viață, numeroase aspecte afirmate 

la nivel teoretic, referitoare la definirea și înțelegerea limbajului. Așadar, obiectivul lucrării 

noastre este tocmai acela de a releva, prin prisma cazului Helen Keller, a mărturiilor sale din 

cartea autobiografică The story of my life (1902), cîteva dintre aceste aspecte importante 

pentru definirea limbajului în specificitatea sa, pentru înțelegerea funcției esențiale a 

limbajului. 

 1. Multitudinea de definiții care au fost oferite limbajului de-a lungul timpului relevă 

faptul că acesta reprezintă o realitate extrem de vastă și de complexă, imposibil de cuprins 

într-o singură definiție, dar care poate fi abordată din perspective numeroase și diferite, care 

surprind, de fapt, aspecte diverse ale modului său de a fi. În studiul „Creația metaforică în 

limbajŗ (1956/2009), Eugeniu Coșeriu sintetizează cele mai importante dintre aceste definiții, 

pe care le consideră complementare, interdependente, și le tipologizează în funcție de 

perspectiva exterioară sau intrinsecă din care este privit limbajul, mai precis, în funcție de 

întrebarea fundamentală căreia aceste definiții îi oferă un răspuns. Astfel, întrebarea „cum 

apare? În ce condiții?ŗ relevă circumstanțele și condițiile în care se produce, limbajul fiind, 

astfel, definit ca „fenomen socialŗ cu rol instrumental, „fenomen acusticŗ, „instituție socialăŗ 

etc.; întrebarea „cum se prezintă limbajulŗ relevă definiția sa ca „sistem de semneŗ; iar 

întrebarea „ce este limbajulŗ relevă o perspectivă intrinsecă și esențială, aceea a limbajului 

definit ca „activitateŗ, „facultateŗ, „creație umanăŗ. Autorul relevă faptul că doar aceste 

definiții care „adoptă punctul de vedere al esenței, încercînd să răspundă la întrebarea 

fundamentală ce este limbajul?ŗ (Coșeriu 1956/2009: 170) reușesc să surprindă diferența 

specifică a limbajului uman, aceea de a fi „activitate simbolicăŗ, mai exact „activitate de 

cunoaștere care se realizează prin simboluriŗ, așa cum consideră Ernst Cassirer (Coșeriu 

1956/2009: 172). Mai mult decît atît, în spirit humboldtian, limbajul reprezintă pentru 

Coșeriu o „activitate creatoareŗ (energéia), deoarece „nu este simplă luare de contact pasivă, 

nu este acceptare inertă a realității, ci este creație continuă a limbii, a formelor de cunoaștere 

în care se manifestăŗ (Coșeriu 1956/2009: 174).   

 Așadar, în viziunea lui E. Coşeriu, limbajul nu poate fi definit drept „instrument de 

comunicareŗ (ergon) şi în consecinŝă, funcŝia sa esenŝială, primordială nu este cea 

comunicativă (transmiterea de informaŝii), aşa cum susŝin unele orientări din lingvistică. 

Situîndu-se în paradigma humboldtiană a înțelegerii limbajului ca activitate creatoare, 

Coșeriu propune conceptul de funcție semnificativă, pentru a releva funcția esențială și 

primordială a limbajului, care este anterioară funcției comunicative:  

„Funcția semnificativă trebuie ȋnțeleasă din punctul de vedere al limbajului ca enérgeia, 

altfel spus, ca activitate creatoare. De fapt, limbajul nu este, ȋn primul rînd, ȋntrebuințare, ci 

creație de semnificate, și, de aceea, nu este nici o simplă producere de semne materiale 

pentru semnificații deja date, ci este creație de conținut și expresie ȋn același timp. Dar creația 

de semnificate este cunoaștere și unirea lor cu un semnificant sau altul (...) este un mod de a 

le fixa și de a le face obiectiveŗ (Coșeriu 1968/2009:47).  

 Consider că acest concept de funcție semnificativă reprezintă unul dintre cele mai 

importante concepte coșeriene, chiar dacă autorul nu i-a dedicat un studiu amplu și exclusiv. 

                                                             
2 Cassirer se referă în special la cazurile Helen Keller și Laura Bridgman (v. Cassirer 1994: 54-59). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:21:32 UTC)
BDD-A30498 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

459 
 

459 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Însă, considerații referitoare la acest concept se regăsesc diseminate ȋn mai multe studii 

coșeriene. De aceea, ȋn studiul „De la funcția semnificativă la finalitatea poeticăŗ, am propus 

o sinteză care vizează reconstituirea acestui concept din ansamblul operei coșeriene, dar și 

interpretarea lui și, de asemenea, o relevare a noilor căi de cercetare deschise de acest concept 

operațional, de importanță majoră (v. Boc 2016).Cîteva dintre ideile pe care le-am discutat pe 

larg în acel studiu sunt relevante și din perspectiva cercetării de față, de aceea voi relua 

succint unele aspecte care evidențiază necesitatea înțelegerii limbajului în primul rînd ca 

activitate simbolică și creatoare, fapt confirmat empiric prin experiența și mărturiile lui Helen 

Keller. Astfel,  funcția semnificativă vizează tocmai finalitatea internă, motivația primară a 

limbajului, pe care E. Coșeriu o distinge net de finalitățile sale externe, ulterioare, manifestate 

la nivel discursiv, mai exact de posibilitățile de folosire a limbajului în scop comunicativ. 

Așadar, ȋn viziunea lui Coșeriu, limbajul nu este în primul rînd întrebuinŝare (aşa cum relevă 

orientările care reduc limbajul la instrumentalitate, la întrebuinŝarea sa în scopuri practice), ci 

este, ȋn mod primordial, „creaŝie de semnificateŗ (instituire de conŝinuturi semnificative într-o 

limbă), deoarece, ca să fie ȋntrebuințat, un semnificat (ca partea de conținut a cuvîntului) 

trebuie să fie mai ȋntîi creat de către o comunitate lingvistică
3
. E. Coșeriu introduce, astfel, o 

ordine rațională (primar vs. derivat, secundar; esențial vs. accesoriu) ȋn cercetarea finalităților 

limbajului. Ȋntrebuințarea unui cuvînt este un moment ulterior instituirii sale. Funcția 

semnificativă se referă, așadar, la instituirea de conŝinuturi într-o limbă, adică la modalitatea 

specifică prin care fiinŝa umană clasifică şi exprimă realitatea prin cuvintele limbii, o 

modalitate specifică omului de a cunoaşte realitatea. Iar acest fapt este confirmat pe deplin de 

Helen Keller, așa cum vom prezenta în continuare (v. infra 2., 3.). 

 De altfel, conceptul de funcție semnificativă sintetizează tocmai rațiunea intrinsecă de 

a fi a limbajului, ca necesitate spirituală, internă a ființei umane, despre care vorbește W. von 

Humboldt, care, ȋnsă, nu propune un concept specific pentru a surprinde această 

finalitate/„necesitateŗ internă:  

 „Crearea limbii este o necesitate internă a omenirii, nu numai una externă pentru 

ȋntreținerea relațiilor ȋn comun, ci una existentă ȋn ȋnsăși natura omenirii, indispensabilă 

pentru dezvoltarea forțelor ei spirituale și pentru dobîndirea unei concepții despre lume la 

care omul nu poate ajunge decît dacă aduce claritate și precizie ȋn gîndirea sa prin gîndirea ȋn 

comun cu alțiiŗ. (Humboldt 1935/1984: 25). 

 2. Faptul că limbajul reprezintă în primul rînd o necesitate internă, spirituală a ființei 

umane se verifică și se actualizează nu doar la nivelul devenirii umanității, ci și la nivelul 

devenirii fiecărei individualități umane. Limbajul ne structurează lumea, care altfel ar fi 

haotică, și, prin aceasta, limbajul reprezintă o cunoaștere, o ordonare a lumii prin conținuturi 

lingvistice.  

 Pentru noi ca ființe care trăiesc inerent într-o logosferă și pentru care gîndirea este 

inevitabil structurată lingvistic, este imposibil să realizăm un exercițiu de imaginație și să 

înțelegem cum ar fi lumea în absența limbajului. De asemenea, este imposibil să ne amintim 

imaginea lumii de dinainte de învățarea limbii materne, în perioada copilăriei timpurii.  

 La nivel teoretic, Ferdinand de Saussure afirma faptul că în absența limbajului 

„gîndirea noastră nu este decît o masă amorfă și indistinctăŗ, „o nebuloasă ȋn care nimic nu 

este delimitat ȋn mod necesarŗ, iar „substanța fonicăŗ este, de asemenea, o „materie plastică 

indistinctăŗ (Saussure 1916/1998:126). Pornind de aici, Saussure ȋnțelege limba „ca pe o serie 

de subdiviziuni alăturate, desenate, ȋn același timp, ȋn planul nedefinit al ideilor confuze (A) 

și ȋn cel, la fel de nedeterminat, al sunetelor (B)ŗ (Saussure 1916/1998:126), aceasta deoarece 

„semnul lingvistic nu unește un lucru și un nume, ci un concept și o imagine acusticăŗ 

                                                             
3 Pentru o discuție amplă și exemplificări ale acestor aspecte, vezi Boc 2016. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:21:32 UTC)
BDD-A30498 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

460 
 

460 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

(Saussure 1916/1998:85).  În acest cadru, Saussure formulează și definește unele dintre cele 

mai importante concepte ale lingvisticii moderne, cel de semn lingvistic și cel de valoare 

lingvistică, relevînd rolul decisiv al limbii (ca „sistem de valoriŗ) de a realiza delimitări 

concomitente atît ȋn planul gîndirii, cît și ȋn cel al materiei fonice. Iar unul dintre cele mai 

importante argumente prin care Saussure demontează teza reducționistă a limbii ca 

nomenclatură este ȋnțelegerea faptului că „nu există idei prestabilite și nimic nu e distinct 

ȋnainte de apariția limbii.ŗ (Saussure 1916/1998:126). De asemenea, E. Coșeriu, relevînd 

importanța limbajului pentru ființa umană, remarca faptul că: „Numai limbajul ne oferă 

noțiuni, deci entități, nu doar intelectuale [ci] și universale, cu care putem opera în gîndire. 

Altfel, în absența limbajului, gîndirea ar fi doar reprezentareŗ (Coșeriu 1994: 9). Aceasta, 

deoarece: „Senzația ca atare nu poate fi gîndită, neavînd universalitate (...). Ca să gîndim 

trebuie să avem semnificații, trebuie deci să desprindem cunoașterea de particularul absolut.ŗ 

(Coșeriu 1994: 25). 

 Toate aceste aspecte relevate la nivel teoretic își găsesc confirmarea în experiențele de 

viață ale persoanelor nevăzătoare și fără auz, care reușesc totuși să învețe să vorbească. 

Astfel, mărturiile acestor persoane cu deficiențe sunt extrem de relevante, deoarece acestea au 

ȋnvățat să vorbească (au dobîndit principiile vorbirii omenești) nu ȋn perioada copilăriei 

timpurii (cum se ȋntîmplă ȋn mod obișnuit), ci la o vîrstă cînd amintirile rămîn conturate și pot 

releva aspecte  importante din perspectiva lingvisticii. Mai exact, mărturiile lor oferă o 

imagine și un răspuns la întrebarea cum ar fi lumea fără limbaj, cum s-ar raporta ființa umană 

la lume și totodată reliefează importanța ȋnțelegerii limbajului ca necesitate spirituală, internă 

a ființei umane, așa cum afirma Humboldt.  

 În cadrul discuției despre funcția simbolică specifică limbajului omenesc, Ernst 

Cassirer evocă celebrele cazuri ale lui Helen Keller și Laura Bridgman, doi copii nevăzători  

și surzi care ȋnvață totuși să vorbească, ȋn ciuda acestor majore limitări la nivelul percepțiilor 

(Cassirer 1994: 54-59). Analizînd aceste cazuri, filosoful german ajunge la cîteva concluzii 

importante referitoare la funcția limbajului omenesc, care este „funcția simbolicăŗ, funcție 

primordială și distinctivă a limbajului
4
. Aceste cazuri sunt relevante în opinia lui Cassirer din 

numeroase perspective: relevă tranziția ființei umane „de la o atitudine pur practică la o 

atitudine simbolicăŗ, evidențiază faptul că principiul simbolismului oferă deschiderea spre 

lumea specific umană, cea a semnificației, a culturii, și, de asemenea, relevă net faptul că 

materialul senzorial prin care ne este accesibilă această funcție simbolică specifică omului 

este absolut irelevant:   

 "Dezvoltarea liberă a gîndirii simbolice și exprimarea simbolică nu sunt ȋngreunate de 

folosirea semnelor tactile ȋn locul celor vocale. Dacă copilul a reușit să ȋnțeleagă semnificația 

limbajului omenesc, nu are importanță ȋn ce material particular ȋi este accesibilă această 

semnificație. (...) Lucrul de importanță vitală ȋl constituie nu cărămizile și pietrele 

individuale, ci funcția lor generală ca formă arhitecturală. Ȋn domeniul limbajului este funcția 

simbolică generală care dă viață semnelor materiale și « le face să  vorbească »" (Cassirer 

1994:58).  

 Așadar, în opinia lui Cassirer, finalitatea limbajului se situează tocmai la acest nivel al 

conținutului intrinsec care vizează ȋnțelegerea simbolismului limbajului omenesc, adică 

posibilitatea de a se referi la lume prin concepte, prin conținuturi delimitate, instituite ȋn 

conștiință. Iar din acest punct de vedere, mai importante sunt conținuturile (semnificatele), nu 

expresiile (semnificantele). Așa cum am mai arătat
5
, consider că, din acest punct de vedere, 

conceptul de funcție semnificativă formulat de Coșeriu se apropie de conceptul de funcție 

simbolică al lui Ernst Cassirer. Reamintim faptul că pentru E. Coșeriu, funcția semnificativă 

                                                             
4 A se vedea ȋntreaga discuție ȋn Cassirer 1994:46-65. 
5 Vezi Boc 2016. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:21:32 UTC)
BDD-A30498 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

461 
 

461 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

reprezintă tocmai „creația de semnificateŗ, și nu creație de cuvinte, această ȋnțelegere 

derivînd din relevarea importanței majore a semnificatului față de semnificant (mai exact, din 

subordonarea semnificantului față de semnificat) din perspectiva funcționalității lingvistice. 

Așadar, ideea formulată de Coșeriu referitoare la faptul că semnificantul se subordonează 

semnificatului poate fi susținută și prin această argumentație convingătoare a lui Ernst 

Cassirer, potrivit căruia, așa cum am văzut, materia se subordonează funcției sau, ȋn termeni 

coșerieni, „materialitatea se subordonează funcționalitățiiŗ (v. Vȋlcu 2013:60)
6
.  

 3. Mărturia ȋnvățătoarei Anne Sullivan
7
 referitoare la momentul ȋn care Helen Keller 

descoperă simbolismul limbajului omenesc mi se pare extrem de relevantăpentru înțelegerea 

esenței limbajului care este aceea de a fi în mod primordial o activitate simbolică și creatoare 

(și nu un simplu instrument de comunicare). Redăm în continuare acest pasaj: 

„Trebuie să vă scriu cîteva rînduri în dimineața aceasta pentru că s-a întîmplat ceva foarte 

important. Helen a făcut al doilea mare pas în educația sa (...). În dimineața aceasta, pe cînd 

se spăla, ea a dorit să cunoască numele pentru «apă». Atunci cînd dorește să cunoască numele 

unui lucru, ea arată spre el și mă lovește ușor peste mână.  Am scris literă cu literă «a-p-ă», 

și nu m-am gîndit la aceasta pînă după micul dejun. [Mai tîrziu] am mers în sala pompelor și 

am făcut-o pe Helen să țină cana sub jetul de  apă în timp ce eu pompam. Cînd apa rece 

a țîșnit umplînd cana, am scris literă cu literă pe mâna liberă a Helenei «a-p-ă». Asocierea atît 

de strînsă a cuvîntului cu apa rece udîndu-i mâna a părut s-o surprindă. Ea a scăpat cana din 

mână și stătea ca încremenită. O nouă lumină se citea pe fața ei. Ea a scris literă cu literă, de 

mai multe ori, cuvîntul «apă». Apoi s-a așezat pe pămînt și a întrebat despre numele ei, a 

arătat spre pompă și spre grătar și, brusc, întorcîndu-se, a întrebat despre numele meu. (...). 

Tot drumul la întoarcere spre casă era foarte emoționată și a învățat numele fiecărui obiect pe 

care-l atingea, astfel încît în cîteva ore adăugase vocabularului său treizeci de cuvinte noi. 

Dimineața următoare s-a sculat ca o zînă radioasă. A trecut repede de la obiect la obiect 

întrebîndu-mă despre numele fiecăruia și sărutîndu-mă de atîta bucurie. (...). Este 

nerăbdătoare să scrie prietenilor ei diverse cuvinte literă cu literă și doritoare să învețe literele 

pe oricine întîlnește. Și remarcăm că fața ei devine mai expresivă cu fiecare zi.ŗ  (în 

Cassirer 1994: 55). 

 Acest fragment surprinde momentul în care Helen are revelația limbajului și începe să 

înțeleagă lumea într-o lumină nouă, cea dezvăluită de „misterul limbiiŗ, așa cum mărturisește 

ea însăși. Fragmentul mi se pare important cel puțin din două perspective: ȋn primul rînd, 

evidențiază și ilustrează funcția semnificativă, ca funcție esențială și primară a limbajului, 

mai exact, ca delimitare și instituire a esențelor lumii ȋn conștiință și, ȋn al doilea rînd, putem 

descoperi aici modalitățile de raportare la lume a ființei umane: prelingvistică, lingvistică și 

postlingvistică. E. Coșeriu vorbește despre aceste trei paliere de raportare la lume (Coșeriu 

1996: 4), ȋnsă le privește ca faze în gîndire, ca posibilități actualizabile simultan ȋn diferite 

situații, și nu ca etape succesive, cronologice, așa cum se relevă acestea ȋn experiența lui 

Helen Keller.  Această demarcație netă și succesivitate a etapelor (prelingvistică și 

lingvistică) este prezentată sugestiv de Helen, fetița care descoperă miracolul limbajului la 

vîrsta de șapte ani: „Cea mai importantă zi din viață de care-mi pot aminti este cea în care a 

venit profesoara mea, Anne Mansfield Sullivan. Mă cuprinde și acum uimirea cînd mă 

gîndesc la contrastul incomensurabil dintre cele două existențe pe care le leagă această ziŗ 

(Keller 1902/1992: 18). Cu o impresionantă forță a sugestiei care izvorăște din investigarea 

subtilă a profunzimilor propriei conștiințe, acest „contrast incomensurabilŗ este adesea redat 

                                                             
6 Pentru o discuție mai amplă asupra universaliilor lingvistice din teoria coșeriană, trimitem la Vȋlcu 2013,  unde 
autorul realizează, de asemenea, o analogie ȋntre conceptul coșerian de 'materialitate' (care reprezintă ȋn viziune 

coșeriană unul dintre universaliile 'secundare' sau 'derivate', decurgând din universaliile esențiale de 

'semanticitate' și 'alteritate') și teoria lui Cassirer (Vȋlcu 2013:60).    
7Ȋn Cassirer 1994:55, dar și ȋn cartea Povestea vieții mele, scrisă de Helen Keller (Keller 1902/1992: 96-97). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:21:32 UTC)
BDD-A30498 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

462 
 

462 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

metaforic printr-o antinomie izotopică, a întunericului vs. luminii, care reflectă conștiința 

ființei umane în cele două ipostaze. Astfel, etapa prelingvistică este descrisă metaforic ca o 

trăire într-o „lume tăcută și întunecatăŗ, „învăluită în ceață deasă, ferecată parcă de o 

tangibilă beznă albăŗ, în care se simte bîntuită în permanență de furie și de amărăciune și într-

o continuă „luptă încordatăŗ cu întunericul. Revelația limbajului este frecvent asociată 

luminii: „«Lumină, dați-mi lumină!» era strigătul fără cuvinte al sufletului meu și lumina 

dragostei străluci asupra mea (...)ŗ (Keller 1902/1992: 18); „Cuvîntul acela viu mi-a trezit 

sufletul, i-a dat lumină, speranță, bucurie, l-a eliberatŗ (Keller 1902/1992: 19).  

 Așadar, într-o primă etapă a dezvoltării sale, Helen Keller folosea semnele și gesturile 

pentru a da expresie unor stări și nevoi. Aceasta reprezintă etapa gîndirii prelingvistice, „pur 

și exclusiv practică, adică reacția într-o situațieŗ (Coșeriu 1996: 4), etapă ȋn care nu se putea 

referi la lucruri în absența acestora, în care nu existau gînduri, ci doar senzații, în care lumea 

era vagă și imprecisă, iar lucrurile erau percepute ȋn particularitatea lor, neavînd un concept 

(semnificat) căruia să le subsumeze. Tranziția spre etapa lingvistică se realizează prin 

învățarea unui alfabet tactil, prin care ȋnvățătoarea ȋncerca să o facă să pună ȋn relație un lucru 

cu un anumit șir de semne tactile, cu scopul de a o determina să realizeze saltul spre simbol, 

spre semnificație. Dar acest salt nu se realizează imediat, deoarece șirul tactil în sine 

(semnificantul) nu este cuvînt dacă nu presupune implicit un conținut semnificativ 

(semnificat). Iar acest conținut semnificativ nu este dat din afară, ci este creat în conștiință de 

către fiecare vorbitor, limbajul fiind, așa cum spune Humboldt, „muncă a spirituluiŗ 

(Humboldt 1935/1984: 28) mereu repetată, adică o activitate creatoare: 

„În dimineaŝa de după sosire, profesoara mă luă în camera ei şi-mi dădu o păpuşă. După 

ce m-am jucat puŝin cu păpuşa, domnişoara Sullivan mi-a «scris» încet în mână cuvîntul p-ă-

p-u-ş-ă. M-a captivat de la început jocul acela cu degetele şi am încercat să-l imit.  Cînd, în 

sfîrşit, am reuşit să fac literele corect, m-au cuprins o plăcere şi o mîndrie copilărească. [...]Şi 

am făcut cu mâna literele pentru păpuşă. Nu ştiam că scriu un cuvînt, nici măcar că există 

cuvinte. Imitam pur şi simplu cu degetul ca o maimuŝă. [...] Într-o zi pe cînd mă jucam cu 

păpuşa mea cea nouă, domnişoara Sullivan mi-a pus în poală păpuşa mea mare de cîrpă, a 

scris p-ă-p-u-ş-ă şi a încercat să mă facă să pricep că p-ă-p- -ş-ă se foloseşte pentru 

amîndouă. [...] Începuseră să mă irite încercările ei repetate și înşfăcînd păpuşa, o azvîrlii pe 

podea.ŗ (Keller 1905/1992: 18-19) 

 Șirul tactil p-ă-p-u-ş-ă este asociat doar cu păpușa cea nouă, așadar cu obiectul 

particular, în individualitatea lui și de aceea, fiecare lucru i se relevă în stricta lui 

particularitate, în această etapă prelingvistică, deoarece încă nu realizase saltul spre 

semnificat, spre concept, spre simbol.   

 Ȋnțelegerea funcției limbajului omenesc s-a produs ca o adevărată revelație, abia 

atunci cînd și-a dat seama că diferitele ocurențe ale apei (apa care ȋi curgea pe mîini cînd se 

spăla, apa pe care a băut-o) nu sunt decît niște exemplare particulare ale unei esențe: 

„misterul limbii mi se dezvăluia. Am știut atunci că «a-p-ă» înseamnă acel ceva răcoros și 

minunat care-mi curgea pe mânăŗ (Keller 1905/1992: 19). În cuvinte simple și sugestive, 

Helen explică de fapt, tocmai esența limbajului, pe care îl experimentează pentru prima dată 

și îl simte ca pe un miracol care i se dezvăluie tocmai prin această intuire și instituire în 

conștiință a esenței modului-de-a-fi-apă. 

 Faptul de importanță majoră îl reprezintă tocmai recunoașterea acestei esențe 

universale, a acestui mod-general-de-a-fi-apă. Revelația limbajului se întîmplă tocmai atunci 

cînd recunoaște universalul ȋn faptul particular, individual, cînd delimitează și instituie ȋn 

conștiința sa conceptul, esența „apăŗ, mai exact, semnificatul „apăŗ, ȋn strînsă relație cu 

semnele tactile cu care asociază acest semnificat. Odată cu acest prim cuvînt i se trezește în 

conștiință limba în specificitatea ei, mai exact principiul universal al simbolismului 

limbajului, acela de a recunoaște în fiecare lucru particular o esență universală. Altfel spus, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:21:32 UTC)
BDD-A30498 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

463 
 

463 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

limbajul este o activitate creatoare prin care ocurențele nelimitate ale obiectelor particulare 

sunt reduse la un cuvînt, deoarece cuvîntul cuprinde în conținutul său semnificativ tocmai 

esența unui „mod de a fiŗ.  

 Această experiență a lui Helen Keller ilustrează, de fapt, „faza a douaŗ, etapa 

lingvistică, mai exact, „gîndirea care creează limbajul, adică aceea care creează aceste 

«moduri-de-a-fi»ŗ, prin care limbajul „ne transformă lumea într-un Cosmos, adică în ceva 

ordonatŗ (Coșeriu 1996: 4). Ordinea mentală instituită prin structurarea, ordonarea lumii prin 

semnificații reprezintă pasul decisiv spre dezvoltarea spirituală și culturală a lui Helen. 

Deoarece prin intuirea acestui prim cuvînt și implicit prin identificarea principiului 

simbolismului limbajului ca „principiu cu aplicabilitate universalăŗ
8
 (adică faptul că totul are 

o semnificație, că fiecare lucru din lume intră sub incidența unei semnificații) Helen Keller 

dobîndește libertatea de a crea realități mentale, de a institui întreaga lume în conștiința sa 

prin cuvinte, prin simboluri și de a se referi la lucruri și la lume chiar și atunci cînd lucrurile 

nu erau în percepția ei imediată, fapt care îi era imposibil înainte de a avea revelația 

limbajului. Altfel spus, acest fragment ilustrează plenar și sugestiv chiar momentul în care 

copilul prinde „firul limbiiŗ, în care limba îi este „trezită în spiritŗ, cum ar spune Humboldt:  

„Limba nu poate fi însă considerată ceva exterior și separat de specificitatea spiritului, și 

de aceea, chiar dacă la prima vedere poate părea altfel, nu se lasă propriu-zis predată de 

cineva, ci doar trezită în spirit; putem doar să îi întindem un fir, după care ea se desfășoară de 

la sine. Fiind în sensul cel mai puțin echivoc al cuvîntului, creații ale națiunilor, limbile rămîn 

totuși creații spontane ale indivizilor, în măsura în care se pot produce doar în fiecare individ 

(...)ŗ (Humboldt 2008: 78). 

 Așadar, după acest episod memorabil în care învață primul cuvînt și înțelege, astfel, 

spiritul limbii, Helen ȋnvață aproape cu frenezie alte și alte cuvinte, din dorința de a cunoaște 

ȋn acest fel lumea, de a o structura și de a o cuceri prin limbaj. Faptul că ȋnvățase un alfabet 

tactil, o ajută să fixeze și să obiectiveze aceste conținuturi delimitate ȋn conștiință, acesta 

fiind, de fapt, rolul semnificantului, iar materia, forma în care i se actualizează acesta este 

total irelevantă, așa cum am prezentat mai sus.  

 De la această etapă lingvistică, Hellen Keller va trece la etapa postlingvistică, cea a 

creației de sens, a interpretării și a referirii la lume ȋn și prin acte lingvistice concrete, ȋn și 

prin  texte, cu ajutorul limbajului, dar dincolo de acesta, la nivelul lingvistic superior, cel al 

sensului. Va scrie scrisori prietenilor, va scrie articole, cărți va ține conferințe în întreaga 

lume, impunîndu-se ca o personalitate remarcabilă prin puterea spirituală și intelectuală de a 

depăși deficiențe și limite care ar putea părea insurmonatabile. Tocmai de aceea, Mark Twain 

va afirma faptul că Napoleon și Helen Keller sunt cele mai interesante personalități ale 

secolului al XIX-lea (v. Keller 1992). Reflectînd asupra acestei asocieri realizate de M. 

Twain, aș completa spunînd: un cuceritor de vaste spații geografice și o cuceritoare de vaste 

spații culturale și intelectuale, în geografia adîncă a spiritului uman. 

 4. În concluzie, experiența lui Helen Keller confirmă empiric ceea ce unii lingviști au 

afirmat teoretic și anume faptul că fără limbaj lumea ar fi haotică, vagă, imprecisă, dominată 

de percepții și senzații, fiecare obiect ar fi perceput în particularitatea lui absolută, neexistînd 

un concept căruia să îi fie subsumat; de asemenea, gîndirea noastră ar fi asemenea unei 

nebuloase în care nimic nu este distinct, așa cum afirma Saussure. Limbajul este cel care ne 

ordonează și ne structurează experiența în lume. De fapt, noi trăim într-o Logosferă, într-o 

lume ordonată prin limbaj, prin semnificații, mai exact, prin semnificațiile limbii noastre. 

 Astfel, pe baza acestui caz, putem ȋnțelege foarte clar faptul că atunci cînd ȋnvățăm să 

vorbim, de fapt, re-creăm ȋn conștiința noastră conținuturi lingvistice, așa cum au fost ele 

                                                             
8 „(...) funcția simbolică nu este restrânsă la cazuri particulare, ci este un principiu cu aplicabilitate universală 

care înglobează întregul domeniu al gândirii umane. În cazul Helenei Keller, această descoperire a venit ca un 

șoc neașteptat. (...) Copilul începe să vadă lumea într-o nouă lumină.ŗ (Cassirer 1994: 56).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:21:32 UTC)
BDD-A30498 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

464 
 

464 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

delimitate și fixate prin semnificante ȋn comunitatea lingvistică din care facem parte și, astfel, 

ȋnvățăm să structurăm lumea din perspectiva limbii noastre. Prin cuvintele limbii materne, noi 

reinstituim ȋn conștiința noastră ȋntrega lume și ne putem referi, apoi, la aceasta. Așadar, 

această experiență a lui Helen Keller confirmă tocmai faptul că limbajul nu este un simplu 

instrument de comunicare, deoarece nu este dat și nu este exterior ființei umane, ci este în 

mod esențial o activitate a omului, o „muncă a spirituluiŗ (Humboldt), o „activitate simbolică 

și creatoareŗ (Coșeriu), prin care ființa umană delimitează esențele lumii și le instituie ca 

semnificate (conținuturi semnificative) în propria conștiință. Funcția semnificativă („creația 

de semnificateŗ) este, așa cum afirma Coșeriu, funcția primordială și esențială a limbajului, 

apoi aceasta este orientată spre finalități discursive ulterioare (de tip pragmatic, științific, 

poetic), realizate prin acte lingvistice concrete. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

 Boc, Oana, 2016, „De la funcția semnificativă la finalitatea poeticăŗ, ȋn Dumitru-

Cornel Vîlcu, Eugenia Bojoga, Oana Boc, (eds.), Şcoala integralistă clujeană. Contribuŝii. 

Volumul 1, Editura Presa Universitară Clujeană, Cluj-Napoca, 2016, p. 129-148. 

 Cassirer, Ernst, 1994, Eseu despre om Ŕ O introducere în filozofia culturii 

umane,Editura Humanitas, Bucureşti (traducere din limba engleză, de Constantin Coşman, An 

essay on man Ŕ An introduction to a Philosophy of Human Culture, New York, Editura Yale 

University Press, 1972). 

 Coșeriu, Eugeniu, 1956/2009, „Creația metaforică în limbajŗ, ȋn Omul și limbajul său. 

Studii de filozofie a limbajului, teorie a limbii și lingvistică generală, Anologie, argument, 

note, bibliografie și indici de Dorel Fânaru, Editura Universității "Alexandru Ioan Cuza", Iași, 

p. 167-197. 

 Coșeriu, Eugeniu, 1968/2009, „Omul și limbajul săuŗ, ȋn Omul și limbajul său. Studii 

de filozofie a limbajului, teorie a limbii și lingvistică generală, Anologie, argument, note, 

bibliografie și indici de Dorel Fânaru, Editura Universității "Alexandru Ioan Cuza", Iași, p. 

167-197. 

 Coşeriu, Eugen, 1994, Prelegeri şi conferinŝe, supliment al ŖAnuarului de lingvistică 

şi teorie literarăŗ al Institutului de Filologie Română ŖAl. Philippideŗ, Iaşi, tom XXXIII, 

1992-1993.  

Coșeriu, Eugeniu, 1996, „Ființă si limbajŗ, interviu cu E. Coșeriu realizat de Lucian 

Lazăr ȋn Echinox, nr. 10-12, 1996, p. 3-6. 

 

 Humboldt, Wilhelm von, 1935/1984,Über die Verschiedenheit des menschlichen 

Sprachbaues und ihren Einfluß auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts, 

Berlin, 1935, fragmente traduse ȋn limba română ȋn Teorie și metodă ȋn lingvistica din secolul 

al XIX-lea și de la ȋnceputul secolului al XX-lea. Texte comentate, Universitatea din 

București, 1994. 

Humboldt, Wilhelm von, 2008, Despre diversitatea structurală a limbilor și influența 

ei asupra dezvoltării spirituale a umanității, Editura Humanitas, București, traducere în limba 

română de Eugen Munteanu. 

 

 Keller, Helen, 1992, Povestea vieŝii mele, Editura Institutul European, Iaşi (traducere 

din limba engleză de Rodica Albu, The story of My Life, New York, Editura Page & 

Company, 1902). 

 Saussure, Ferdinand de, 1916/1998, Curs de lingvistică generală, Editura Polirom, 

Iaşi (traducere din limba franceză, de Irina Izverna Tarabac, Cours de linguistique générale, 

Paris, Editura Payot & Rivages, 1995). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:21:32 UTC)
BDD-A30498 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

465 
 

465 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Vȋlcu, Cornel, 2013, „Funcția semnificativă și universaliile limbajuluiŗ, ȋn Limba 

română, Nr. 5-6 (215-216), Chişinău, 2013, p. 44-6. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:21:32 UTC)
BDD-A30498 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

