JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019

Between Metaphor and Concept

Pompiliu Craciunescu
Assoc. Prof., PhD., West University of Timisoara

Abstract: In spite of a common belief still present in literary criticism, Lucian Blaga’s poetry is not an
alternative space of manifestation for the central concept from his philosophical work, the mystery, but a
contiguous cosmos in expansion. In the poetic realm, the concept becomes diaphanous: it turns into
metaphor founding possible worlds. Starting from a series of poems which crystalize three essential
symbolical thresholds/ levels for the trans-vision of their creator — chroma, the myth of Eurydice and the
nonworld —, the present text focuses on the poetical side of the concept, i.e. the transgression-inclusion
between the metaphorical and the conceptual. If “The world is infinitely mutilated story”, as Blaga writes at
the end of The Divine Differentials (Diferentialele divine), the ontological force of the metaphorical
language compensates the losses: the possible worlds become the glimpsed ineffable.

Keywords: Blaga’s poetry, diaphanous concept/metaphor, trans-vision, noetics, nonworld.

Une certaine partie de la critique a per¢u I’ccuvre poétique de Lucian Blaga en tant
qu’espace de réflexion du concept métaphysique central de sa pensée philosophique : le mystere.
Vu la capacité propre a la poésie d’« atteindre [...] les intuitions les plus profondes sans y
transposer les contenus abstraits de la philosophie » (Vianu 1978, 406)", tandis que la philosophie
ne peut pas renoncer enticrement aux valeurs de la poésie, nous proposons dans ce qui suit
I’esquisse du cheminement inverse. Nous allons tenter la « ré-construction » du mystére en tant
qu’entité philosophique, a partir d’'une constante métaphorique de la poésie de Blaga. Signalé par
Nietzsche et mis en théorie par Gadamer et Ricceur, entre autres, le processus qui mene de la
métaphore au concept permet, dans ce contexte, d’entrevoir le versant poétique du dernier. Ceci,
d’autant plus que la philosophie et la poésie « ne se rencontrent pas a travers leurs branches, en
I"air, mais grice a leurs racines, sous terre » (ibidem, 372).

Selon Derrida, la métaphysique a effacé en elle-méme la scéne fabuleuse qui I’a engendrée ;
elle reste néanmoins active, inscrite a 1’encre blanche, dessin invisible et renfermé dans le
palimpseste. Dans le cas de Blaga, le palimpseste est diaphane et, en conséquence, la « scéne
fabuleuse » — visible. La philosophie de Blaga n’est nullement la synthése décevante de quelques
abstractions ; sa poésie, non plus. La métaphore que nous allons explorer — [’esprit du vert/ « duhul
verdelui » — est vivante. L’encre du mystére n’est donc pas blanche et invisible, mais verte et
saisissante, telle la mélancolie de Charles d’Orléans : « D’elle trempe mon encre d’étudie/ Quand
j’en écris... » (apud Charpier 1958, 204).

Dans la poésie de Lucian Blaga, la chroma s’ouvre le plus souvent sur des tonalités inscrites
dans la gamme du vert. Une premiére série d’images est construite traditionnellement, sur les
fondements du régne végétal, ce qui permet d’associer ce niveau a une poétique du regard, car son
horizon embrasse tout, du « vert virginal » (Sur la montagne) aux « cendres de chlorophylle »
(Portrait). Entre ces deux poles s’étalent « la soie de la terre » (Randonnée), le « vert empire » de la
forét (Haidouc), les « soleils sylvestres » (Signes), les « araignées vertes » (Chemins) etc. Tous ces
¢léments concourent a raviver « la fable verte et chaude de la nature » (La Chanson du feu).

Bien qu’amplement illustrée dans des énoncées qui impliquent l'ordre végétal, la
chromatique chez Blaga transgresse ce régne ; le poéte s’en sert pour connoter la réverie unitaire de
I’espace et la relation magique qui s’établit entre Homme et Univers. L’expression ultime du vert
dans sa poésie ne se concrétise pas dans, mais a travers et par-dela la matiére, tout comme

! Poezia ,,poate atinge [...] intuitiile ele mai inalte, fara si imprumute continuturile abstracte ale filosofiei”.
2 Am spune ci ele nu se ating prin coroanele lor in aer, ci prin radiile lor in piméant”,

326

BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019

I’architecture gothique obtient son effet a travers et au-dela de la pierre. Autrement dit, Blaga ne
consacre pas le vert, mais son esprit : « I’écume de lumiére des lucioles verditres » (Fiévre).

La « grice immatérielle du vert » (Psaume a [’amour), « 1’esprit des mousses humides » qui
« erre au fond des ravins » (Dans les montagnes), la « Verte journée. Ame du noyer » (Tous les
chemins meénent) ou « le vert désir » (Strophes au long des années) ne représentent que quelques
manifestations de la force chromatique engendrée a travers la dé-substantialisation. La poétique du
regard est ainsi abandonnée au profit d’une poétique de la trans-vision, au sens que Basarab
Nicolescu donne a ce terme dans son manifeste de la transdisciplinarité : « La transgression du
champ de la vision aboutit a une trans-vision ». Mutatis mutandis, on peut affirmer que, tout comme
la connaissance scientifique actuelle, la connaissance poétique chez Blaga « évolue du visible vers
I’invisible, ¢’est a dire vers ce qui est au-dela du visible » (Nicolescu 1996, 102). N’oublions pas ce
que disait Blaga lui-méme : aussi longtemps que nous ne pourrons pas révéler le mystére, tichons au
moins de Daccroitre. « La connaissance luciférienne » (indirecte) est, dans son systeme
philosophique, tres significative a ce sujet.

L’esprit du vert, marque irréductible de la poétique de la trans-vision, confére au réel les
attributs du miraculeux « disloquant » ou, plutét, il indique I’émergence d’un autre niveau de réalité
a Pintérieur méme de la Réalité : I’Absence. Ceci-dit, dans la poésie de Blaga, tout comme chez
Rilke ou Valéry, c’est I’Absence qui se manifeste le plus souvent, envahissante, fascinante, qui
acquiert une densité particuli¢re et indicible.

Le saule, le serpent et I’oiseau représentent autant de seuils symboliques a travers lesquels la
couleur irréalise et s’irréalise, tout en rejoignant I’anabase et la cathabase. Voila, trés brievement,
les degrés de ces trois seuils.

I. LA DESOLATION VERTE. Par le renvoi évident vers un certain au-dela de la matiére, le vert rend
I’existence mythique dans les poémes Saules pleureurs (Ce qgu entend la licorne) et Epitaphe pour
Eurydice (Navires de cendres).

La « lourde soie et la verte désolation » (Saules pleureurs)introduisent le protagoniste dans
la 1égende d’Eurydice :

« Quelqu’un un jour t’a pris par la main, Eurydice,
et t’a ammenée tres loin
vers les ténebres qui séparent.
Depuis lors tu habites ma nuit
comme une etiole au fond du puits.
Quand tu n’es plus nulle part
tu es en moi. Tu es, oui, le Souvenir,
I’unique triomphe de la vie
sur la mort et les brumes »
Epitaphe pour Eurydice (« Sud »1996, 191).

Rescapée « des Enfers » et vivant a présent dans les saules pleureurs — dont les branches ne sont
rien d’autre que ses « cheveux longs et verts » —, Eurydice consacre la présence manifeste d’une
absence éternelle, percue par le poéte comme « désolation verte ».

L’esprit du vert ne se dissout pas dans la désolation, il se manifeste en tant que désolation
mystérieuse et diffuse, tel dans la Romance sonambulode Federico Garcia Lorca. Chez le pocete
espagnol, c’est el duende qui s’insinue, « obscur et frémissant », a travers 1’obsédant vert :

« Verde que te quiero verde.
Verde viento. Verdes ramas.
El barco sobre la mar

y el caballo en la montafa.
Con la sombra en la cintura

327

BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019

ella suefia en su baranda,
verde carne, pelo verde,
con ojos de fria plata.
Verde que te quiero verde.
Elle sigue en su baranda
verde carne, pelo verde,
sofiando en la mar amarga »
(Garcia Lorca 1956,18).

« Les cheveux longs et verts » d’Eurydice dans le poéme de Blaga et « la chevelure verte » de
I’énigmatique créature dans celui de Lorca consonnent dans I’amertume de 1’absence, ressentie
comme désolation verte ou duende. La cosmogramme chromatique se fond ainsi dans le souffle
d’un mythe annonciateur d’un « perpétuel baptéme des choses fraichement créées » (idem, 120),
chez Lorca, et la perpétuelle fascination des choses a jamais incréées, chez Blaga.

II. LA MANDRAGORE ET LE SERPENT. Le vert acquiert parfois des significations
démoniaques, notamment a travers un processus de rubéfaction, engendré par une présence
féminine puisque, hormis le serpent, c’est elle I'initi€e, celle qui sait « ce que personne ne sait,
méme pas Dieu » (Eve). Ainsi (re)devient la terre diaphane et pourprée a la fois, sous le pas de la
bien-aimée du poéme Jadis la terre était diaphane:

«[...] encore une fois, pour un instant,
la Terre, avec ses morts tout en sourire, devient diaphane.
Comme dans des eaux sans lit, fabuleuses et froides,
Merveilles ardentes transpercent la glaise pourprée »
(Blaga 1995, 442).2

¥ [...] pamantul, inc-o dati, pentr-o clipa,/ cu mortii sii zimbind, se face straveziu./ Ca-n ape fara prunduri, fabuloase,

reci,/ arzind se vad minuni — prin lutul purpuriv” (4 fost cdndva pamdntul straveziu).

328

BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019

Le rapport de contiguité entre ces merveilles qui brilent dans les tréfonds de la Terre
et les flammes de I’Enfer est bien évident:

« De quelle source le Paradis tient-il
sa lumiére ? — Moi, je le sais : c’est ’Enfer qui I’éclaire
de ses flammes ! »
La lumiére du Paradis(« Sud »1996, 45).

Aussi, les valeurs démoniaques du vert rubéfié sont distillées par le fort poison de la
mandragore et de 1’ellébore:

« En s’esclaffant les diables sur les cimes nous accueillent
avec des fleurs d’ellébore
et mandragore »
L ermite (Blaga 1995, 111).!

Par I’effet narcotique et ’orientation catabatique de ses fleurs rouges, 1’ellébore — qui
fut au Moyen-Age et a I’époque antique le remede contre la mélancolie —, connote le
démoniaque vu comme une « entit¢ absolue, impersonnelle du charme magique en train de se
manifester » (Blaga 1990a, 214), alors que la mandragore, « les poisons doux-sylvestres »
(Bocca del Rio), I’arome-venin de 1’aulne (Retour) ou bien le venin qui « mdrit [. .] dans les
crocs des vipéres » (Suivez-moi, camarades) projettent le vert dans « la nuit de 1’élément »
(Le solstice desjardins). Or, cette nuit est un pli de 1’élément et du non-élément. Autrement
dit, il s’agit d’une absence active a I’intérieur de I’¢lément et au-dela de 1’¢1ément.

Si ’on se rapportait a 1’orientation des images, au bout de la trans-descendance on
sentirait la force impersonnelle, magique et indicible se manifester ; les « prétres des
profondeurs » qui célébrent 1’office a I’intention du diable (La Fille de la Terre danse) —
voila une image privilégiée de cette hypostase. Si, au contraire, on se rapportait a la poétique
de la trans-vision, la nuit de 1’élément serait 1’au-dela de 1’élément, le non-élément,
I’Absence absolue, /'incréé. Seul le serpent aux yeux a jamais « vers la sagesse de 1’au-dela
ouverts » (Je ne suis pas fils de [’action) connait le mystére de tous ces avatars. Le serpent
tient dans 1’ceuvre poétique de Blaga le role du démon chez Laplace.

I1l. NELUMEA. Lorsque lon Barbu affirme que Blaga propose dans L ‘éloge du sommeil « un
certain vert, la lumiére véridique du filon nocturne qu’est le réve » (Barbu 2000, 43)% le
poéte mathématicien réduit la gamme du vert a la signification que celle-ci a pour lui-méme,
c’est a dire le médiateur onirique par excellence : « la lumiére d’athanor [...] des chambres
closes ; [...] I'irréalité des décors verts des crépuscules ».

Néanmoins, la portée de la poésie de Blaga dépasse le « filon nocturne » et cela
découle d’une lettre adressée a lon Barbu. Le poete-philosophe évoque la fable kantienne de
la colombe qui « vole en franchissant le firmament. Plus elle prend de ’altitude, plus son vol
est aisé a travers Iair raréfié. La logique aidant, la colombe se dit que s’il n’y avait pas d’air,
il n’y aurait point d’obstacle ; aussi pourrait-elle voler sans nulle difficulté.

Selon Kant, I’'impression de la colombe n’est rien d’autre qu’une illusion.

Moi, poursuit Blaga, je n’ai pas encore résolu ce probléme.

Et c’est pour cela que je m’interroge :

=9

! In hohot dracii de pe muchi ne-ntimpina/ cu flori de spanz/ si matraguna” (Pustnicul).
2 Astfel, d-1 Blaga propune la randu-i un anumit verde, ca veridica lumina a filonului nocturn, visul.”

329

BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019

lon Barbu se trouverait-il dans I’illusion de la colombe ? Ou bien Lucian Blaga va
tenter bientot la derniére aventure dans le non-élément, celle révée par la méme colombe ? »
(Barbu 2000, 1022).2

Si le Jeu second de Barbu abolit le figuratif pour se transformer en méditation sur « la
création et ’aventure de I’Etre », tel que le précise ’auteur-méme, I’aventure que Blaga tente
dans le non-¢lément semble aboutir dans le poéme L ‘oiseau sacré, inspiré par la sculpture de
Brancusi. Cet oiseau prend son envol « au fond des mers », dans « des foréts flottantes » et
dans la mort :

« Dans le vent levé de nulle part
Orion I’hiératique te bénit
pleurant sur toi les larmes

de sa haute et sainte géométrie.

Tu vivais une fois au fond des mers
tu contournais de pres le feu solaire.
Dans les foréts flottantes tu criais
longuement sur les eaux premicres.

Es-tu oiseau ? ou cloche portée par le monde ?
Coupe évasée ou plutot créature,

hymne d’or qui tournoie

survolant nos terreurs des choses obscures.

Tu hantes les ténébres comme les fables,

tu joues de la flGte irréelle des airs

pour ceux qui boivent leur sommeil

a méme les pavots noirs cachés sous terre. »

Cet oiseau s’¢éleve par-dela les frontieres de la sphére céleste et franchit le « petit ciel » sous
lequel languit « le grand oiseau malade » du poéme I/ se terre dans le bois déchu de sa gloire.
Phosphorescent, c’est a dire lumineux (au sens étymologique, « qui porte la lumiére »), le
regard de 1’oiseau saint n’est donc pas un creuset d’images et il n’a pas non plus la fonction
d’« instaurer une relation ». Ce ne révéle rien et ne rapproche pas ; au contraire, il
¢loigne et s’¢loigne :

« Comme du phosphore écaillé¢ sur des ossements
ainsi parait la lumiere de tes yeux verts.
A I’écoute de ce qui se révele sans paroles
sous I’herbe du ciel ton vol se perd »
(Blaga 1992, 63).

® Porumbelul zboara prin vamile vizduhului, si cu cit se inaltd, aerul subtiindu-se, simte ci zboara tot mai usor.
Intervine logica — porumbelul isi zice: daca n-ar fi aer, n-ag mai intimpina nicio greutate si ag zbura usor de tot.
Dupé Kant, parerea porumbelului e o iluzie.

Eu inca n-am rezolvat problema.

Si de aceea ma intreb:

se gaseste lon Barbu in iluzia porumbelului? sau Lucian Blaga va incerca in curdnd ultima aventura in
neelement, visatd de acelasi porumbel?"

330

BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019

C’est pour cette raison que, dans la série symbolique phosphore-/umiére-yeux verts,
dont les éléments sont susceptibles de désigner le regard sans le consacrer pour autant comme
acte, le noyau signifiant n’est pas représenté par I’ceil, mais par le phosphore. Le pocte
abandonne ainsi les prérogatives du regard, qui ne s’accomplit qu’au-dela de la « géométrie
¢élevée et sainte », c’est a dire dans le non — élément :

« Eleve-toi a I'infini sans dévoiler
jamais ce que tes yeux ont deviné »

(ibidem, 64).

Bien qu’affranchi de la sphére et de 1’élément, 'oiseau ne reflete aucun des mysteres
cosmiques et, comme il n’y est pas question de voir les choses, on peut dire que son regard
fusionne avec le trans-fini, « dans le sens exact du terme : un fini qui est et doit étre sans
cesse dépasseé, sans que I’infini puisse jamais étre atteint » (Lupasco 1987, 22). La trans-
ascendance engendrée par les images de ce poéme met en exergue I’identité profonde qui
s’établit entre 1’esprit du vert et le monde possible, dont le cas particulier est le non-monde,
tout comme I’infini I’est par rapport au transfini. Le non-monde est remarquablement rendu
dans le poeéme L ‘oiseau U-

« Glaise sans gloire,
humide absurde.
T erre dans le non-monde,
le chemin est sourd »
(Blaga 1995, 277).*

Si « le monde n’est rien d’autre que la mutilation infinie d’un conte » (,,Lumea este
poveste infinit mutilatd”), comme I’affirme Blaga a la fin de Différentielles divines (1990b,
173), le non-monde est, en quelque sorte, I’invisible rendu visible grice aux pouvoirs
ontologiques de la métaphore.

Il reste a conclure qu’apres avoir pris son point de départ dans une évidente herméneutique —
le renfermement dans le régne végétal mais ample ouverture dans le plan symbolique —, le
vert se répercute en tant qu’esprit du vert (« duhul verdelui »), quintessence des
manifestations visibles, olfactives et narcotiques, dans une hermé-noétique. Ce processus
s’accomplit a travers les rassemblements et les dissipations infinis dans un magna indécidable
: le non-monde, i.e. le monde possible. L’image-idée contient et transgresse en méme temps
le sensible et la réflexivité noétique. La trans-vision du poéte va loin, sans oublier pour autant
les contrées du concept. En derniere analyse, la métaphore s’avere étre le versant poétique du
concept et non pas son gué tari, puisque les vertiges métaphysiques sont lisibles dans le
palimpseste du concept (de mystere). C’est ainsi que, sous le pas de la poésie, le domaine du
concept est rendu, « encore une fois, pour un instant », diaphane. Le reste, comme dirait
Blaga lui-méme, c’est la Destinée.

BIBLIOGRAPHY

Barbu, lon. 2000. Opere. Il. Proza. Editie alcatuita de M. Colosenco. Prefata de Eugen
Simion. Bucuresti: Editura Univers Enciclopedic.
Blaga, Lucian. 1990a. Zari si etape. Bucuresti: Editura Minerva.

* Lut fari slava,/ umed absurd./ Umblu-n nelume,/ drumul e surd” (Pasdrea U).

331

BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019

Blaga, Lucian. 1990b. Les différentielles divines. Traduit et adapté du roumain par et Georges
Piscoci- Danesco. Paris : Librairie du Savoir.

Blaga, Lucian.1992. L'étoile la plus triste. Taduit du roumain et présenté par Sanda Stolojan.
Paris : La Différence.

Blaga, Lucian. 1995. Opera poetica. Cuvint inainte de Eugen Simion. Prefatd de George
Gana. Editie ingrijitd de George Gana si Dorli Blaga. Bucuresti: Editura Humanitas.

Charpier, Jacques. Charles d’Orléans. 1958. Paris : Pierre Seghers Editeur.

Garcia Lorca, Federico. 1960. Conférences. Interviews. Correspondances. Traduit de
I’espagnol par André Belamich. Paris : Editios Gallimad.

Garcia Lorca, Federico. 1956. Obras completas, 4. Novena ediciéon. Buenos Aires: Editorial
Losada.

Lupasco, Stéphane. 1987. Le principe d’antagonisme et la logique de [’énergie. Préface de
Basarab Nicolescu. Monaco : Editions du Rocher.

Nicolescu, Basarab. 1996. La Trasdisciplinarité. Maniféste. Monaco : Editions du Rocher.

« SUD ». Revue littéraire. 1996. 115/116. Lucian Blaga ou le chant de la terre et des
étoiles. Textes réunis et traduits par Jean Poncet.

Vianu, Tudor. 1978. Opere. 7. Studii de estetica. Editie si note de Gelu Ionescu si George
Gana. Bucuresti: Editura Minerva.

332

BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)


http://www.tcpdf.org

