
 

326 
 

326 
JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Between Metaphor and Concept 
 

Pompiliu Crăciunescu 

Assoc. Prof., PhD., West University of Timișoara 
 

 
Abstract: In spite of a common belief still present in literary criticism, Lucian Blagařs poetry is not an 

alternative space of manifestation for the central concept from his philosophical work, the mystery, but a 
contiguous cosmos in expansion. In the poetic realm, the concept becomes diaphanous: it turns into 

metaphor founding possible worlds. Starting from a series of poems which crystalize three essential 

symbolical thresholds/ levels for the trans-vision of their creator Ŕ chroma, the myth of Eurydice and the 
nonworld Ŕ, the present text focuses on the poetical side of the concept, i.e. the transgression-inclusion 

between the metaphorical and the conceptual. If ŖThe world is infinitely mutilated storyŗ, as Blaga writes at 

the end of The Divine Differentials (Diferențialele divine), the ontological force of the metaphorical 

language compensates the losses: the possible worlds become the glimpsed ineffable.  

 
Keywords: Blagařs poetry, diaphanous concept/metaphor, trans-vision, noetics, nonworld. 

 

 

Une certaine partie de la critique a perçu lřœuvre poétique de Lucian Blaga en tant 

quřespace de réflexion du concept métaphysique central de sa pensée philosophique : le mystère. 

Vu la capacité propre à la poésie dř« atteindre […] les intuitions les plus profondes sans y 

transposer les contenus abstraits de la philosophie » (Vianu 1978, 406)
1
, tandis que la philosophie 

ne peut pas renoncer entièrement aux valeurs de la poésie, nous proposons dans ce qui suit 

lřesquisse du cheminement inverse. Nous allons tenter la « ré-construction » du mystère en tant 

quřentité philosophique, à partir dřune constante métaphorique de la poésie de Blaga. Signalé par 

Nietzsche et mis en théorie par Gadamer et Ricœur, entre autres, le processus qui mène de la 

métaphore au concept permet, dans ce contexte, dřentrevoir le versant poétique du dernier. Ceci, 

dřautant plus que la philosophie et la poésie « ne se rencontrent pas à travers leurs branches, en 

lřair, mais grîce à leurs racines, sous terre » (ibidem, 372).
2
 

Selon Derrida, la métaphysique a effacé en elle-même la scène fabuleuse qui lřa engendrée ; 

elle reste néanmoins active, inscrite à lřencre blanche, dessin invisible et renfermé dans le 

palimpseste. Dans le cas de Blaga, le palimpseste est diaphane et, en conséquence, la « scène 

fabuleuse » Ŕ visible. La philosophie de Blaga nřest nullement la synthèse décevante de quelques 

abstractions ; sa poésie, non plus. La métaphore que nous allons explorer Ŕ lřesprit du vert/ « duhul 

verdelui » Ŕ est vivante. Lřencre du mystère nřest donc pas blanche et invisible, mais verte et 

saisissante, telle la mélancolie de Charles dřOrléans : « Dřelle trempe mon encre dřétudie/ Quand 

jřen écris... » (apud Charpier 1958, 204). 

Dans la poésie de Lucian Blaga, la chroma sřouvre le plus souvent sur des tonalités inscrites 

dans la gamme du vert. Une première série dřimages est construite traditionnellement, sur les 

fondements du règne végétal, ce qui permet dřassocier ce niveau à une poétique du regard, car son 

horizon embrasse tout, du « vert virginal » (Sur la montagne) aux « cendres de chlorophylle » 

(Portrait). Entre ces deux póles sřétalent « la soie de la terre » (Randonnée), le « vert empire » de la 

forêt (Haïdouc), les « soleils sylvestres » (Signes), les « araignées vertes » (Chemins) etc. Tous ces 

éléments concourent à raviver « la fable verte et chaude de la nature » (La Chanson du feu). 

Bien quřamplement illustrée dans des énoncées qui impliquent lřordre végétal, la 

chromatique chez Blaga transgresse ce règne ; le poète sřen sert pour connoter la rêverie unitaire de 

lřespace et la relation magique qui sřétablit entre Homme et Univers. Lřexpression ultime du vert 

dans sa poésie ne se concrétise pas dans, mais à travers et par-delà la matière, tout comme 

                                                             
1 Poezia „poate atinge […] intuițiile ele mai înalte, fără să împrumute conținuturile abstracte ale filosofieiŗ. 
2 „Am spune că ele nu se ating prin coroanele lor în aer, ci prin răăiile lor în pământŗ. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)
BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

327 
 

327 
JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

lřarchitecture gothique obtient son effet à travers et au-delà de la pierre. Autrement dit, Blaga ne 

consacre pas le vert, mais son esprit : « lřécume de lumière des lucioles verdîtres » (Fièvre). 

La « grîce immatérielle du vert » (Psaume à lřamour), « lřesprit des mousses humides » qui 

« erre au fond des ravins » (Dans les montagnes), la « Verte journée. Ame du noyer » (Tous les 

chemins mènent) ou « le vert désir » (Strophes au long des années) ne représentent que quelques 

manifestations de la force chromatique engendrée à travers la dé-substantialisation. La poétique du 

regard est ainsi abandonnée au profit dřune poétique de la trans-vision, au sens que Basarab 

Nicolescu donne à ce terme dans son manifeste de la transdisciplinarité : « La transgression du 

champ de la vision aboutit à une trans-vision ». Mutatis mutandis, on peut affirmer que, tout comme 

la connaissance scientifique actuelle, la connaissance poétique chez Blaga « évolue du visible vers 

lřinvisible, cřest à dire vers ce qui est au-delà du visible » (Nicolescu 1996, 102). Nřoublions pas ce 

que disait Blaga lui-même : aussi longtemps que nous ne pourrons pas révéler le mystère, tîchons au 

moins de lřaccroître. « La connaissance luciférienne » (indirecte) est, dans son système 

philosophique, très significative à ce sujet. 

Lřesprit du vert, marque irréductible de la poétique de la trans-vision, confère au réel les 

attributs du miraculeux « disloquant » ou, plutót, il indique lřémergence dřun autre niveau de réalité 

à lřintérieur même de la Réalité : lřAbsence. Ceci-dit, dans la poésie de Blaga, tout comme chez 

Rilke ou Valéry, cřest lřAbsence qui se manifeste le plus souvent, envahissante, fascinante, qui 

acquiert une densité particulière et indicible. 

Le saule, le serpent et lřoiseau représentent autant de seuils symboliques à travers lesquels la 

couleur irréalise et sřirréalise, tout en rejoignant lřanabase et la cathabase. Voilà, très brièvement, 

les degrés de ces trois seuils. 

 

I. LA DESOLATION VERTE. Par le renvoi évident vers un certain au-delà de la matière, le vert rend 

lřexistence mythique dans les poèmes Saules pleureurs (Ce quřentend la licorne) et Epitaphe pour 

Eurydice (Navires de cendres). 

La « lourde soie et la verte désolation » (Saules pleureurs)introduisent le protagoniste dans 

la légende dřEurydice : 

 

« Quelquřun un jour třa pris par la main, Eurydice, 

et třa ammenée très loin 

vers les ténèbres qui séparent. 

Depuis lors tu habites ma nuit 

comme une etiole au fond du puits. 

Quand tu nřes plus nulle part 

tu es en moi. Tu es, oui, le Souvenir, 

lřunique triomphe de la vie 

sur la mort et les brumes » 

Epitaphe pour Eurydice (« Sud »1996, 191). 

 

Rescapée « des Enfers » et vivant à présent dans les saules pleureurs Ŕ dont les branches ne sont 

rien dřautre que ses « cheveux longs et verts » Ŕ, Eurydice consacre la présence manifeste dřune 

absence éternelle, perçue par le poète comme « désolation verte ». 

Lřesprit du vert ne se dissout pas dans la désolation, il se manifeste en tant que désolation 

mystérieuse et diffuse, tel dans la Romance sonámbulode Federico Garcia Lorca. Chez le poète 

espagnol, cřest el duende qui sřinsinue, « obscur et frémissant », à travers lřobsédant vert :  

 

« Verde que te quiero verde. 

Verde viento. Verdes ramas. 

El barco sobre la mar 

y el caballo en la montaða. 

Con la sombra en la cintura 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)
BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

328 
 

328 
JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

ella sueða en su baranda, 

verde carne, pelo verde, 

con ojos de frìa plata. 

Verde que te quiero verde. 

…………………………… 

Elle sigue en su baranda 

verde carne, pelo verde, 

soðando en la mar amarga » 

 (Garcia Lorca 1956,18). 

 

« Les cheveux longs et verts » dřEurydice dans le poème de Blaga et « la chevelure verte » de 

lřénigmatique créature dans celui de Lorca consonnent dans lřamertume de lřabsence, ressentie 

comme désolation verte ou duende. La cosmogramme chromatique se fond ainsi dans le souffle 

dřun mythe annonciateur dřun « perpétuel baptême des choses fraîchement créées » (idem, 120), 

chez Lorca, et la perpétuelle fascination des choses à jamais incréées, chez Blaga. 

 

II. LA MANDRAGORE ET LE SERPENT. Le vert acquiert parfois des significations 

démoniaques, notamment à travers un processus de rubéfaction, engendré par une présence 

féminine puisque, hormis le serpent, cřest elle lřinitiée, celle qui sait « ce que personne ne sait, 

même pas Dieu » (Eve). Ainsi (re)devient la terre diaphane et pourprée à la fois, sous le pas de la 

bien-aimée du poème Jadis la terre était diaphane  

 

« […] encore une fois, pour un instant,  

la Terre, avec ses morts tout en sourire, devient diaphane.  

Comme dans des eaux sans lit, fabuleuses et froides, 

Merveilles ardentes transpercent la glaise pourprée » 

(Blaga 1995, 442).
3

                                                             
3 „[...] pământul, înc-o dată, pentr-o clipă,/ cu morții săi zîmbind, se face străveziu./ Ca-n ape fără prunduri, fabuloase, 

reci,/ arzînd se văd minuni Ŕ prin lutul purpuriuŗ (A fost cândva pământul străveziu). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)
BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

329 
 

329 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

 

Le rapport de contiguïté entre ces merveilles qui brølent dans les tréfonds de la Terre 

et les flammes de lřEnfer est bien évident  

 

« De quelle source le Paradis tient-il  

sa lumière ? Ŕ Moi, je le sais : cřest lřEnfer qui lřéclaire  

de ses flammes ! » 

La lumière du Paradis(« Sud »1996, 45). 

 

Aussi, les valeurs démoniaques du vert rubéfié sont distillées par le fort poison de la 

mandragore et de lřellébore  

 

« En sřesclaffant les diables sur les cimes nous accueillent 

avec des fleurs dřellébore  

et mandragore » 

Lřermite (Blaga 1995, 111).
1
 

 

Par lřeffet narcotique et lřorientation catabatique de ses fleurs rouges, lřellébore Ŕ qui 

fut au Moyen-Age et à lřépoque antique le remède contre la mélancolie Ŕ, connote le 

démoniaque vu comme une « entité absolue, impersonnelle du charme magique en train de se 

manifester » (Blaga 1990a, 214), alors que la mandragore, « les poisons doux-sylvestres » 

(Bocca del Rio), lřaróme-venin de lřaulne (Retour) ou bien le venin qui « mørit [. .] dans les 

crocs des vipères » (Suivez-moi, camarades) projettent le vert dans « la nuit de lřélément » 

(Le solstice desjardins). Or, cette nuit est un pli de lřélément et du non-élément. Autrement 

dit, il sřagit dřune absence active à lřintérieur de lřélément et au-delà de lřélément.  

Si lřon se rapportait à lřorientation des images, au bout de la trans-descendance on 

sentirait la force impersonnelle, magique et indicible se manifester ; les « prêtres des 

profondeurs » qui célèbrent lřoffice à lřintention du diable (La Fille de la Terre danse) Ŕ 

voilà une image privilégiée de cette hypostase. Si, au contraire, on se rapportait à la poétique 

de la trans-vision, la nuit de lřélément serait lřau-delà de lřélément, le non-élément, 

lřAbsence absolue, lřincréé. Seul le serpent aux yeux à jamais « vers la sagesse de lřau-delà 

ouverts » (Je ne suis pas fils de lřaction) connaît le mystère de tous ces avatars. Le serpent 

tient dans lřœuvre poétique de Blaga le róle du démon chez Laplace. 

 

III. NELUMEA. Lorsque Ion Barbu affirme que Blaga propose dans Lřéloge du sommeil « un 

certain vert, la lumière véridique du filon nocturne quřest le rêve » (Barbu 2000, 43)
2
, le 

poète mathématicien réduit la gamme du vert à la signification que celle-ci a pour lui-même, 

cřest à dire le médiateur onirique par excellence : « la lumière dřathanor [...] des chambres 

closes ; […] lřirréalité des décors verts des crépuscules ».   

Néanmoins, la portée de la poésie de Blaga dépasse le « filon nocturne » et cela 

découle dřune lettre adressée à Ion Barbu. Le poète-philosophe évoque la fable kantienne de 

la colombe qui « vole en franchissant le firmament. Plus elle prend de lřaltitude, plus son vol 

est aisé à travers lřair raréfié. La logique aidant, la colombe se dit que sřil nřy avait pas dřair, 

il nřy aurait point dřobstacle ; aussi pourrait-elle voler sans nulle difficulté. 

Selon Kant, lřimpression de la colombe nřest rien dřautre quřune illusion. 

Moi, poursuit Blaga, je nřai pas encore résolu ce problème. 

Et cřest pour cela que je mřinterroge : 

                                                             
1„În hohot dracii de pe muchi ne-ntâmpină/ cu flori de spânz/ și mătrăgunăŗ (Pustnicul). 
2 „Astfel, d-l Blaga propune la rându-i un anumit verde, ca veridică lumină a filonului nocturn, visul.ŗ  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)
BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

330 
 

330 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Ion Barbu se trouverait-il dans lřillusion de la colombe ? Ou bien Lucian Blaga va 

tenter bientót la dernière aventure dans le non-élément, celle rêvée par la même colombe ? » 

(Barbu 2000, 1022).
3
 

Si le Jeu second de Barbu abolit le figuratif pour se transformer en méditation sur « la 

création et lřaventure de lřÊtre », tel que le précise lřauteur-même, lřaventure que Blaga tente 

dans le non-élément semble aboutir dans le poème Lřoiseau sacré, inspiré par la sculpture de 

Brancusi. Cet oiseau prend son envol « au fond des mers », dans « des forêts flottantes » et 

dans la mort :  

 

« Dans le vent levé de nulle part 

Orion lřhiératique te bénit 

pleurant sur toi les larmes 

de sa haute et sainte géométrie. 

 

Tu vivais une fois au fond des mers 

tu contournais de près le feu solaire. 

Dans les forêts flottantes tu criais 

longuement sur les eaux premières. 

 

Es-tu oiseau ? ou cloche portée par le monde ? 

Coupe évasée ou plutót créature, 

hymne dřor qui tournoie 

survolant nos terreurs des choses obscures. 

 

Tu hantes les ténèbres comme les fables, 

tu joues de la fløte irréelle des airs 

pour ceux qui boivent leur sommeil 

à même les pavots noirs cachés sous terre. » 

 

Cet oiseau sřélève par-delà les frontières de la sphère céleste et franchit le « petit ciel » sous 

lequel languit « le grand oiseau malade » du poème Il se terre dans le bois déchu de sa gloire. 

Phosphorescent, cřest à dire lumineux (au sens étymologique, « qui porte la lumière »), le 

regard de lřoiseau saint nřest donc pas un creuset dřimages et il nřa pas non plus la fonction 

dř« instaurer une relation ». Ce  ne révèle rien et ne rapproche pas ; au contraire, il 

éloigne et sřéloigne : 

 

« Comme du phosphore écaillé sur des ossements 

ainsi paraît la lumière de tes yeux verts. 

A lřécoute de ce qui se révèle sans paroles 

sous lřherbe du ciel ton vol se perd » 

(Blaga 1992, 63). 

 

                                                             
3„Porumbelul zboară prin vămile văzduhului, și cu cît se înalță, aerul subțiindu-se, simte că zboară tot mai ușor. 

Intervine logica Ŕ porumbelul își zice: dacă n-ar fi aer, n-aș mai întâmpina nicio greutate și aș zbura ușor de tot. 

După Kant, părerea porumbelului e o iluzie. 
Eu încă n-am rezolvat problema. 

Și de aceea mă întreb: 

se găsește Ion Barbu în iluzia porumbelului? sau Lucian Blaga va încerca în curând ultima aventură în 

neelement, visată de același porumbel?" 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)
BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

331 
 

331 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Cřest pour cette raison que, dans la série symbolique phosphore-lumière-yeux verts, 

dont les éléments sont susceptibles de désigner le regard sans le consacrer pour autant comme 

acte, le noyau signifiant nřest pas représenté par lřœil, mais par le phosphore. Le poète 

abandonne ainsi les prérogatives du regard, qui ne sřaccomplit quřau-delà de la « géométrie 

élevée et sainte », cřest à dire dans le non Ŕ élément : 

 

« Elève-toi à lřinfini sans dévoiler 

jamais ce que tes yeux ont deviné » 

(ibidem, 64). 

 

Bien quřaffranchi de la sphère et de lřélément, lřoiseau ne reflète aucun des mystères 

cosmiques et, comme il nřy est pas question de voir les choses, on peut dire que son regard 

fusionne avec le trans-fini, « dans le sens exact du terme : un fini qui est et doit être sans 

cesse dépassé, sans que lřinfini puisse jamais être atteint » (Lupasco 1987, 22). La trans-

ascendance engendrée par les images de ce poème met en exergue lřidentité profonde qui 

sřétablit entre lřesprit du vert et le monde possible, dont le cas particulier est le non-monde, 

tout comme lřinfini lřest par rapport au transfini. Le non-monde est remarquablement rendu 

dans le poème Lřoiseau U  

 

« Glaise sans gloire, 

 humide absurde. 

Jřerre dans le non-monde, 

le chemin est sourd » 

(Blaga 1995, 277).
4
 

 

Si « le monde nřest rien dřautre que la mutilation infinie dřun conte » („Lumea este 

poveste infinit mutilatăŗ), comme lřaffirme Blaga à la fin de Différentielles divines (1990b, 

173), le non-monde est, en quelque sorte, lřinvisible rendu visible grîce aux pouvoirs 

ontologiques de la métaphore. 

 

Il reste à conclure quřaprès avoir pris son point de départ dans une évidente herméneutique Ŕ 

le renfermement dans le règne végétal mais ample ouverture dans le plan symbolique Ŕ, le 

vert se répercute en tant quřesprit du vert (« duhul verdelui »), quintessence des 

manifestations visibles, olfactives et narcotiques, dans une hermé-noétique. Ce processus 

sřaccomplit à travers les rassemblements et les dissipations infinis dans un magna indécidable 

: le non-monde, i.e. le monde possible. Lřimage-idée contient et transgresse en même temps 

le sensible et la réflexivité noétique. La trans-vision du poète va loin, sans oublier pour autant 

les contrées du concept. En dernière analyse, la métaphore sřavère être le versant poétique du 

concept et non pas son gué tari, puisque les vertiges métaphysiques sont lisibles dans le 

palimpseste du concept (de mystère). Cřest ainsi que, sous le pas de la poésie, le domaine du 

concept est rendu, « encore une fois, pour un instant », diaphane. Le reste, comme dirait 

Blaga lui-même, cřest la Destinée. 
 

BIBLIOGRAPHY 

 

Barbu, Ion. 2000. Opere. II. Proză. Ediŝie alcătuită de M. Coloşenco. Prefaŝă de Eugen 

Simion. Bucureşti: Editura Univers Enciclopedic. 

Blaga, Lucian. 1990a. Zări și etape. Bucuresti: Editura Minerva. 

                                                             
4 „Lut fără slavă,/ umed absurd./ Umblu-n nelume,/ drumul e surdŗ (Pasărea U).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)
BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

332 
 

332 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Blaga, Lucian. 1990b. Les différentielles divines. Traduit et adapté du roumain par et Georges 

Piscoci- Danesco. Paris : Librairie du Savoir.  

Blaga, Lucian.1992. L'étoile la plus triste. Taduit du roumain et présenté par Sanda Stolojan. 

Paris : La Différence. 

Blaga, Lucian. 1995. Opera poetică. Cuvînt înainte de Eugen Simion. Prefață de George 

Gană. Ediție îngrijită de George Gană și Dorli Blaga. Bucuresti: Editura Humanitas. 

Charpier, Jacques. Charles dřOrléans. 1958. Paris : Pierre Seghers Éditeur.  

Garcia Lorca, Federico. 1960. Conférences. Interviews. Correspondances. Traduit de 

lřespagnol par André Belamich. Paris : Éditios Gallimad. 

Garcia Lorca, Federico. 1956. Obras completas, 4. Novena ediciñn. Buenos Aires: Editorial 

Losada. 

Lupasco, Stéphane. 1987. Le principe dřantagonisme et la logique de lřénergie. Préface de 

Basarab Nicolescu. Monaco : Éditions du Rocher. 

Nicolescu, Basarab. 1996. La Trasdisciplinarité. Manifèste. Monaco : Éditions du Rocher. 

« SUD ». Revue littéraire. 1996.  115/116. Lucian Blaga ou le chant de 1a terre et des 

étoiles. Textes réunis et traduits par Jean Poncet. 

Vianu, Tudor. 1978. Opere. 7. Studii de estetică. Ediție și note de Gelu Ionescu și George 

Gană. București: Editura Minerva.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:23:15 UTC)
BDD-A30480 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

