
 

293 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

293 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

GREEK ENLIGHTENMENT. BISHOP AND THEOLOGIAN NIKIFOR 
THEOTOKIS 

 

Claudiu Cotan 

Assoc., Prof., PhD., „Ovidiusŗ University of Constanŝa 
 

 
Abstract: The 18

th
 century offered the European society a new view on the world promoted by the 

Western intelligentsia which influenced the life of the Western Church. The illuminist thought bought 

about a certain form of secularization of the society, an alienation from the religious life which 

dressed sometimes anti-ecclesiastic forms. It was in such a society that one of the greatest Greek 
thinkers was formed as intellectual. Although born in Corfu, under the Ottoman occupation, 

Theotokis studied in the great European universities and worked as professor in Corfu, Moldova and 

Russia. He ended his activity as missionary metropolitan with outstanding pastoral service. I shall 
present in the pages of this study his activity and great theological, pastoral, and missionary work. 

 
Keywords: theologian, intellectual, missionary, teacher, metropolitan, Enlightenment, school  

 

 

Începînd cu secolul al XVIII-lea cultura occidentală a pătruns tot mai mult în lumea 

ortodoxă, nemaifiind accesibilă doar unui număr redus de persoane care aveau un contact 

direct cu intelectualitatea catolică din Italia sau Franŝa sau cu cea reformată din centrul 

Europei. Se asistă în această perioadă şi la o adevărată presiune religioasă occidentală asupra 

Orientului ortodox. Se petrece astfel la un fenomen socio-cultural de mare importanŝă pentru 

Răsăritul ortodox. Răspîndirea culturii occidentale în spaŝiul ortodox se datorează 

propagandei misionarilor, cărŝilor religioase şi şcolilor confesionale catolice şi protestante. 

Prozelitismul catolic sau protestant a dat însă rezultate mediocre în comparaŝie cu eforturile 

depuse, dar a pus populaŝia ortodoxă în legătură directă cu gîndirea iluministă. Reacŝia 

ortodoxă a fost aceea de a anihila noile influenŝe şi de formare a unei conştiinŝe panortodoxe. 

Un alt eveniment important a fost instalarea primelor misiuni diplomatice ale puterilor 

europene la Constantinopol. Deşi acestea nu au contribuit la îmbunătăŝirea situaŝiei creştinilor 

aflaŝi sub stăpînirea turcilor, secolul al XIX-lea a adus totuşi schimbări în bine pentru 

ortodocşi, la aceasta contribuind şi spiritul occidental promovat de Reforma protestantă şi de 

iluminismul francez. O anumită formă de secularizare a societăŝii a început să se formeze şi 

în spaŝiul ortodox. Renaşterea culturală greacă s-a datorat nu numai iluminismului, ci şi 

sprijinului cultural oferit de Biserica Ortodoxă. În acest sens, este cunoscută lucrarea ierapostolică 

a lui Cosma din Etolia, care a făcut o adevărată misiune de evanghelizare, dar a construit şi 

numeroase şcoli prin care s-a întreŝinut sentimentul unităŝii naŝionale elene.  

Prin strădanii deosebite, Patriarhia Ecumenică a construit „Marea Şcoalăŗ, în care au 

învăŝat numeroşi clerici, primii profesori şi  scriitori greci, dar şi domnitori români. La 

Sinodul local din 1593, patriarhul ecumenic Ieremia al II-lea i-a îndemnat pe episcopi să 

organizeze şcoli în bisericile de enorie, în mănăstiri şi chiar în casele parohiale. De cele mai 

multe ori profesorii din astfel de şcoli erau preoŝi sau monahi. Pentru pregătirea elevilor se 

foloseau cărŝile bisericeşti care aveau rolul de manuale didactice. Dintre şcolile întemeiate unele 

au devenit renumite, cum au fost Academia athonită, Şcoala din Iannina, Şcoala din Chios, 

Şcoala din Smirna şi Academia din Moshopole, adevărate centre de promovare a culturii şi limbii 

elene. Trebuie remarcat faptul că în timpul stăpînirii otomane (1453-1821), din cei aproximativ 

800 de scriitori greci, cea mai mare parte au fost clerici, teologi sau simpli călugări. În secolul al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:28:20 UTC)
BDD-A30477 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

294 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

294 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

XVIII-lea, în astfel de şcoli s-au format şi doi mari teologi: Evghenios Vulgaris
1
, autor şi 

traducător al unor lucrări de fizică, şi Nichifor Theotokis, matematician şi teolog renumit. Cei doi 

oameni de cutură au fost şi ierarhi de seamă ai Bisericii Ortodoxe cu mari împliniri pastorale. 

Ceea ce interesează la Evghenios Vulgaris este în primul rînd latura literară şi politică a 

activităŝii sale. Sentimentele sale patriotice s-au arătat încă de cînd era profesor la Academia 

athonită. A redactat memorii împărătesei Ecaterina a Rusiei în favoarea eliberării Greciei de 

sub stăpînirea otomană şi a publicat broşuri cu carater patriotic şi naŝionalist care au circulat 

în Grecia în timpul războaielor duse de ruşi împotriva Porŝii otomane. Deşi în final s-a arătat 

un adversar al lui Voltaire i-a tradus broşurile menite să trezească aversiunea faŝă de turci şi 

să reînsufleŝească speranŝele celor care aspirau la eliberarea ŝării. În 1776, un călugăr din 

Patmos îl numea pe iluministul francez „binefăcătorul umanităŝiiŗ. În 1793, cînd Voltaire a 

fost condamnat de către Patriarhia Ecumenică, Vulgaris l-a aşezat pe scriitorul francez printre 

„marii necredincioşiŗ. 

Pe un drum asemănător a mers şi Nichifor Theotokis
2
, care a publicat în 1794 o lucrare 

critică asupra operei iluministului francez. Renumele său se bazează pe cunoscutele Evanghelii 

de duminică, pe Comentarea Evangheliilor din 1796, şi pe exegeza Faptelor Apostolilor şi a 

Epistolelor, lucrări citite în biserici aproape în fiecare duminică
3
. Nichifor Theotokis a avut 

meritul de a fi contribuit la „redescoperireaŗ teologiei patristice, în special prin dragostea sa 

pentru literatura ascetică. Predicile şi cuvîntările sale sunt şi astăzi actuale şi un exemplu de 

grije pentru credinŝa şi viaŝa morală a creştinilor ortodocşi. Cu toate că Patriarhia Ecumenică 

continua tradiŝia ortodoxă, arătîndu-se reticentă la noile idei, fanarioŝii păşeau grăbiŝi spre ideile 

lansate de revoluŝionarii francezi. Iluminismul european a fost însă trecut prin trupul Bisericii 

Ortodoxe care l-a curăŝat de elementele anticlericale, astfel încît în spaŝiul ortodox a îmbrăcat o 

haină deosebită ŝesută din noile ideologii sociale şi seculara tradiŝie ortodoxă. Şi în spaŝiul 

românesc îi vedem pe revoluŝionarii paşoptişti stăpîniŝi de ideile iluminismului francez, dar şi de 

credinŝa şi morala creştină.  

Nichifor Theotokis şi Evghenios Voulgaris au fost cei mai importanŝi teologi 

ortodocşi şi unii dintre cei mai mari  oameni de cultură greci din secolul al XVIII-lea. Dacă 

despre cei doi teologi literatura istorică din ŝara noastră aminteşte unele lucruri, despre 

activitatea lor teologică, care este şi cea mai importantă, nu se pomeneşte aproape nimic. 

Preocuparea lor pentru ştiinŝele exacte, pentru matematică şi fizică, nu a diminuat, ci le-a 

amplificat pasiunea pentru teologie, pentru slujirea lui Dumnezeu şi a oamenilor ca 

ieromonahi, profesori, apoi ca arhiepiscopi ai Bisericii Ortodoxe Ruse. Teologia românească, 

mai cu seamă din ultimii ani, a acordat o atenŝie specială vieŝii duhovniceşti şi teologiei 

Sfîntului Nicodim Aghioritul, contemporan cu cei doi episcopi. De aceea am socotit că merită 

să pomenim, chiar şi numai în cîteva rînduri, de strădaniile acestor ierarhi care, prin studiile 

făcute în Italia sau în marile oraşe germane, au unit teologia ortodoxă cu acurateŝea ştiinŝifică 

occidentală. Prin gîndirea lor au oferit o viziune unitară teologiei, dar şi metodele cele mai 

bune pastoraŝiei ortodoxe într-o lume care se afla în schimbare sub influenŝa ideilor 

iluministe. Din păcate avem o imagine preconcepută despre epoca fanariotă pe care o aplicăm 

şi culturii greceşti din secolul al XVIII-lea fără a ŝine cont că într-o mare măsură aceasta a 

conservat viaŝa bisericească ortodoxă care nu a suferit accidentele creştinismului occidental 

din timpul „secolului luminilorŗ.  

 După cucerirea otomană, prin rolul său şi prin privilegiile obŝinute, Patriarhia de 

Constantinopol a devenit mai „ecumenicăŗ decît în timpul Imperiului bizantin. Emigraŝia 

                                                             
1 C. Th. Dimaras, Istoria literaturii neogreceşti, trad. Mihai Vasiliu, Edit. pentru Literatură Universală, 

Bucureşti, 1968, pp. 182-184. 
2 C. Th. Dimaras, Istoria literaturii neogreceşti, p. 187; G. K. Katsimbalis, Bibliographie de C. Théotokis, Athénes, 

1942, p.18. 
3 C. Th. Dimaras, Istoria literaturii neogreceşti, p.189. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:28:20 UTC)
BDD-A30477 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

295 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

295 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

cărturarilor greci în Apus a fost pentru teologia şi filosofia greacă cea mai puternică lovitură. 

Filosofia a revenit în orientul elen abia în secolul al XVII-lea, odată cu reluarea legăturilor 

spirituale cu Apusul. Tinerii greci din teritoriile stăpînite de latini în Chios, Creta, Cipru şi 

Insulele Ionice studiau de cele mai multe ori în universităŝile din Veneŝia şi Padova, centre 

importante ale învăŝămîntului european. În domeniul filosofiei, Padova a devenit centrul 

neoaristotelismului, printr-o interpretare fisiocratică a filosofiei aristotelice
4
. Cel mai 

important dintre învăŝaŝii greci care au introdus neoaristotelismul în Răsărit a fost atenianul 

Theofylos Korydaleus (1570-1646), care studiase la Padova. Acestuia îi cerea patriarhul 

Chiril Lucaris să reorganizeze Marea Şcoală din Constantinopol şi să o transforme într-o 

universitate pentru toti ortodocşii. Theofylos Korydaleus a introdus gîndirea liberă în Europa 

răsăriteană. Academia din Constantinopol a devenit mode pentru şcolile din Iaşi, Bucureşti, 

Trapezunt, Patmos şi Chios. Cu toate acestea urmaşii învăŝatului grec au devenit cei mai mari 

adversari ai filosofiei aristotelice. Pe plan politic, noua orientare a culturii elene a creat 

„aristocraŝiaŗ fanariotă, cu o influenŝă importantă în lumea ortodoxă şi în Imperiul otoman. 

Unul dintre reprezentanŝii de frunte ai fanarioŝilor a fost Alexandru Mavrocordat (1641-1709) 

atît diplomat cît şi om de cultură
5
. De acelaşi renume s-a bucurat şi fiul său Nicolae, domnitor 

în Ŝara Românească şi Moldova, autor al unor lucrări şi traduceri cu un conŝinut politic
6
. 

Treptat se face trecerea spre o societate de tip capitalist, cu toate că Imperiul otoman era încă 

puŝin receptiv la transformările majore produse în societatea europeană occidentală
7
. 

În pleiada de învăŝaŝi greci din secolul al XVIII-lea remarcăm cazul ieromonahului 

Methodios Anthrakitis (1660-1749), autorul unei lucrări intitulate Teorii creştine, în care nu 

se sfieşte să critice corupŝia clerului şi să ceară o implicare mai mare a ierarhilor în activitatea 

pastorală. Atitudinea sa nu era una nouă dacă ŝinem cont că în secolul al XVI-lea, Damaschin 

Studitul, autorul celei mai cunoscute culegeri de predici, alcătuia şi lucrarea Dialogul, o 

critică virulentă a ierarhiei ortodoxe. Gîndirea sa teologică dar mai ales cea filosofică l-au dus 

pe Anthrakitis la excomunicare  şi caterisire în 1723. Penitenŝa făcută a produs revocarea 

anatemei doi ani mai tîrziu, dar cu toate acestea a rămas un critic al aristotelismului, la fel ca 

şi elevul său Pahomie, tot un călugăr, care a ajuns să-şi formeze un cerc de discipoli în 

Salonic. Critic aspru al filosofiei korydaleice şi aristotelice, Pahomie a fost condamnat de 

Patriarhia Ecumenică şi exilat la Muntele Athos. Ideile iluministe preocupau pe clericii 

ortodocşi din Insulele Ionice. Un  exemplu îl oferă Antonios Katiforos, protoiereul din Zante, 

care a studiat în Italia şi a predat în Veneŝia, bucurîndu-se de aprecieri speciale din partea lui 

Evghenie Voulgaris. În Kefallonia, Vikentios Damodos (1700-1752), unul dintre elevii lui 

Katiforos, a făcut mereu apel la raŝiune şi la judecata personală, identificîndu-se în gîdirea sa 

filosofică cu raŝionalismul cartezian
8
. Atenŝia noastră se opreşte însă asupra gîndirii şi 

filosofiei lui Nichifor Theotokis
9
.     

Cunoscutul teolog grec este probabil unul dintre cei mai mari oameni de cultură ai 

secolului al XVIII-lea. Născut la Corfu, la 15 februarie 1731, a primit numele de Nicolae. A 

studiat cu unul dintre cei mai renumiŝi dascăli, Ieremia Kabbadias (1693-1781). După ce a 

fost hirotonit diacon, în perioada anilor 1749-1754, a studiat la Padova şi Bologna unde a 

acumulat solide cunoştinŝe de fizică, matematică, filosofie şi retorică. În 1754 s-a revenit în 

                                                             
4 Pashalis M. Kitromilides, Iluminismul neoelen, trad. Olga Cicanci, Edit. Omonia, Bucureşti, 2005, pp. 24-27. 
5 C. Th. Dimaras, Alexandre Mavrocordato, Machiavelli et La Rochefoucauld, în „La Greece au temps des 

Lumieresŗ, Geneva, 1969.  
6 Pashalis M. Kitromilides, Iluminismul neoelen, p. 35. 
7 N. Todorov, Sur quelques aspects du passage du feodalisme au capitalisme dans les territoires balkaniques de 

lřEmpire Ottoman, în „Revue des etudes Sud-Est europeennesŗ, (1963), pp. 103-136. 
8 Pashalis M. Kitromilides, Iluminismul neoelen, p. 43 
9 Daniel Stiernon, Eugene Boulgaris, în „La Theologie byzantine et sa traditionŗ, vol. II (XIIIe-XIXe), 
coordonatori Carmelo Giuseppe Conticello, Vassa Conticello, Turnhout, Brepols Publishers, 2002, pp. 721-837.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:28:20 UTC)
BDD-A30477 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

296 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

296 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Corfu, unde a depus o intensă activitate de predicator şi a deschis o şcoală particulară în 

propria sa casă. A activat şi ca specialist în domeniul fizicii hidraulice, după ce  insula a fost 

cucerită de veneŝieni. Câŝiva ani mai tîrziu (1758), împreună cu fostul său învăŝător, a deschis 

o şcoală care a atras numeroşi elevi şi a dobîndit o anumită notorietate în rîndul grecilor
10

. 

Aceste acŝiuni i-au atras ostilitatea arhiepiscopului latin de Corfu, care a căutat mereu prilej 

pentr a-l persecuta. 

În 1761 Theotokis a fost invitat de patriarhul ecumenic Ioanichie al III-lea (1761-

1763) să preia conducerea Atoniadei, şcoală teologică deschisă la Muntele Athos care a 

funcŝionat puŝin timp. Noul patriarh ecumenic Samuel Hangheris (1763-1768; 1773-1774) l-a 

numit predicator al Patriarhiei. În anul următor (1764) domnitorul Grigore Ghica al Moldovei 

l-a chemat la Iaşi, unde a preluat conducerea Academiei domneşti care fusese reorganizată şi 

unde a predat fizică şi matematică. De aici s-a îdreptat către Leipzig pentru a tipări primele 

sale lucrări importante. În anii care au urmat, 1767-1775, a activat la Constantinopol, Leipzig, 

Viena şi Bratislava. Aflat în conflict cu patriarhul Samuel din cauza unui cuvînt funebru pe 

care l-a ŝinut la înmormîntarea Elenei Ghica, mama domnitorului Grigore Ghica, s-a refugiat 

la Leipzig de unde, în 1772, a fost chemat de comunitatea greacă din Veneŝia pentru a accepta 

demnitatea de mitropolit ortodox al oraşului. Condiŝiile puse de Theotokis, care erau greu de 

îndeplinit din cauza conflictelor cu Vaticanul şi cu autorităŝile veneŝiene, au făcut să nu mai 

fie numit mitropolit. În 1775 a trecut prin Iaşi, unde a activat ca profesor pentru a doua oară 

la Academia domnească. Din nefericire a intrat în conflict cu o serie de colegi profesori care-l 

considerau mult prea progresist. Astfel, în toamna anului 1776, Theotokis s-a stabilit la 

Poltava, în Ucraina orientală, la invitaŝia compatriotului său, arhiepiscopul Evghenios 

Voulgaris. Cîteva luni mai tîrziu dirija activitatea unei noi şcoli pentru elevii ucrainieni, 

dintre care o parte erau greci.  

După retragerea lui Vulgaris (1779), la conducerea Arhiepiscopiei a fost numit 

Theotokis, hirotonit episcop la Sankt-Petersburg (1779) în prezenŝa ŝarinei Ecaterina a II-a 

(1762-1796). Pe parcursul a şapte ani, cît timp a fost arhiepiscop de Slaviansk şi Cherson, a 

dus mai departe acŝiunile lui Vulgaris, acelea de organizare a învăŝămîntului, de ridicare de 

biserici şi înfiinŝare de parohii, dar şi cea de instalare în eparhia sa a grecilor refugiaŝi din 

cauza războiului ruso-turc din anii 1768-1774. În timpul păstoririi sale a reuşit să aducă în 

sînul Bisericii Ortodoxe un mare număr de rasolnici, graŝie politicii sale religioase de 

„credinŝă comunăŗ, adoptată mai tîrziu oficial şi de autorităŝile bisericeşti datorită eficacităŝii 

acesteia în dialogul inter-confesional. În aceeaşi perioadă Theotokis a intesificat activitatea 

pastorală pentru convertirea uniŝilor şi duhoboriŝilor. 

 La 28 noiembrie 1786, Theotokis a fost trasferat în fruntea Arhiepiscopiei de 

Astrahan şi Stavropol (zona Mării Caspice). Şi aici a întreprins aceleaşi acŝiuni de organizare 

bisericească, de pregătire a clerului, de convertire a rascolnicilor şi de stabilire a unui dialog 

cu alte grupuri religioase din regiune, în special cu armenii şi cu tătarii musulmani dintre care 

a convertit la creştinism un număr mare. În timpul păstoririi sale a rămas fidel autorităŝilor 

bisericeşti ruseşte cu toate că i s-au adus o serie de învinuiri, de multe ori şi datorită faptului 

că era un ierarh străin, bănuit că ar favoriza pe străini, în special pe grecii din eparhia sa. 

Theotokis a demisionat din rîndul episcopatului rus în 1792 şi a fost numit egumen al 

Mănăstirii Sfîntul Daniel de lîngă Moscova. Ŝarul Pavel I i-a recunoscut meritele pastorale 

deosebite şi l-a decorat cu ordinul imperial Sfînta Ana pentru serviciile aduse Bisericii 

Ortodoxe Ruse (1797). La Mănăstirea Sfîntul Daniel şi-a continuat activitatea cărturărească 

pînă la moartea sa (31 mai 1800). În onoarea sa, la îmormîntare, au fost rostite patru elogii 

funerare: de către călugării mănăstirii, de către Evghenios Voulgaris, Alexandru Mavrocordat 

                                                             
10 Vasilios Makrides, Nicephore Theotokes, în „La Theologie byzantine et sa traditionŗ, vol. II (XIIIe-XIXe), 
coordonatori Carmelo Giuseppe Conticello, Vassa Conticello, Turnhout, Brepols Publishers, 2002, pp. 845-846. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:28:20 UTC)
BDD-A30477 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

297 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

297 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

şi viitorul arhiepiscop de Astraha şi Caucaz, Anastasie Bratanovskji (1805-1806), fost 

episcop de Moghilev (1797-1805). Prin testament a lăsat biblioteca sa şi o imprtantă sumă de 

bani Athoniadei dacă cumva aceasta ar mai fi fost redeschisă. Academia Athonită nu a mai 

funcŝionat, iar biblioteca sa a ajuns la Mănăstirea Iviron, apoi după numeroase peripeŝii a 

poposit la Marea Şcoală patriarhală din Constantinopol, renovată printr-o serie de stăruinŝe de 

către dascălul Dorothei Proios (1765-1821). 

 Cu puŝin timp înainte de moarte, Theotokis a fost trimis într-o misiune diplomatică 

care urma să întărească influenŝa Rusiei în Marea Mediterană. Prezenŝa Rusiei în Marea 

Ioniană în alianŝă cu Marea Britanie şi Austria, precum  şi crearea Republicii autonome a 

Heptanezului sub protectorat rusesc nu-i puteau lăsa indiferenŝi pe greci. De aceea se dorea 

plasarea lui Theotokis în scaunul de arhiepiscop al acestei noi republici. Proiectul nu s-a 

împlinit din cauza opoziŝiei amiralului rus F. Uşakov (1743-1817), comandantul rus din 

Corfu.  

Numeroşii săi discipoli l-au făcut cunoscut atît în lumea greacă, cît şi în Rusia unde 

gîndirea sa teologică a exercitat o mare influenŝă. Opera sa vastă cuprinde omilii, ediŝii ale 

Sfinŝilor Părinŝi, lucrări polemice, dar şi studii de matematică şi fizică. Un loc aparte îl 

reprezintă şi scrisorile sale care oferă o bogată imagine asupra Bisericii Ortodoxe din Grecia 

şi din Rusia, dar şi asupra societăŝii din timpul său. 

 Dintre opere sale teologice amintim o serie de cuvîntări şi omilii: 

1. Λόγοιειρηην AγίανκαιΜεγάληνΤεζζαπακοζηήν (Colecŝia de 29 de cuvîntări a fost alcătuită 

din predicile ŝinute în Corfu cînd se găsea sub conducerea lui Ieremia Kabbadias). 

2. Κςπιακοδπόμιονα΄ (Omilii la duminici Ŕ lucrare care cuprinde un comentariu exegetic la 

pericopele evanghelice din duminici). 

3. Κςπιακοδπόμιονβ΄ (Omilii la duminici Ŕ lucrare care cuprinde exegeze la Faptele 

Apostolilor şi Epistolele pauline din perioada Paştelui şi a Penticostarului). 

4. Επικήδειορ - Cuvînt funebru rostit în Constantinopol în 1768 la înmormîntarea Elenei, 

mama principelui Grigorie Ghica. Theotokis laudă credinŝa defunctei pe care a cunoscut-o în 

perioada frecventării casei principelui Ghica la Constantinopol. Din cauza acestei cuvîntări 

socotită exagerată de către patriarhul Samuel Hangheris a trebuit să părăsească 

Constantinopolul). 

5. ΠποζθώνημαηηΑςηοκπάηοπιΑικαηεπίνη (Cuvînt rostit în faŝa împărătesei Ecaterina a II-a a 

Rusiei  în ziua hirotonirii sale ca arhiepiscop la Sankt-Petersburg - 6 august 1779). În cuvîntul 

său o socoteşte pe împărăteasca Rusiei „protectoare a Ortodoxiei din întreaga lumeŗ. 

Theotokis face aluzie şi la „planul grecescŗ de reconstruire a Imperiului greco-bizantin cu 

Ecaterina a Rusiei ca împărat. 

6. Ενθθπονιζηήπιορλόγορ (Discurs rostit la sfîrşitul lui octombrie 1779 în Poltava, unde 

Theotokis i-a urmat lui Evghenios Voulgaris). 

7. ΛόγορειρηηνΚςπιακήνηηρΟπθοδοξίαρ (Cuvînt rostit în Duminica Ortodoxiei la Poltava). 

8. Λόγορ (Discurs rostit în limba latină la 21 septembrie 1786, înainte profesorilor şi elevilor 

de la Seminarul din Poltava, în catedrala Uspenski, cu ocazia deschiderii cursurilor şcolare. În 

acest discurs a accentuat necesitatea acestor cursuri pentru pregătirea clerului care să-i 

conducă pe credincioşi la mîntuire). 

9. Λόγοραποσαιπεηιζηήπιορ (Cuvînt ŝinut cu ocazia părăsirii Arhiepiscopiei de Austrahan şi 

Stavropol în catedrala Schimbării la Faŝă din Astraha la 15 iunie 1792. Plecarea sa din fruntea 

Arhiepiscopiei a justificat-o prin vîrsta înaintată şi sănătatea şubredă care nu-i mai permiteau 

să conducă o eparhie dificilă. În cuvîntul rostit şi-a cerut iertare credincioşilor săi pentru 

eventualele greşeli, comparînd cuvintele sale cu cele rostite de Sfîntul Apostol Pavel în 

Milet)
11

. 

                                                             
11 Vasilios Makrides, Nicephore Theotokes, pp. 853-856. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:28:20 UTC)
BDD-A30477 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

298 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

298 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

 Pe lîngă predicile ŝinute în faŝa credincioşilor, s-a ocupat şi cu tipărirea unor ediŝii din 

Părinŝii Bisericii: 

1. ΙζαάκηοςΣύποςηάΕςπεθένηααζκηηικά (Isaac Sirul, Opere ascetice Ŕ realizată la îndemnul şi 

cu susŝinerea financiară a patriarhului Efrem al II-lea al Ierusalimului (1766-1770). 

Prelucrarea este făcută după două manuscrise din secolele XIV-XV. Este o ediŝie folosită şi 

astăzi pe care Theotokis a adresat-o comunităŝilor monastice din Sinai şi Muntele Athos, 

pentru a le furniza elementele necesare unei mai bune vieŝuiri ascetice). 

2. ΣειπάειρηηνΟκηάηεςσον (Realizată după manuscrise cu numeroase greşeli, Theotokis a fost 

nevoit să facă corecturi şi note explicative. A fost o lucrare foarte apreciată de 

contemporani)
12

. 

Dintre lucrările polemice amintim: 

1. Alfonso Buenhombre, Liber Rabbi Samuelis (1339), o lucrare polemică anti-iudaică foarte 

difuzată şi tipărită la Anvers în 1486, în care Hristos este prezentat ca adevăratul Mesia. 

Lucrarea este atribuită unui rabin din Maroc convertit la creştinism. Textul arab se crede că a 

fost tradus în latină de dominicanul Alfonso Buenhombre (+1353?) în 1339. Este probabil o 

ficŝiune literară scrisă de Buenhombre direct în latină. 

2. Πεπί ηηρηωναγίωνππεζβείαρ (Theotokis prezintă tematica acestei lucrări ca fiind un dialog 

cu un protestant, discuŝie care a avut loc la Leipzig, fiind dezbătută mijlocirea sfinŝilor pentru 

mîntuirea credincioşilor. Theotokis prezintă teologia ortodoxă a mijlocirii sfinŝilor şi refuză 

învăŝătura protestantă). 

3. Responsio ad Athanasium Demetrievici (În acest răspuns este pusă în discuŝie teologia 

despre purcederea Sfîntului Duh, despre primatul papal, purgatoriul şi reacŝia ortodoxă faŝă 

de prozelitismul catolic, foarte activ în Polonia sau Slavonia. Theotokis se pronunŝă şi faŝă de 

ortodocşii convertiŝi la catolicism, precum Athanasie Dimitrovici care în 1776 a publicat la 

Viena o scriere împotriva Bisericii Ortodoxe)
13

. 

 Theotokis a fost pasionat de ştiinŝele exacte şi este autorul unor lucrările de fizică şi 

matematică: 

1. Σηοισείαθςζικήρ. Această lucrare produce o ruptură faŝă de aristotelism, prezentînd fizica 

modernă bazată pe principiile şi teoriile lui Newton. Theotokis n-a făcut doar o lucrare de 

compilaŝie, ci şi-a adus şi o contribuŝie personală. 

2. Σηοισείαγεωγπαθίαρ este un curs de geografie ŝinut de Theotokis la Iaşi în anii 1775-1776, 

care a fost completat de Anthim Gazis (1764-1828) pe baza noilor descoperiri geografice. 

Prima parte a lucrării cuprinde elemente de cosmografie şi astronomie, iar partea a doua este 

o geografie fizică şi politică.  

3. Σηοισείαμαθημαηικών este cursul de matematică alcătuit de Theotokis în perioada 

profesoaratului din Corfu, care a avut o largă difuzare în manuscris. După tipărire lucrarea a 

avut acelaşi succes, fiind adoptată ca manual în multe şcoli greceşti din Balcani.  

 Multe dintre scrisorile lui Theotokis s-au păstrat, iar o parte dintre ele au fost 

publicate. Scrisorile sunt importante pentru că prezintă viaŝa Bisericii Ortodoxe şi atmosfera 

în care şi-a dus activitatea unul dintre cei mai importanŝi ierarhi şi oameni de cultură greci din 

cea de-a doua jumătate a secolului al XVIII-lea. 

 Doctrina promovată de scrierile lui Theotokis este una ortodoxă. În toate operele sale 

s-a raportat constant la Biserică şi teologia ortodoxă. Conform gîndirii sale, credinŝa ortodoxă 

este cea care duce omul la mîntuire şi de aceea apără această credinŝa în disputele cu romano-

catolicii, fiind un adversar clar al uniatismului, fenomen răspîndit în teritoriile ucrainiene. 

Originar din Corfu, unde influenŝa occidentală se făcea simŝită, Theotokis a fost un adversar 

al catolicismului atît în învăŝămînt unde a activat ca profesor, dar mai ales în predicile rostite 

                                                             
12 Vasilios Makrides, Nicephore Theotokes, p. 857. 
13 Vasilios Makrides, Nicephore Theotokes,  pp. 858-861. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:28:20 UTC)
BDD-A30477 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

299 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

299 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

în diferite situaŝii. Faptul că a fost refuzat pentru demnitatea de mitropolit al Philadelphiei 

datorită intransigenŝei sale în materie de credinŝă, dovedeşte atitudinea sa critică faŝă de Roma 

şi credinŝa într-o renaştere a teologiei ortodoxe pe care o considera superioară celei catolice. 

El a propus modificarea statutului acordat grecilor din Veneŝia şi eliminarea formulelor 

ambigui în relaŝiile cu papalitatea. Mai mult chiar, Theotokis a criticat pe ortodocşii care se 

lasau influenŝaŝi de modelele şi concepŝiile occidentale, precum Ioasaf Cornelios, care într-o 

lucrare l-a copiat pe iezuitul Paolo Segneri (1624-1694). Teologia lui Theotokis a devenit 

model pentru unii dintre ucenicii săi care i-au împrumutat atitudine anti-catolică. Elevul său 

Demetrios a tradus în italiană lucrarea anti-catolică alcătuită de Constantin Hagionaoumites, 

lucrare care fusese tipărită în limba greacă în 1746 la Moschopolis. Deşi traducerea italiană 

nu a fost tipărită, ea a provocat numeroase probleme Congregaŝiei de Propaganda Fide care 

a încercat confiscarea ei şi a originalului grec care circula în Corfu. Theotokis a fost la fel de 

critic şi la adresa teologiei uniate, fiind împotriva recunoaşterii hirotonirii uniate. Sfîntul 

Sinod al Bisericii Ortodoxe din Rusia avea o atitudine tolerantă faŝă de relaŝiile cu greco-

catolicii, fapt interpreta de ierarhul grec prin prisma politicii de expansiune pe care Rusia o 

desfăşura în Ucraina, unde încerca să convertească cît mai mulŝi preoŝi greco-catolici. 

Theotokis a avut chiar unele conflicte cu arhiepiscopul armean Iosif Argutinskij-

Dolgonuki (1743-1801) pentru acŝiunile de  convertire la Ortodoxie a armenilor. Şi faŝă de 

protestantism a avut o atitudine intransigentă. În timpul şederii sale în Germania a întărit 

credinŝa ortodoxă printr-o serie de cuvîntări ŝinute în biserica ortodoxă din Leipzig 

frecventată de greci, slavi şi chiar de armeni. Aici a fost în contact şi cu teologii protestanŝi cu 

care a discutat divergenŝele dintre teologiile celor două confesiuni. De altfel, Theotokis a 

alcătuit o lucrare în care susŝine, conform tradiŝiei ortodoxe, rolul sfinŝilor ca mijlocitori în 

actul mîntuirii şi cinstirea lor
14

. 

 Theotokis vedea Rusia ca fiind puterea politică capabilă să organizeze o federaŝie 

ortodoxă care să cuprindă toate popoarele din Balcani. Ŝarina Ecaterina a II-a vedea credinŝa 

ortodoxă ca fiind un important element de unitate al acestor popoare. Theotokis avea chiar o 

viziune ecumenică pentru stabilirea unei coexistenŝe paşnice între diferitele naŝiuni pe baza 

unor principii religiose. Deşi exigent în ceea ce priveşte mărturisirea credinŝei ortodoxe, a 

arătat toleranŝă faŝă de rascolnici care, după părerea sa, aveau o credinŝă ortodoxă şi cărŝile 

liturgice canonice. Se cunoaşte atitudinea sa faŝă de locuitorii satului Znamenka pentru care a 

intervenit la prinŝul G. Potemkin ca aceştia să-şi ridice o capelă şi să aibă un preot care să 

slujească după vechiul tipikon. El a lansat şi o scrisoare enciclică (1780), în care îi apăra pe 

rascolnici socotindu-i în mare parte ortodocşi. Theotokis a pus accentul în primul rînd pe 

unitatea dogmatică. Dacă diferenŝele pot fi culturale sau lingvistice, ele nu pot fi însă 

niciodată dogmatice
15

. Ecaterina a II-a oferise printr-un ucaz din 1762 toleranŝă grupurilor 

religioase ruseşti. Revenirea la Ortodoxie a celor din Znamenka constituia un prim succes al 

acestei politici, dar şi un merit al lui Theotokis. Cu toate acestea era criticat dur de Sfîntul 

Sinod rus. În răspunsul său, ca apărare, a amintit de necesitatea unui ecumenism ortodox. Cu 

timpul metoda lui Theotokis a fost acceptată, iar în 1800 a fost chiar aprobată de împăratul 

Pavel ca model al dialogului cu celelalte confesiuni şi denominaŝiuni religiose. 

Theotokis a intrat în legătură şi cu sectele creştine care refuzau instituŝiile bisericeşti Ŕ 

molocanii
16

 (cei care posteau cu produse lactate) şi duhoborŝii
17

 (adversari ai Sfîntului Duh) 

care propovăduiau pacifismul absolut. Aceste secte erau percepute ca adversare ale autorităŝii 

imperiale. În gîndirea lor teologică respingeau Sfintele Taine, cultul, tradiŝiile bisericeşti, 

                                                             
14 Vasilios Makrides, Nicephore Theotokes, pp. 872- 873. 
15 Vasilios Makrides, Nicephore Theotokes, p. 875. 
16 Vezi W.B. Moore, Molokan Oral Tradition: Legendes and Memorates of an Ethnic Sect, Berkeley CA, 1973. 
17 Vezi J.D. Buhr, The Origin of the Doukhobor Faith. A Contribution to Doukhobor and Mennonite History in 
Russian and Canada, Clearbrook BC,1963. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:28:20 UTC)
BDD-A30477 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

300 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

300 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Sfînta Scriptură şi scrierile Sfinŝilor Părinŝi, sinoadele, crucea şi sfintele icoane. Îşi 

fundamentau credinŝa pe propria lor conştiinŝă şi personalitate. Theotokis a dat instrucŝiuni 

clerului ortodox despre felul în care trebuie să-i trateze, avertizînd şi Sfîntul Sinod despre 

pericolul pe care-l reprezentau. Sinodul a reacŝionat sugerînd deportarea acestora, mulŝi dintre 

duhoborŝi ajungînd după 1799 în Finlanda. 

 Prin acŝiunile sale Theotokis a dovedit că stăpîneşte o teologie ortodoxă solidă şi 

diversă. Cultura sa se fundamenta pe o lectură asiduă a Sfinŝilor Părinŝi greci (spre deosebire 

de Vulgaris nu a acordat o importanŝă mare Părinŝilor Latini). Prin editarea lucrării lui Isaac 

Sirul o încercat să vină în sprijinul nevoile duhovniceşti ale monahilor. Pentru Theotokis, 

monahismul reprezenta totala devoŝiune faŝă de Dumnezeu, ascultarea, rugăciunea lăuntrică şi 

pregătirea pentru moarte, dar şi pentru viaŝa veşnică. Opera teologică a lui Theotokis în care 

teologia Sfinŝilor Părinŝi este foarte prezentă, a contribuit la renaşterea literaturii patristice, 

fenomen pe care îl cunoaşte lumea ortodoxă greacă în cea de-a doua jumătate a secolului al 

XVIII-lea. 

La Iaşi, Theotokis l-a cunoscut pe Paisie Velicikovski (1722-1794)
18

, reorganizatorul 

isihasmului şi monahismului în Ŝările Române şi în Rusia, care era implicat într-un amplu 

proiect de strîngere a manuscriselor patristice referitoare la tradiŝia ascetică. Opera ascetică a 

Sfîntului Isaac Sirul a fost tradusă în slavonă şi tipărită prin anii 1770-1771, fiind folosită 

ediŝia greacă a lui Theotokis. 

Munca depusă de Theotokis a fost semnificativă şi în domeniul exegezei biblice. 

Pentru teologul grec, textul Sfintei Scripturi nu era un produs al hazardului, el trebuind 

abordat cu mare seriozitate cu ajutorul unui ghid şi al harului divin. Pentru a explica textele 

biblice foloseşte metodele: istorico-gramaticală, alegorică, anagogică şi morală. Sfînta 

Scriptură este revelată şi fără greşeală. În explicarea acesteia a căutat să se apropie tot mai 

mult de sensul scripturistic. El evită căutările excesive şi interpretările fanteziste şi dovedeşte 

prudenŝă, moderaŝie şi raŝionalitate. Combate exegeza neavizată făcută de unii contemporani 

precum Theodoret de Ianina (1740-1823), călugăr athonit la Mănăstirea Esfigmenu care a 

tipărit în 1800 o exegeză la Apocalipsă, interzisă pentru numeroasele erori de doctrină şi 

interpretare
19

. În materie de exegeză, dar şi de doctrină creştină, Theotokis a dat multe 

răspunsuri teologice solicitărilor lui Neofit Kavsokalivitul şi Elefterios Mihail. Theotokis a 

făcut o apologie a credinŝei creştine în faŝa tendinŝelor anticreştine din „secolul luiminilorŗ. 

Pentru aceasta a tradus lucrarea antivolteriană a lui G.-J. Clemence şi a criticat metoda 

frauduloasă şi subversivă a interpretării lecturilor sfinte. 

Marele teolog grec este cunoscut şi ca un foarte bun predicator care în cuvîntările sale a 

dovedit o profundă cunoaştere a tradiŝiei ortodoxe şi a Sfinŝilor Părinŝi. Foloseşte în predicile 

sale multe dintre cunoştinŝele sale de fizică şi matematică. Prin predicile sale a urmărit 

mîntuirea credincioşilor şi conducerea lor către Împărăŝia cerurilor, care este întoarcerea la 

starea umană cea dintîi făcută posibilă prin întruparea, patimile şi învierea Mîntuitorului 

Hristos. Pentru omul căzut, medicamentele (θάξκαθα) cele mai eficiente sunt Scrierile Sfinte. 

Colecŝia sa de omilii a răspuns şi unor nevoi pastorale presante
20

. În predicile sale nu a făcut 

doar exegeza textelor scripturistice, ci a abordat problemele şi păcatele societăŝii 

contemporane lui, a neputinŝelor propriilor credincioşi, a necesităŝii pocăinŝei şi iubirii, 

virtuŝile creştine indispensabile mîntuirii. Omiliile lui Theotokis au cunoscut un adevărat 

succes în domeniul pastoralei ortodoxe din secolele XIX şi XX, şi nu doar în mediul grecesc, 

deoarece ele au fost traduse în limbile rusă, sîrbă, română, bulgară şi turcă. Unele dintre 

                                                             
18 Ilarion V. Felea, Paisie şi paisianismul, în colecŝia Cărŝile Vieŝii, Cluj, 1940; Serghie Cetfericov, Paisie, 

stareŝul mănăstirii Neamŝu din Moldova. Viaŝa, învăŝătura şi influenŝa lui asupra Bisericii Ortodoxe, trad. de 

Nicodim Munteanu, Neamŝ, 1933. 
19Vasilios Makrides, Nicephore Theotokes, p. 881.  
20Vasilios Makrides, Nicephore Theotokes, p. 887. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:28:20 UTC)
BDD-A30477 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

301 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

301 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

aceste omilii au fost introduse în programa şcolară şi în cărŝile elevilor greci datorită 

caracterului pedagogic şi stilului particular adoptat în expunere. În predicile sale a abordat 

subiecte teologice variate: dogmatice, exegetice şi morale şi a expus teme legate de viaŝa 

parohială, de construirea de biserici şi aşezarea în ele a unui cler instruit. El a lucrat şi pentru 

păstrarea unei Ortodoxii curate, ferite de schismă, erezie şi de superstiŝii. Glasul său s-a 

ridicat şi împotriva preoŝilor nomazi, lipsiŝi de zelul pastoral, care reprezentau în gîndirea sa 

un real pericol pentru stabilitatea şi unitatea religioasă a Bisericii în general. 
 

BIBLIOGRAPHY 

 

Buhr, J. D., The Origin of the Doukhobor Faith. A Contribution to Doukhobor and 

Mennonite History in Russian and Canada, Clearbrook BC,1963. 

Cetfericov, Serghie, Paisie, stareŝul mănăstirii Neamŝu din Moldova. Viaŝa, învăŝătura şi 

influenŝa lui asupra Bisericii Ortodoxe, trad. de Nicodim Munteanu, Neamŝ, 1933. 

Dimaras, C. Th., Istoria literaturii neogreceşti, trad. Mihai Vasiliu, Edit. pentru Literatură 

Universală, Bucureşti, 1968. 

Dimaras, C. Th., Alexandre Mavrocordato, Machiavelli et La Rochefoucauld, în „La Greece 

au temps des Lumieresŗ, Geneva, 1969.  

Felea, V. Ilarion, Paisie şi paisianismul, în colecŝia Cărŝile Vieŝii, Cluj, 1940.  

Katsimbalis, G. K., Bibliographie de C. Théotokis, Athénes, 1942. 

Kitromilides, M. Pashalis, Iluminismul neoelen, trad. Olga Cicanci, Edit. Omonia, Bucureşti, 

2005. 

Makrides, Vasilios, Nicephore Theotokes, în „La Theologie byzantine et sa traditionŗ, vol. II 

(XIII
e
-XIX

e
), coordonatori Carmelo Giuseppe Conticello, Vassa Conticello, Turnhout, 

Brepols Publishers, 2002, pp. 845-846. 

Moore, W. B., Molokan Oral Tradition: Legendes and Memorates of an Ethnic Sect, 

Berkeley CA, 1973. 

Stiernon, Daniel, Eugene Boulgaris, în „La Theologie byzantine et sa traditionŗ, vol. II 

(XIII
e
-XIX

e
), coordonatori Carmelo Giuseppe Conticello, Vassa Conticello, Turnhout, 

Brepols Publishers, 2002, pp. 721-837.  

Todorov, N., Sur quelques aspects du passage du feodalisme au capitalisme dans les 

territoires balkaniques de lřEmpire Ottoman, în „Revue des etudes Sud-Est europeennesŗ, 

(1963), pp. 103-136. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 23:28:20 UTC)
BDD-A30477 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

