
 

122 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

122 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

THOMAS HOBBES AND THE SOCIAL CONTRACT 
 

Adrian-Claudiu Stoica 

Assoc., Prof., PhD.,  Politehnica University of Bucharest 
 

 
Abstract:Through his work, Thomas Hobbes has an original contribution to the modern state 

development. He published the main work, Leviathan (1651), in a turbulent period in England's 
history. It crossed two civil wars (1642-1646 and 1648), and King Charles I was beheaded (1649). 

Hobbes decided to react to the violence in the society, concerned about the wickedness of man and the 

violence in society. He developed a theory that promotes the absolute power of the sovereign. The 

project proposed by Hobbes, based on the idea of a social contract, is a particularly innovative one.   

 
Keywords: social contract, absolutism, human nature, representation, political authority. 

 

 

Thomas Hobbes(1588 Ŕ 1679) s-a născut pe 5 aprilie 1588, în Westport, comitatul englez 

Wiltshire, fiind fiul unui vicar. A început studiile la școala bisericească din Westport, iar la 

15 ani s-a înscris la Magdalen Hall (în prezent Magdalen College) din Oxford. Mediul 

academic, marcat de un conservatorism pronunțat, nu i-a făcut o bună impresie, în lucrarea 

Leviathan inserînd numeroase remarci usturătoare care l-au vizat. A beneficiat de susținerea 

unor oameni influenți, printre care William Cavendish și monarhul Carol al II-lea și s-a 

bucurat de prietenia unor personalități ale lumii științifice, printre care Galileo Galilei. 

Preocupările intelectuale au vizat filosofia politică, metafizica, epistemologia, filosofia 

religiei, istoria. A realizat și traduceri, printre care se remarcă traducerea lucrării lui Tucidide, 

Istoria războiului peloponeziac, apărută în anul 1629. Operele sale reprezentative sunt 

Elements of Law, Natural and Politic (1640), De cive (1642), Leviathan (1651), De corpore 

(1655) și Behemoth (1668). Hobbes a încetat din viață la 4 decembrie 1679, în locuința sa din 

Chatsworth, Derbyshire
1
. 

     Concepția potrivit căreia societatea s-a constituit în urma unui pact cunoaște o vechime 

considerabilă, fiind pusă în discuție de sofiștii greci și Cicero. Ulterior, ea a fost reluată în 

gîndirea protestantă și analizată de Hugo Grotius. Însă, filosoful englez Thomas Hobbes a 

fost primul care a tratat-o într-o manieră modernă în lucrarea Leviathan. Viziunea sa 

referitoare la contractul social pune în lumină „o concepție individualistă a legăturilor 

socialeŗ, completată de „o teorie a ordinii bazată pe pierderea libertăților individualeŗ. Ca 

urmare a încheierii unui contract social, Statul dobîndește puterea absolută, în schimbul 

asigurării securității cetățenilor săi. Potrivit lui Hobbes, conviețuirea oamenilor în societate 

nu reprezintă ceva caracteristic stării de natură. Teoria sa pleacă de la ideea că înainte de 

viața socială a existat o astfel de stare de naturală. Această teorie nu are caracter istoric, starea 

naturală constituind o „ipoteză teoreticăŗ, la care face apel în vederea explicării 

mecanismelor sociale
2
. 

     Hobbes își justifică poziția de partizan al absolutismului prin invocarea unei viziuni 

negative asupra naturii umane. Potrivit autorului englez, omul este invidios, violent și 

vanitos
3
. Natura sa îl îndeamnă către violență. În consecință, societatea are nevoie de 

reglementări stricte care să potolească aceste porniri distructive. Pentru a-și argumenta 

                                                             
1 Adrian-Paul Iliescu, Emanuel-Mihail Socaciu (coordonatori), Fundamentele gândirii politice moderne. 

Antologie comentată, Iași, Editura Polirom, 1999, p. 37. 
2 Michel Terestchenko, Marile curente ale filosofiei politice, Iași, Institutul European, 2000, p. 46. 
3 Olivier Nay, Istoria ideilor politice, Iași, Editura Polirom, 2008, p. 210. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A30454 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

123 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

123 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

poziția, Hobbes evocă starea de natură, anterioară intrării omului în societate și a acceptării 

unei autorități politice. Această stare a omului „primitivŗ reprezintă, desigur, „o ficțiune 

filosoficăŗ și nicidecum „o realitate istoricăŗ. În starea naturală, societatea este marcată de 

violență: „războiul tuturor împotriva tuturorŗ. Argumentația pornește de la un fapt pe care îl 

consideră evident, respectiv oamenii sunt egali în natură. Ne-am putea gîndi că această 

viziune este falsă: egalitate naturală nu poate exista, tocmai pentru că oamenii sunt diferiți, 

aceste diferențe fiind datorate aptitudinilor fizice și intelectuale. Acest fapt a fost 

conștientizat mai tîrziu și de revoluționari în timpul Revoluției franceze, întrucît ei nu și-au 

propus întronarea egalității în ceea ce privește averea, pe care o considerau ca fiind rezultatul 

punerii în valoare a unor aptitudini, ci egalitatea în fața legii. Revenind la Hobbes, această 

egalitate între oameni pe care el o identifică în starea de natură, îi determină pe indivizi să 

intre în conflict, în momentul în care își doresc același lucru ei devenind dușmani. În lucrarea 

De cive (Despre cetățean), el afirmă: „Omul este lup pentru omŗ („homo homini lupusŗ), 

idee dezvoltată ulterior în lucrarea Leviathan. 

     Hobbes este de părere că, din moment ce între oameni există egalitate naturală, aceștia se 

află într-un război permanent unii cu alții. În starea naturală ei dispun de „drepturi egaleŗ, 

referitor la ceea ce își doresc și, ca atare, devin dușmani. Omul lui Hobbes este marcat de 

interese egoiste și se arată neinteresat de conștiință și morală, această conduită avînd ca 

principal scop perpetuarea vieții. În conformitate cu un drept natural, oamenii au libertatea de 

a întreprinde orice pentru a-și conserva propria viață. În starea naturală, indivizii sunt supuși, 

în permanență, amenințării cu moartea. Prin urmare, viața este deosebit de nesigură. În 

această societate în care legea nu există, omul este mereu amenințat și riscă să-și piardă viața 

în orice moment. Însă, crede Hobbes, „angoasa securitățiiŗ îi poate aduce omului salvarea
4
. 

Pentru a fi feriți de violențe și a trăi în pace, oamenii trebuie să abandoneze starea naturală și 

să accepte o putere comună, care să le asigure securitatea. În acest punct, Hobbes face apel la 

ideea de contract. 

     Din dreptul natural privitor la apărarea vieții, decurge o lege naturală care se referă la 

dorința de a întreprinde tot ceea ce este necesar pentru protejarea existenței naturale. Ca 

urmare a acestei legi naturale, omul acționează rațional, cu intenția de a obține pacea. Pentru 

a obține garantarea securității, a fost de acord cu intrarea în societate. Dobîndirea securității 

personale fiind scopul acceptării vieții în societate, întrebarea care se impune este „cum vor fi 

ei împiedicați să-și facă în continuare rău?ŗ Hobbes afirmă că oamenii trebuie să cedeze 

Statului libertatea naturală, care va fi investit cu o putere absolută. Prin urmare, „pactul de 

asociere civilăŗ este completat de „un pact de cedare politicăŗ.  

     În viziunea lui Hobbes, prin intermediul acestui pact social, oamenii au părăsit starea de 

natură, organizîndu-se în cadrul unei comunități politice, prin desemnarea unei puteri comune 

care să le asigure pacea. Ca urmare a acestei puteri, pe care o numește „suveranăŗ (sau 

„Leviathanŗ), mulțimea a devenit un corp politic. Uniunea rezultată, care este simbolizată de 

„puterea suveranăŗ, poartă numele de „Republicăŗ (Commonwealth sau Cives), reprezentînd, 

în fapt, Statul într-o accepțiune modernă. Prin acest contract, oamenii renunță benevol la 

autoguvernare și cedează libertatea naturală în schimbul siguranței colective și asigurării 

păcii. Odată contractul încheiat, acesta este perpetuu, nu mai poate fi anulat. Indivizii nu se 

mai pot împotrivi suveranului, puterea acestuia devenind nelimitată. Contractul anulează, în 

fapt, orice formă de rezistență care ar reprezenta punerea la îndoială a autorității supreme a 

suveranului. Totodată, Hobbes consideră că nu trebuie să existe nicio distincție între temporal 

și spiritual, în cadrul societății, acest fapt reprezentînd stabilirea unei „duble loialitățiŗ care 

conduce către divizarea corpului politic. Suveranul ar trebui să devină capul Bisericii și să 

respingă autoritatea papei de la Roma. În felul acesta, Hobbes justifica apariția Bisericii 

                                                             
4Ibidem, p. 211. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A30454 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

124 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

124 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

anglicane, survenită în 1534, ca urmare a deciziei lui Henric al VIII-lea de a oficializa ruptura 

de Sfîntul Scaun
5
.  

     Potrivit lui Hobbes, poporul va adopta inițiativa politică pentru căutarea securității și a 

păcii dintr-o necesitate stringentă, fundamentînd o instituție politică legitimă. Într-adevăr, 

circumstanțele politice, contextul apariției operei lui Hobbes, sunt excepționale. El privește 

neputincios la pregătirea și apoi desfășurarea războiului civil englez, care a condus la 

executarea monarhului Carol I în 1649. Războiul a avut, deopotrivă, un caracter politic și 

religios, fiind rezultatul exacerbării „problemei teologico-politiceŗ, ajunsă în era 

„postmedievalăŗ. Acest război a iscat o serie de întrebări, cărora Hobbes a încercat să le ofere 

răspuns: care este menirea regelui și a instituției monarhice și ce rol joacă religia în cadrul 

unei societăți
6
? Dar, se poate afirma că războiul civil constituie un eveniment excepțional de 

la care nu ar trebui să se pornească pentru elaborarea unei structuri politice pentru situații de 

viață obișnuite. Hobbes nu este de acord, considerînd că războiul civil, respectiv „războiul 

tuturor împotriva tuturorŗ, definește „condiția naturală a umanitățiiŗ. Conflictele politice și 

religioase din Anglia reprezintă manifestarea „comportamentelor naturale ale oamenilorŗ 

dacă nu se află în subordonarea unor stăpîni care să nu fie contestați
7
.  

     El consideră că, și în vremuri de pace civilă, neîncrederea și teama sunt prezente 

permanent, oamenii preferînd să-și zăvorască locuințele pe timp de noapte, datorită 

neîncrederii manifestate față de semenii lor. Amorul-propriu domină viața oamenilor, aceștia 

fiind tentați, în permanență, să-și manifeste superioritatea față de vecini. Dacă suveranul este 

legitim și necontestat, cum se întîmplă în vremuri de pace civilă, oamenii nu vor recurge la 

agresiuni fizice împotriva semenilor săi. Dacă însă monarhul este contestat și slab, nu poate 

impune sentimentul de teamă pentru supuși, iar rivalitatea conduce la „războiul tuturor 

împotriva tuturorŗ
8
. Teama de moarte îi obligă pe oameni să fie inteligenți, iar rațiunea 

umană observînd absurditatea unui asemenea război, va căuta căile de instaurare a păcii. În 

starea naturală, fiecare poate întreprinde orice pentru a-și apăra integritatea fizică, ceea ce 

înseamnă că deține un drept „asupra tuturor lucrurilor Ŕ un ius in omnia Ŕ și chiar asupra 

corpului celorlalțiŗ. Acest drept, care are un caracter nelimitat, reprezintă o consecință a 

„războiului tuturor împotriva tuturorŗ și, totodată, sursa războiului. Numai dacă fiecare 

renunță la acest drept, poate fi stopată sursa acestui război
9
. Fiecare trebuie să facă același 

lucru, respectiv să-și asume prin intermediul unui contract că renunță la acest drept nelimitat. 

Garanția acestui contract este oferită de aplicarea unei pedepse, dacă va fi încălcat, pedeapsa 

fiind aplicată de cel sau cei pe care contractanții l-au (i-au) ales. Prin urmare, fiecare 

abandonează dreptul său nelimitat, transferîndu-l către cel sau cei care primește/ primesc 

întreaga suveranitate, revenindu-i sau revenindu-le misiunea de a garanta respectarea legii în 

vederea perpetuării păcii civile, inclusiv cu forța. Acest drept al suveranului, care poate fi 

individual sau colectiv, are caracter nelimitat, iar suveranitatea sa este absolută, întrucît 

dreptul primit de la fiecare avea un caracter nelimitat
10

.  

     La Hobbes, fundamentul suveranității absolute este reprezentat de dreptul individului. 

Sursa acestui drept reprezintă necesitatea de a conserva pacea. Oamenii nu trebuie să mai 

aibă în vedere o conducere în conformitate cu binele, ci potrivit dreptului, apărut datorită 

dorinței de a combate răul
11

.  Astfel, binele a fost înlocuit cu dreptul. Importanța acordată 

binelui dintr-o perspectivă morală de către antici, fie ei păgâni sau creștini, se transferă la 

                                                             
5Ibidem, pp. 212-213. 
6 Pierre Manent, Istoria intelectuală a liberalismului: zece lecții, București, Humanitas, 2013, pp. 44-45. 
7Ibidem, p. 49. 
8Ibidem, p. 50. 
9Ibidem, p. 52. 
10Ibidem, p. 53. 
11Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A30454 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

125 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

125 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

moderni, începînd cu Hobbes, rolului acordat dreptului individual. Aceasta reprezintă esența 

liberalismului. Transmiterea dreptului natural nelimitat către suveran, semnifică faptul că 

acesta constituie Reprezentantul întregului corp politic unitar. Alături de drepturile 

individului, reprezentarea constituie un alt element aflat la baza doctrinei liberale. În vederea 

constituirii corpului politic, reprezentarea constituie o necesitate. Oamenii sunt egali în starea 

naturală, consideră Hobbes. Cum ajunge el la această constatare? Argumentul său, aparent 

neconvingător, este următorul: în starea naturală, cel slab îl poate asasina pe cel puternic. 

Totuși, argumentul său devine convingător dacă luăm în considerare perspectiva; răul este 

caracteristic stării naturale, iar vulnerabilitatea este aceeași pentru toți: „Ești mai frumos, mai 

inteligent, mai curajos decît mine, fie, dar te pot ucide prin forță sau viclenie: iată ce contează 

între noiŗ
12

. 

     Așadar, oamenii sunt egali în starea naturală, întrucît cel slab îl poate ucide pe cel 

puternic. Prin urmare, nu este necesar ca unul dintre ei „să comande sau să se supunăŗ. 

Supunerea nu este specifică stării naturale, dar „este necesară păcii civileŗ și, ca atare, ea 

poate proveni doar dintr-o convenție, fiind legitimă doar dacă primește consimțămîntul celui 

care se supune. În starea naturală, omul poate face tot ceea ce dorește în vederea protejării 

propriei persoane, în timp ce, în societate, „el face tot ce vrea ascultîndu-l pe suveranŗ, pentru 

că a fost de acord să accepte toate ordinele acestuia și este autorul acțiunilor acestuia. Cu 

toate acestea, Hobbes nu se referă la un transfer de voință, întrucît voința are un caracter 

individual, în ciuda faptului că supusul recunoaște faptul că acțiunile suveranului sunt și ale 

sale. Ceea ce nu înseamnă că voința suveranului este aceeași cu cea a supusului. Componenta 

democratică a gîndirii lui Hobbes constă în aceea că el pleacă de la ideea potrivit căreia 

voința reprezentantului trebuie să fie cît mai apropiată de voința celor pe care îi reprezintă
13

.  

     Hobbes nu face distincția între puterea absolută și despotism, care reprezintă o formă 

„degradatăŗ a acesteia. În opinia sa, introducerea unei astfel de distincții ar presupune apariția 

unor condiționări privitoare la puterea suveranului. Conștientizînd totuși posibila apariție a 

unor abuzuri, de care puterea s-ar putea face responsabilă, Hobbes nu consideră totuși că 

promovează tirania. Evidențiază în mai multe rînduri faptul că persoana publică are rolul de a 

întrona pacea în regat, apărarea vieții supușilor constituind principala sa îndatorire. Hobbes 

subliniază că puterea absolută nu poate acționa împotriva interesului poporului, întrucît binele 

suveranului și cel al poporului coincid. Prin ideile sale, Hobbes rămîne unul dintre marii 

susținători ai absolutismului monarhic, pentru acest fapt fiind aspru criticat ulterior de 

filosofii secolului al XVIII-lea. Totuși, sistemul său filosofic conține numeroase elemente de 

modernitate. În primul rînd, Hobbes consacră ideea de contract. Societatea devine o creație 

artificială, gînditorul englez distanțîndu-se de cosmologia creștină și, în special, de 

naturalismul specific filozofiei politice în Evul Mediu. Potrivit acestei doctrine, societatea nu 

este o creație umană, ci reprezintă un dat natural. Evocînd trecerea de la „starea naturalăŗ la 

„starea socialăŗ, Hobbes consideră că omul este creatorul puterii civile. Gîndirea filosofică a 

lui Hobbes este și individualistă, în măsura în care fiecare individ își dă acordul pentru 

încheierea pactului. Hobbes are meritul de a fi popularizat concepțiile de stare naturală și 

contract, preluate ulterior, pentru a demonstra contrariul, de John Locke și Jean-Jacques 

Rousseau. Raționamentul lui Hobbes se remarcă prin faptul că stabilește legitimitatea 

suveranului pornind de la „scopurileŗ puterii și nu de la „originileŗ acesteia. Puterea politică 

este justificată prin invocarea dreptului la perpetuarea păcii și a siguranței personale, iar 

mijloacele atribuite suveranului sunt justificate tocmai de scopul deținerii puterii. Hobbes a 

                                                             
12Ibidem, pp. 54-55. 
13Ibidem, p. 56-57. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A30454 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

126 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

126 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

lansat ideea modernă referitoare la reprezentare. Contractul constitie un instrument prin care 

oamenii își deleagă puterea unei autorități care reprezintă societatea în mod unitar
14

. 

     Concepția lui Hobbes poate fi considerată o „teorie democraticăŗ referitoare la 

suveranitatea absolută. Caracterul democratic reiese din principiul egalității naturale dintre 

indivizi, care au acceptat înstrăinarea libertății naturale în favoarea Statului, aceasta fiind 

singura soluție pentru întronarea păcii între oameni. Așadar, „în numele cetățenilorŗ, Statul 

va obține o putere absolută, controlînd legea și credințele. Această putere absolută a Statului 

devine legitimă datorită asigurării securității individuale, care reprezintă un drept natural. În 

secolele următoare, Statul și-a asumat apărarea unui număr mare de drepturi individuale, însă 

această concepție democratică referitoare la legitimarea puterii acestuia a fost lansată de 

Hobbesŗ
15

. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

ADERHOLD, Carl, Janine Faure, Laure Talamon, Christiane Oschner (editori), Personalităŝi 

care au schimbat istoria lumii, Vol. 2: De la Renaştere pînă la Iluminism: 1492 Ŕ 1789  

/Larousse, trad.: Adriana Bădescu; consultant de specialitate pentru ed. în lb. română: Mihai 

Retegan; coord. pentru ed. în lb. română: Nicoleta Ghement, Bucureşti, Enciclopedia RAO, 

2006.  

BARBER, Nathan, Istoria Europei, București, Curtea Veche Publishing, 2012. 

BOIA, Lucian, Mitul democrației, Ed. a 4-a, București, Humanitas, 2016. 

Idem , Occidentul: o interpretare istorică, București, Humanitas, 2013. 

BOTERO, Giovanni Despre raŝiunea de stat, Bucureşti, Humanitas, 2013.  

BOUCHER, David şi Paul Kelly (ed.), Mari gînditori politici: de la Socrate pînă astăzi, 

Bucureşti, Editura ALL, 2008.  

CARPENTIER, Jean, François Lebrun (coord.), Istoria Europei, Bucureşti, Humanitas, 2006. 

DELONE, Jean, Marile date ale Timpurilor Moderne, Bucureşti, Pro Editură şi Tipografie, 

2009. 

FERGUSON, Niall, Civilizaŝia. Vestul şi Restul, Iaşi, Editura Polirom, 2011.  

FONTANA, Josep, Europa în faŝa oglinzii, Iaşi, Editura Polirom, 2003. 

GREEN, Stephen, The European Identity. Historical and Cultural Realities We Cannot Deny, 

London, Haus Publishing, 2015. 

HARARI, Yuval Noah, Sapiens: Scurtă istorie a omenirii, Iași, Polirom, 2017. 

HOBBES, Thomas, Despre om şi societate, Bucureşti, Editura ALL, 2011. 

Idem, Leviathan, Harmondsworth, Penguin Books, 1980.  

MANENT, Pierre, Istoria intelectuală a liberalismului: zece lecŝii, Bucureşti, Humanitas, 

2013.  

MARITAIN, Jacques, Omul şi statul, Iaşi, Institutul European, 2008.  

MOUSNIER, Roland, Monarhia absolută în Europa din secolul al V-lea pînă în zilele 

noastre, Bucureşti, Editura Corint, 2000.  

NAY,Olivier, Istoria ideilor politice, trad. de Vasile Sabin, Iaşi, Editura Polirom, 2008. 

PISIER, Évelin (coord.), Istoria ideilor politice, Timişoara, Editura AMARCOND, 2000. 

STOICA, Adrian-Claudiu, Europa la apogeu: o viziune istorică asupra lumii modern 

europene, Tîrgoviște, Cetatea de Scaun, 2015. 

Idem, De la Antichitate la Renaştere: cultură şi civilizaŝie europeană, Tîrgovişte, Cetatea de 

Scaun, 2013.  

                                                             
14 Olivier Nay, op. cit., p. 214-215. 
15 Michel Terestchenko op. cit., pp. 47-48. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A30454 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

127 
ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

 

127 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

TERESTCHENKO, Michel, Marile curente ale filosofiei politice, traducere de Dana Iurescu 

Lungu, Iaşi, Institutul European, 2000.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:37 UTC)
BDD-A30454 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

