
13 
 

ALEXANDRU MACEDONSKI. STRUCTURI ALE IMAGINARULUI ŞI 
ARHETIPURI SIMBOLICE 

Alexandru Macedonski. Structures of the Imaginary and Symbolic Archetypes 
 

Iulian BOLDEA1 
 
 

Abstract 
 
Alexandru Macedonski’s literary works grow, as it has been already noticed, from a tragic 

awareness of the antagonism between illusion and reality, as the poet constantly swings between lucidity 
and chimera, will and fatality, evasion in the absolute spheres and regression in his own self. The set of 
themes operating in his works are those of a visionary, vitalist and artistic poet, a spirit that is tempted by 
a superior refinement of emotion in the space of contemplation. A poet and a theoretician at the same 
time, Macedonski accomplishes a fusion of tradition and modernity, being the one who sets the basic 
principles of Romanian Symbolism. 

 
Keywords: Macedonski, Symbolism, modernity, tradition, Poetics 
 
 
Preliminarii. Macedonski – teoretician al poeziei 
 
Reprezentant de seamă al simbolismului românesc, Macedonski a fost, înainte de 

toate, un teoretician fervent al noii mişcări literare. Activitatea de teoretician al literaturii a 
lui Macedonski începe încă în 1878, când, într-o conferinţă la “Ateneul Român” cu titlul 
Mişcarea literaturii în cei din urmă zece ani, poetul se întreabă, retoric, dacă mişcarea literară a 
momentului ”a încetat sau dacă din contră există, se roteşte şi merge din ce în ce 
crescând?” Macedonski recunoaşte că tânăra generaţie a momentului nu e comparabilă cu 
marea pleiadă a  poeţilor de la 1848, lipsindu-i “unitatea în acţiune”. Viziunea asupra 
literaturii care se desprinde din textul conferinţei se situează undeva între cea a lui 
Eminescu (din Epigonii) şi a lui Titu Maiorescu, care optează pentru “direcţia nouă” în 
literatura română. Astfel, Macedonski se desparte de înaintaşi, recunoscându-le totuşi 
meritele incontestabile. Macedonski se declară adeptul poeziei noi, al poeziei născută 
dintr-o expresie modernă, inedită a lirismului. Astfel, încă în articolul Despre logica poeziei 
(1880), Macedonski observă: “Scara alfabetică (…) constituie o adevărată scară muzicală 
şi arta versurilor nu este nici mai mult nici mai puţin decât arta muzicei”. Preferinţa 
pentru noua poezie, evidentă în scrierile lui Macedonski cu aspect programatic dar şi în 
creaţiile literare propriu-zise, poate fi pusă în legătură cu afinităţile poetului faţă de lirica 
franceză, însă resortul primordial al căutărilor şi experimentelor macedonskiene constă în 
intenţia de a crea altfel decât până la el, de a inova substanţa şi expresia lirismului 
românesc. Macedonski recunoaşte, însă, şi valoarea literaturii populare, prin poeticitatea 
ce se degajă din unele producţii folclorice: “Cântecele noastre populare sunt dovada cea 
mai pipăită că nu ne înşelăm şi valoarea acelor cântece nu o poate tăgădui nimeni, fiind 
apreţuite ca nişte adevărate pietre scumpe de toată lumea adevărată literară”. Pe de altă 
                                                           
1 Prof.univ.dr., Universitatea „Petru Maior” din Târgu-Mureş 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



14 
 

parte, reacţia împotriva raţionalismului în poezie e evidentă, Macedonski observând că 
“Logica poeziei este nelogică faţă de proză, şi tot ce nu e logic, fiind absurd, logica 
poeziei este, prin urmare, însuşi absurdul”. Macedonski pledează, astfel, pentru inefabilul 
poeziei, atât în forma, cât şi în conţinutul acesteia, considerând că poezia nu poate fi 
redusă la expresia raţională, tipizantă: “Poezia are aceeaşi putere suverană, tainică şi 
neschimbată, convingând prin însăşi esenţa ei divină, domnind în toţi timpii şi peste toate 
inimile, fără ca cineva să-şi poată da seama de modul ei de înrâurire. Accentele ei se 
impun inimei şi raţiunei fără a pleda şi omul cel mai împietrit se înmoaie în faţa lor”. 

Efortul teoretic al lui Macedonski se îndreaptă însă şi spre delimitarea poeziei de 
proză, tocmai în scopul circumscrierii cu deosebită acuitate, a specificului estetic al 
poeziei. Scriitorul precizează, în Poezia viitorului (1892) că  “poezia viitorului nu va fi decât 
muzică şi imagină, aceste două eterne şi principale sorginţi ale ideii”. “Din datele 
definiţiunii, continuă Macedonski, rezultă că poezia modernă a început să graviteze către 
un ideal cu totul superior şi că tinde a se deosebi de proză, de elocvenţa vulgară ce 
impresionează pe ignoranţi, de succesele de bâlci ale antitezei şi că şi-a creat, în fine, un 
limbaj al ei propriu, limbaj în care se simte în largul ei, şi pe care burghezia sufletelor, 
nearipate către aristocraţia în arte, nu va ajunge din fericire pentru poezie să-l înţeleagă 
niciodată”. E limpede, în aceste notaţii, refuzul romantismului retoric şi ironia la adresa 
cititorilor care receptează cu comoditate poezia, după cum se poate releva antiteza, pe 
care o marchează Macedonski, între “burghezia sufletelor” şi “aristocraţia în arte”, o 
opoziţie ce funcţionează nu în plan social, ci, desigur, estetic. Într-un alt articol, Despre 
poemă, Macedonski deplânge soarta scriitorilor într-o literatură care nu şi-a consolidat încă 
structura şi poziţiile estetice: “Orice s-ar zice, sarcina unui scriitor este foarte grea într-o 
literatură în care principiile abia sunt schimbate”. Veleitarismul, confuzia valorilor, 
promovarea unor produse literare mediocre fac obiectul ironiei tăioase a poetului-
teoretician, în acelaşi articol, în care Macedonski critică “un public hrănit cu poezii de dor 
şi pentru care ultima ratio a unei poeme este să vadă întreţesute, ca culme a cutezanţei, 
sărutări… înfocate, şi ca sublim al deznodământului moartea amantei pe al cărei mormânt 
să se înjunghie îndoliatul ipochimen”. Tocmai pentru a preveni o astfel de invazie a 
mediocrităţii, a imposturii şi a kitschului în literatură, Macedonski promovează noua 
poezie, noua direcţie a lirismului românesc: “Poezia, ca şi cugetarea, va fi sau nu va fi, 
după cum simţurile vor exista sau nu. Dacă s-ar face abstracţiune de ele, n-ar mai fi nimic. 
În adevăr, ideea coloarei nu ne-o dă decât simţul vederii. Fără ajutorul ochilor, creierii n-
ar mai primi sensaţiunea luminii, prin urmare forma şi coloarea lumii existente n-ar exista. 
Sunetul este fiindcă auzul este. Şi tot aşa cu mirosul, cu gustul, cu sensaţiunile tactile, pe 
care le primim de la obiecte (…). Cugetarea şi simţirea sunt astfel nişte simple rezultate 
ale impresiilor pe care anumiţi nervi sunt susceptibili să le primească. Rolul pe care 
simţurile îl au în poezie este dar de căpetenie. De la buna lor condiţiune atârnă poezia 
însăşi, se poate zice că poezia nu este decât o exagerare a lor”. Relaţia strânsă între 
senzaţii, percepţii şi lirism îl va conduce pe Macedonski la descoperirea 
instrumentalismului, formula poetică ce exploatează şi valorifică forţa de sugestie a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



15 
 

sunetelor limbii. Creându-şi “un limbaj al ei propriu”, poezia viitorului “nu va mai fi decât 
muzică şi imagine – aceste două eterne şi principale sârguinţi ale ideii”. Într-un alt articol, 
În pragul secolului (1899), Macedonski defineşte caracteristicile curentului simbolist: crearea 
unei limbi specifice poeziei şi artei, deşteptarea de imagini, senzaţii şi cugetări cu ajutorul 
formei, crearea de ritmuri noi, flexibilitatea şi înavuţirea formelor existente, spre a se 
ajunge la “muzică, imagine şi culoare, singura poezie adevărată”. 

Creaţia lui Alexandru Macedonski se hrăneşte, cum s-a spus de atâtea ori, din 
conştiinţa tragică a antagonismului dintre iluzie şi realitate, poetul oscilând mereu între 
luciditate şi himeră, între voinţă şi fatalitate, între evaziunea în sferele absolute şi 
regresiunea în propriul sine. Temele şi motivele operei sunt ale unui poet vizionar, vitalist 
şi artist, un spirit care tinde către rafinarea superioară a emoţiei în spaţiul contemplaţiei. 
Poet şi teoretician deopotrivă, Macedonski realizează fuziunea tradiţiei cu modernitatea, 
instituind, de fapt, principiile simbolismului românesc. Ceea ce îl deosebeşte pe 
Macedonski de simboliştii francezi e energetismul, realizat în sinteza Vis-voinţă. Erotica lui 
Macedonski e expresia unui vitalism configurat într-o autentică beatitudine a simţurilor şi 
spiritului. Aspiraţia spre ideal coexistă, însă, în multe dintre poemele lui Macedonski, cu 
conştiinţa lucidă a inaccesibilităţii sale. Valorificând preocupările sale teoretice, Al. 
Macedonski va scrie poezia În arcane de pădure, care este, după cum observă autorul, “întâia 
încercare simbolistă în româneşte”. Apreciată în ansamblul ei, poezia lui Macedonski nu e 
pur simbolistă, pentru că în substanţa ei se îmbină tendinţe dintre cele mai diverse: 
romantice (ciclul Nopţilor, caracterizate de sarcasm şi ironie), romantic – parnasiene (Noaptea de 
decemvrie), simboliste, parnasiene (Rondelurile). Din structura afirmativă, rece şi ardentă, 
fantastă şi senzuală provin şi tonul poeziei sale, şi alura ei sonoră, impetuoasă, 
declamatorie, preocupările foarte terestre, pe de parte, şi deplin ideale, pe de altă parte, 
relieful aspru al vocabularului, materialitatea expresiei. Poetul oscilează adesea între 
disperare şi încredere, între aspiraţia romantică spre absolut şi oroarea faţă de mediul 
neprielnic în care trăieşte. O sinteză a lirismului macedonskian e Noaptea de mai,  poezie în 
care reflecţia şi emoţia se înalţă, în spirit romantic,  până la viziunea contemplativă a unui 
univers împlinit în sine, iar limbajul se purifică până la incantaţie şi muzicalitate feerică. În 
ciclul Nopţilor pornirea idealist – romantică e dominantă: poetul îşi uită poziţia mizeră, 
postura marginală şi, contemplând feeria naturii, se contopeşte cu frumuseţea sa magică. 
Foarte semnificativi sunt cei 11 Psalmi moderni ce pot fi socotiţi un singur poem, 
orchestrat pe câteva teme fundamentale modelate cu măiestrie. Tonul se adaptează acum 
cu naturaleţe la starea de suflet fundamentală, aceea de lamentare sau cântec elegiac. Prin 
Flori sacre şi Poema rondelurilor – Macedonski se situează la nivelul cel mai de sus al 
împlinirilor sale artistice. Sunt creaţii aparte, în care plasticitatea cuvântului evocator e 
preeminentă, iar tonalitatea se caracterizează prin armonie şi echilibru al acordurilor lirice. 
Noaptea de decemvrie are un loc privilegiat în cadrul poeziei macedonskiene, sintetizând o 
tema obsedantă: aceea a geniului, cum observă A. Mariano. Poezia “simbolizează drama 
geniului, într-o evocare de mari proporţii, reprezentativă pentru întreaga concepţie a 
poetului şi, poate, şi mai mult, pentru drama propriei sale existenţe, fascinată de vis, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



16 
 

himeră şi ideal, irealizabil ca orice absolut”. Rondelurile reprezintă stadiul unui perfect 
echilibru al lirismului macedonskian, unde asperităţile dramatice se îmblânzesc, melodia e 
mai închegată, mai unitară, iar inflexiunile vocii lirice capătă o postură mai rafinată, 
privirea poetului închipuind un univers mai familiar şi mai graţios, mai apropiat de 
cotidian, de universul mărunt. 

 
Arhetipuri şi antinomii 
 

Lirica lui Macedonski e, cum s-a spus, una situată la întretăierea mai multor 
orientări; romantismul, simbolismul şi parnasianismul îşi dispută, poate cu egală 
îndreptăţire, fiinţa lirică a autorului Poemei rondelurilor. Atras şi de alegorie, dar şi de simbol, 
de sinesteziile simboliste dar şi de retorismul romantic, Macedonski vădeşte în versurile 
lui o sensibilitate fascinată de muzicalitatea cuvântului, de ornamentul metaforic ori de 
inovaţiile formale, dar, în acelaşi timp, captivă aspiraţiilor spre ideal, spre un absolut al 
simţirii şi al trăirii estetice. Poezia Valţul rozelor face, poate, trecerea de la ciclul Nopţilor la 
cel al Rondelurilor, aşadar de la grandilocvenţa imagistică specifică elanurilor romantice 
spre absolut la o lirică a miniaturalului şi picturalului în care senzaţia e fixată în imagini 
graţioase, în contururi delicate de stampă. Poezia a apărut în revista Literatorul în numărul 
4, aprilie 1883, după care a fost republicată în mai multe reviste şi inclusă în ediţia din 
1897 a volumului Excelsior.  Din estetica romantismului, poezia păstrează doar scenariul 
alegoric, marcat de o anume narativitate a derulării imaginilor. Încadrate într-un astfel de 
scenariu lirico-narativ, ideile poetice capătă culoare şi relief, dar primesc şi incrustaţiile 
bine precizate ale parabolei delicat desenate.  Expunerea lirică se efectuează la persoana a 
treia, iar timpurile verbale sunt cele specifice naraţiunii (imperfect şi perfect simplu), cu 
detalierea, în registru liric, a cadrului poetic, a succesiunii temporale şi a în-scenării 
“subiectului”, toate acestea cu scopul de a alcătui o alegorie a destrămării  florilor de 
trandafiri, o destrămare ce n-are în ea nimic tragic, ci mai curând, se înscrie într-o 
dimensiune a iluziei atotputernice şi a mirajului înaltului spre care tind rozele. Prima 
strofă e o introducere într-un anume spaţiu poetic, o încadrare a unei atmosfere, la 
început calme, apoi din ce în ce mai trepidante, cu un ritm ascendent şi o mişcare 
centrifugală. “Măceşul singuratic” şi “vântul serii” capătă toate atributele unor eroi lirici 
ce-şi asumă anumite roluri şi sunt angrenaţi într-o “poveste” în care tentaţia idealului, 
fascinaţia înaltului, a unei lumi de dincolo de cea reală capătă semnificaţii simbolice. Două 
realităţi se confruntă aici, una terestră (“măceşul”), fixată în tipare prestabilite, dominată 
de statornicie şi de toate trăsăturile contingentului şi cealaltă aparţinând unui alt registru al 
imaginarului (“vântul”), caracterizat de nestatornicie şi evanescenţă, stăpânit doar de 
inconstanţă şi de spirit ludic. 

Între cele două domenii ale imaginarului, terestru şi aerian, relaţia pare a fi, la prima 
vedere, una de opoziţie, de excludere reciprocă. Cu toate acestea, cele două contrarii se 
atrag. Dansul florilor e, în fond, o alegorie a aspiraţiei spre înalt, spre frumos şi spre 
desăvârşirea artei pe care o resimt fiinţele ataşate teluricului. Fascinaţia înaltului se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



17 
 

insinuează treptat, ca o tentaţie în care vocea capătă modulaţii ale şoaptei iar gestul 
primeşte irizări ceremoniale, transformându-se într-un ritual jumătate ludic, jumătate 
grav. Sunetele şi imaginile se îmbină aici pentru a conferi  cadrului poetic un anume fast al 
înscenării tentaţiei la care recurge “vântul serii”, vorbindu-le florilor “cu voce lină”. 
Suspinul e, poate, un alt mijloc de amăgire, aşadar e din specia măştii şi a insinuării 
înşelătoare: “Pe verdea margine de şanţ/ Creştea măceşul singuratic,/ Dar vântul serii 
nebunatic/ Pofti-ntr-o zi pe flori la danţ./ Întâi pătrunse printre foi,/ Şi le vorbi cu voce 
lină,/ De dorul lui le spuse-apoi,/ Şi suspină – cum se suspină…// Şi suspină – cum se 
suspină…”. Strofele a doua şi a treia dezvoltă acest laitmotiv, al tentaţiei, al amăgirii şi al 
dansului ca prag de trecere spre o altă lume. Imaginile disimulării, ale artei mistificatoare 
în fond, pentru că acest “danţ al rozelor” poate fi asimilat şi cu volutele graţioase ale artei 
pure, sunt aici numeroase şi de o relevanţă incontestabilă. Imaginile carnavalescului, cu 
schimbări iuţi de decoruri şi măşti sunt extrase din repertoriul de teme al barocului, în 
care lumea era reprezentată ca un vis ori ca un teatru, iar realitatea căpăta toate 
contururile fluctuante, în veci schimbătoare ale visului. Şi la Macedonski realul are 
inconsistenţa imaginii onirice, e reprezentat sub specia jocului inconstant, amăgitor şi 
părelnic. Alegoria capătă aici note şi accente noi, fiind transcrisă în imagini fluctuante, în 
care calofilia şi masca se regăsesc reunite, iar toposul carnavalului şi al dansului primeşte 
reflexe erotizante, un eros însă purtând în sine de asemenea reflexele minciunii, ale 
amăgirii şi iluziei (“mângâierile-adierei”, “dulci simţiri”, “de vântul serii sărutate” etc.). 
Ultima strofă aduce cu sine o exacerbare a mişcării, o dinamizare paroxistică a ritmului, o 
desăvârşire a “seducţiei”, în timp ce ultimul vers ne pune în faţa unui final deschis, ce 
sporeşte ambiguitatea poetică, punând încă o dată în oglindă metaforică cele două 
realităţi, de această dată conciliate în mişcarea “valţului”: “Scăldate-n razele de sus,/ 
Muiate în argintul lunei,/ S-au dat în braţele minciunei,/ Şi rând pe rând în vânt s-au 
dus./ Iar vântul dulce le şoptea,/ Luându-le pe fiecare,/ Ş-un valţ nebun se învârtea,/ Un 
valţ – din ce în ce mai tare,// Un valţ – din ce în ce mai tare”. Situându-se între 
senzorialitatea de cea mai acută prezenţă şi jocul iluzoriu, mistificator al metaforei calofile 
(“braţele minciunei”, “argintul lunei”), Macedonski ne oferă, în Valţul rozelor, o parabolă 
discretă, caligrafiată în imagini suave, a jocului dintre teluric şi transcendenţă pe care îl 
presupune orice alcătuire poetică. Macedonski ne oferă, prin Noaptea de decemvrie, o etică a 
poeziei şi, în acelaşi timp, o poezie despre etica omului de geniu, despre conduita pe care 
trebuie să şi-o asume acesta pentru a-şi desăvârşi condiţia, pentru a-şi împlini destinul 
artistic. Noaptea de decemvrie e o poezie structurată pe mai multe planuri lirice, care nu 
trădează altceva decât pornirile antitetice din sufletul autorului. E, mai întâi, un plan al 
realului de o concretitudine strivitoare, în care fiinţa  îşi presimte alienarea, înstrăinarea de 
sine, de ceilalţi, de artă. Spaţiul hibernal sugerează tocmai zbuciumul sufletesc al autorului, 
îngheţul imaginaţiei sale, inerţia imaginativă declanşată de lipsa inspiraţiei, acea forţă 
aproape nepământeană ce are darul de a transfigura realul imund, de a ridica la puterea 
artei mântuitoare cele mai prozaice date ale existenţei. Poezia debutează cu imaginea 
camerei – spaţiu claustrant şi alienant, în care poetul îşi resimte propria nimicnicie: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



18 
 

“Pustie şi albă e camera moartă…/ Şi focul sub vatră se stinge scrumit…-/ Poetul, 
alături, trăsnit stă de soartă,/ Cu nici o schinteie în ochiu-adormit…/ Iar geniu-i mare e-
aproape un mit…”. De la acest spaţiu finit, izolat, se efectuează apoi trecerea la 
exterioritate, la câmpia “pustie şi albă” ce conotează, în fond, ostilitatea mediului exterior 
faţă cu sensibilitatea extremă a poetului, inadecvarea supremă dintre real şi ideal. De 
remarcat că, dacă în descrierea atmosferei spaţiului închis poetul recurge preponderent la 
mijloace cromatice, în cazul circumscrierii spaţiului exterior se apelează la imagini 
auditive, ce au darul de a spori impresia de concreteţe a acestui spaţiu neprielnic, redus la 
materialitate stearpă: “Şi nici o schinteie în ochiu-adormit./ Pustie şi albă e-ntinsa 
câmpie…/ Sub viscolu-albastru ea geme cumplit…/ Sălbatică fiară, răstriştea-l sfâşie -/ 
Şi luna-l priveşte cu ochi oţelit…-/ E-n negura nopţii un alb monolit…// Făptura de 
humă de mult a pierit./ E moartă odaia, şi mort e poetul… -/ În zare, lupi groaznici s-
aud, răguşit/ Cum latră, cum urlă, cum urcă, cu-ncetul,/ Un tremol sinistru de vânt-
nnăbuşit…/ Iar crivăţul ţipă… - dar el, ce-a greşit?/ Un haos, urgia se face cu-ncetul”. 
Dacă, lipsit de ardoarea şi însufleţirea inspiraţiei, poetul pare aidoma naturii îngheţate de 
frigul iernii, în momentul în care îşi recapătă forţa creatoare, sub impulsul purificator al 
inspiraţiei, în el se produce o adevărată renaştere. Inspiraţia e privită, astfel, ca o forţă 
cvasidivină ce subjugă fiinţa, dar, în acelaşi timp, îi redă întreaga libertate de a plăsmui 
lumi imaginare, eliberând-o de inerţie şi încremenire stearpă. “Arhanghel de foc”, aşadar 
din specia supraterestrului şi a fabulosului, inspiraţia e dintre acele făpturi daimonice care 
fac legătura între divin şi uman, aducând mesaje obscure din spaţiile nelămurite ale 
transcendenţei, pe care poetul singur le poate traduce în vers, în imagine şi sunet. Prin 
intermediul inspiraţiei, se produce o miraculoasă transmutare a realului neconvenabil, 
abuziv într-o suprarealitate având toate datele ficţiunii şi mitului. Imaginaţia e, în viziunea 
lui Macedonski, cea care eliberează lucrurile de ponderea lor malefică, redându-le condiţia 
originară, ori ridicându-le la puterea mântuitoare a artei. Poetul capătă, prin intermediul 
imaginaţiei, o nouă identitate, aceea a emirului “avut şi puternic”, reînvie aşadar, sub 
puterea acestei forţe nepământeşti ce transfigurează concretul imund în culori 
somptuoase şi în forme de un fast indescriptibil: “«Arhanghel de aur, cu tine ce-aduci?»/ 
Şi flacăra spune: «Aduc inspirarea…/ Ascultă, şi cântă, şi tânăr refii…-/ În slava-nvierei 
încearcă oftarea…/ Avut şi puternic emir, voi să fii»./ Şi flacăra spune: «Aduc inspirarea» 
-/ Şi-n alba odaie aleargă vibrarea.// Răstriştea zăpezei de-afară dispare…/ Deasupră-i e 
aur, şi aur e-n zare,-/ Şi iată-l emirul oraşului rar…/ Palatele sale sunt albe fantasme,/ S-
ascund printre frunze cu poame din basme,/ Privindu-se-n luciul pârâului clar”. 
Bagdadul, oraşul în care îşi duce existenţa emirul, e configurat de poet din perspectiva 
unui cadru feeric, având toate atributele armoniei şi perfecţiunii. Regăsim aici predilecţia 
lui Macedonski pentru ţinuturile îndepărtate, pentru exotism, pentru magia orientului, 
somptuoasă, aproape neverosimilă, o lume policromă şi nestăvilită, aflată, parcă, “dincolo 
de bine şi de rău”.  

E vorba, aici, de un univers ideal,  mai curând simbolic decât strict referenţial, în care 
feericul şi irizările fantasticului se întrepătrund. Florile roze, havuzele care cântă, cerul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



19 
 

galben şi roz, sălile de alabastru, bolţile de argint şi azur, lumina de o strălucire aproape 
supranaturală, viaţa “dulce”, grădinile înmiresmate – configurează un tărâm al tinereţii 
nepieritoare şi al frumuseţii eterne, al fastului şi bogăţiei: “Bagdadul! Bagdadul! Şi el e 
emirul…-/ Prin aer, petale de roze plutesc…/ Mătasea-nflorită mărită cu firul/ Nuanţe, 
ce-n umbră, încet, veştejesc…-/ Havuzele cântă…- voci limpezi şoptesc…/ Bagdadul! 
Bagdadul! Şi el e emirul.// Şi el e  emirul, şi are-n tezaur,/ Movile înalte de-argint şi de 
aur,/ Şi jaruri de pietre cu flăcări de sori;/ Hangiare-n tot locul, oţeluri cumplite -/ În 
grajduri, cai repezi cu foc în copite,/ Şi ochi împrejuru-i – ori spuză, ori flori.// 
Bagdadul! Cer galben şi roz ce palpită,/ Rai de-aripi de vise, şi rai de grădini,/ Argint de 
izvoare, şi zare-aurită -/ Bagdadul, poiana de roze şi crini -/ Djamii – minarete – şi cer ce 
palpită”. Condiţia emirului, cel ce stăpâneşte toate aceste bogăţii, este aşadar una de 
excepţie. Emirul e fiinţa ce se ridică deasupra celorlalţi, cel ce are acces la putere şi 
bogăţie, şi este dotat cu calităţi ce-l scot din rând: frumuseţe, tinereţe, vitejie, har. 
Înzestrat cu toate aceste calităţi ce-l conduc aproape de desăvârşire, eroul lui Macedonski 
e prezentat în culori vii, într-un relief pregnant, accentuat de apelul la repetiţii (“Şi el e 
emirul, şi toate le are…/ E tânăr, e farmec, e trăznet, e zeu”). E simbolizată în poezia lui 
Macedonski condiţia fiinţei geniale, ce are acces la adevărurile ultime ale lumii, ce 
descifrează în propriul destin o chemare supremă, o aspiraţie chinuitoare de a-şi depăşi 
propria condiţie. E vădită aici poziţia, postura eroului romantic, demonic şi titanian în 
acelaşi timp, purtat de avânturi de nestăvilit spre orizonturi noi, perpetuu nemulţumit de 
locul pe care îl ocupă într-o lume ce nu-i înţelege elanurile, mereu căutând să-şi asume o 
altă identitate decât aceea fixată de un destin prestabilit. În cazul emirului, ieşirea din 
condiţia ce îi pare mărginită, nedesăvârşită, e mirajul cetăţii Meka. Atingerea acestui ideal 
presupune însă jertfă, efort, expunerea propriei fiinţe chiar. Ideea călătoriei se transformă, 
treptat, într-o obsesie chinuitoare, într-o atracţie irezistibilă spre cetatea sfântă: “Dar 
zilnic se simte furat de-o visare…/ Spre Meka se duce cu gândul mereu,/ Şi-n faţa 
dorinţei – ce este – dispare -/ Iar el e emirul şi toate le are.// Spre Meka-l răpeşte 
credinţa – voinţa,/ Cetatea preasfântă îl cheamă în ea,/ Îi cere simţirea, îi cere fiinţa,/ Îi 
vrea frumuseţea – tot sufletu-i vrea -/ Din tălpi până-n creştet îi cere fiinţa”. Spre a-şi 
atinge însă idealul, spre a ajunge în Meka, emirul are de străbătut însă pustia “imensă”, are 
de surmontat dificultăţi ce întrec puterile unui om obişnuit. De altfel, poetul stabileşte, cu 
mijloacele epitetului şi ale metaforei, o antiteză foarte vie între Bagdad, oraşul mirific şi 
feeric în care domneşte emirul şi pustia, plasată “în zarea de flăcări – departe”. Insistenţa 
pe această antiteză are rolul de a accentua şi mai mult dificultăţile pe care le are de depăşit 
emirul, renunţările la care procedează fiinţa superioară ce-şi asumă “calea cea dreaptă” 
pentru a-şi atinge idealul superior, inaccesibil oamenilor comuni: “Dar Meka e-n zarea de 
flăcări – departe -/ de ea o pustie imensă-l desparte,/ Şi pradă pustiei câţi oameni nu 
cad?/ Pustia e-o mare aprinsă de soare,/ Nici cântec de păsări, nici pomi, nici izvoare -/ 
Şi dulce e viaţa în rozul Bagdad”. 

Călătoria emirului spre Meka e asemeni unui drum iniţiatic, ce trebuie străbătut prin 
jertfe şi renunţări, prin suferinţe şi trecerea unor probe rituale. Dacă emirul străbate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



20 
 

deşertul pe drumul drept, suportând toate greutăţile unei astfel de opţiuni ce stă înscrisă 
în chiar cifrul destinului său, “drumeţul pocit” alege calea ocolită, aceea a 
compromisurilor de tot felul, a itinerariului sinuos, dictat de o logică a comodităţii şi 
neexpunerii. S-ar putea interpreta, reluând o ipoteză a lui Tudor Vianu referitoare la 
Luceafărul eminescian, cele două personaje lirice (emirul şi drumeţul pocit) ca două roluri 
ale poetului însuşi, ce se închipuie pe sine în dublă ipostază: ca ins cu individualitate 
comună, ce trebuie să-şi asume tribulaţiile cotidiene, şi ca individ superior, al cărui destin 
e legat de un ideal de neatins altfel decât prin sacrificiu şi suferinţă. În fapt, cele două 
personaje lirice încorporează două etici aflate la rândul lor într-o relaţie antitetică: etica 
omului superior (simbolizată de “calea cea dreaptă”) ce presupune jertfă de sine, abandon 
al corporalităţii şi al habitudinilor şi etica omului comun (sugerată de drumul ocolit) 
bazată pe compromis şi laşitate existenţială, pe meschinărie şi ipocrizie.  Calea dreaptă pe 
care înaintează emirul are ca dominante simboluri ale focului şi arşiţei, dar şi sugestii ale 
sângelui. Flacăra, împreună cu epitetul “dreaptă”, devin acum  laitmotive ale suferinţei şi 
patimii exacerbate. Imensitatea pustiei, dogoarea copleşitoare, fac din călătoria emirului o 
expresie a dorinţei de libertate, de ieşire din labirintul lumii aievea. Călătoria e suprema 
tentaţie a omului de a-şi tenta şi aprofunda limitele – interioare şi exterioare – de a 
estompa cezura dintre sine şi lume: “În largu-i, pustia, să treacă-l aşteaptă…/ Şi el 
‘naintează şi calea e dreaptă -/ E dreaptă – tot dreaptă – dar zilele curg,/ Şi foc e în aer, în 
zori, şi-n amurg -/ Şi el ‘naintează, dar zilele curg.// Nici urmă de ierburi, nici pomi, nici 
izvoare…-/ Şi el ‘naintează sub flăcări de soare…/ În ochi o nălucă de sânge – în gât/ 
Un chin fără margini de sete-arzătoare…/ Nesip, şi deasupra, cer roşu – ş-atît -/ Şi toţi 
‘naintează sub flăcări de soare”. Fascinaţia depărtării, pe care o găsim în versurile lui 
Macedonski, imprecizia spaţială, nostalgia limitelor ce nu se dau înfrânte şi glisarea 
contururilor apropie călătoria de simbolica fluctuantă a visului, fapt ce conferă o şi mai 
mare ambiguitate imaginilor lirice. Călătoria emirului are totodată şi funcţia unei katharsis, 
ce mântuie fiinţa damnată de a nu-şi putea păstra locul impus de destin, de a căuta mereu 
o cale de recuperare a sinelui său adânc.  

Evaziunea în depărtare, magia cetăţii Meka au aşadar un rol mântuitor, sporit de jocul 
perspectivelor spaţiale, în care dinamica distanţelor produce un efect de ambiguitate. 
Emirul călătoreşte aşadar spre un soi de “meta-lume”, o transcendenţă simbolică ce 
învesteşte propria sa fiinţă cu o aură de exemplaritate. În fond, prin călătoria sa iniţiatică, 
emirul nu face nimic altceva decât să se caute neîncetat pe sine, să încerce să-şi regăsească 
adevărata sa condiţie, aceea marcată de însemnele geniului şi ale exemplarităţii. Cetatea 
Meka e aşadar un miraj al închipuirii fastuoase a emirului, o iluzie a sufletului său însetat 
de ideal: “Rămâne nălucă, dar tot o zăreşte/ Cu porţi de topaze, cu turnuri de-argint,/ Şi 
tot către ele s-ajungă zoreşte,/ Cu toate că ştie prea bine că-l mint/ Şi porţi de topaze, şi 
turnuri de-argint.// Rămâne nălucă în zarea pustiei/ Regina trufaşă, regina magiei,/ 
Frumoasa lui Meka – tot visul ţintit (…)”. Moartea emirului “sub jarul pustiei” reprezintă 
sacrificiul suprem al celui ce şi-a dedicat viaţa unui ideal de neatins altfel decât prin 
renunţare şi prin apelul la drumul drept.  Dacă drumeţul pocit trece pragul Mekăi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



21 
 

pământeşti, emirul accede la condiţia – simbolic superioară – a Mekăi celeste, echivalenţă 
sugestivă a idealului estetic superior. O dată cu moartea emirului, se revine la imaginea 
iniţială a odăii triste şi reci, la spaţiul exterior neprielnic. De altfel, poetul pune în opoziţie 
lumea aievea şi lumea imaginată cu concursul inspiraţiei şi prin reliefarea a două 
dominante termice: frigul – ce desemnează realul inacceptabil şi căldura – ce pune în 
evidenţă forţa fanteziei de a crea lumi ficţionale, de a transpune concretul în transfigurare 
simbolică: “Şi moare emirul sub jarul pustiei -/ Şi focu-n odaie se stinge şi el,/ Iar lupii 
tot urlă pe-ntinsul câmpiei,/ Şi frigul se face un brici de oţel…/ Dar luna cea rece, ş-acea 
duşmănie/ De lupi care urlă, - ş’acea sărăcie/ Ce-alunecă zilnic spre ultima treaptă,/ Sunt 
toate pustia din calea cea dreaptă,/ Ş-acea izolare, ş-acea dezolare,/ Sunt Meka cerească, 
sunt Meka cea mare…-// Murit-a emirul sub jarul pustiei”. Drumul emirului poate fi, 
cum arată Ioana Em. Petrescu un fel de “eufemizare a «pustiei» interioare”, dar şi expresia 
impulsului de dez-mărginire ce animă gesturile eroului liric, inadaptat prin definiţie, inapt 
pentru compromis, supus doar imperativelor propriului ideal estetic. Un cu totul alt 
Macedonski decât cel din Noaptea de decemvrie ni se arată în ciclul Rondelurilor. Rondelul e, 
cum se ştie, o poezie cu formă fixă structurată pe treisprezece versuri de opt-zece silabe, 
grupate în trei catrene şi un vers independent. În rondeluri, primele două versuri sunt 
identice cu versurile 7 şi 8, iar versul independent e identic cu primul vers. Versificaţia e 
fundamentată pe două rime. Primele două versuri, în care e sintetizat motivul liric, sunt 
reluate, astfel, ca refren, mai întâi la mijlocul, iar apoi la sfârşitul poemului. În ultimul 
volum, publicat postum (Poema rondelurilor), Macedonski se dovedeşte un poet ce-şi 
constrânge simţurile şi afectivitatea la rigorile formei fixe, un poet al neliniştilor 
estompate şi al durerii trăite în peniţa cu caligrafie reţinută a artei pure. Nu mai găsim în 
aceste versuri impecabile ca formă, cu imagini turnate în tipare fixe, afecte învolburate 
romantic, exaltări ce trădează antinomii ireconciliabile ori aspiraţii nedomolite spre infinit. 
Toate aceste trăsături ale unui suflet romantic se resorb într-un vers cu contururi calme, 
cu expresivitate dozată în imagini ale miniaturalului şi graţiosului. 

 
Paradoxurile imaginarului liric 

 
O probă suficient de elocventă a unui astfel de lirism impregnat de calofilie şi marcat 

de inervaţii ale livrescului e cunoscuta poezie Rondelul cupei de Murano. Am putea vedea în 
această creaţie expresia laturii parnasiene a creaţiei lui Macedonski, prin înclinaţia 
predominantă spre picturalitate, prin cultul formei desăvârşite, prin transparenţa 
versurilor, cu tăietură precisă şi, totodată, somptuoasă, sau, la nivelul inspiraţiei, prin 
predilecţia pentru peisajul exotic, pentru o lirică a depărtărilor ce transformă mirajul în 
obsesie. Poetul mizează, în rondelul său, pe nuanţa captată cu minuţie de simţurile sale 
rafinate, pe stările de spirit impersonale, pe afectul abstras în imaginea de o limpezime 
deosebită. De altminteri, vocea poetului e purificată de orice trăire subiectivă, descripţia 
delicată obiectivează viziunea până la a-i da aspectul unei stampe din care tresăririle 
afective sau cutremurul lăuntric sunt aproape cu totul absente. “Cupa de Murano” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



22 
 

expune, în fond, un simbol al artei “pure”, lipsită de contact cu realitatea contingentă, a 
artei ce-şi extrage sensurile şi finalităţile din chiar propria alcătuire, dar şi din “avântul 
deplin” al lumii aşezat în chenarul imaginaţiei ce transcende realitatea de toate zilele. O 
astfel de artă nu “spune”, nu enunţă adevărurile în mod apodictic, nu demonstrează, cât, 
mai curând, recurge la sugestie, la expresia minimală, la imponderabilul şoaptei pentru a 
revela dimensiunile ascunse ale existenţei, sensul ei profund, “încăpător”, ca şi 
îndreptăţirile originare ale fiinţei umane. Într-un astfel de vas, cu străluciri ale desăvârşirii 
şi cu incrustaţii de mister şi de fabulos (“O-ntind grifonii ce-o susţin”) se regăsesc 
aromele nemuririi şi reflexele depărtărilor. Aproapele şi departele se află îngemănate în 
limpezimea miniaturală a cupei, ca într-un soi de conciliere a contrariilor, în timp ce 
imaterialitatea pare a fi calitatea esenţială a acestui obiect ce-şi pierde orice finalitate 
practică, pentru a-şi asuma doar o dimensiune a spiritualităţii şi artei (“Nu e de aur: e de 
raze”). “Schinteierea de topaze” a vinului şi spumegarea talazelor se regăsesc deopotrivă 
în alchimia discretă a versului macedonskian, vers cu reflexe schimbătoare şi cu dinamică 
reţinută, caracterizat de un flux şi un reflux al imaginarului, când tentat de spaţii infinite 
ori măcar nedefinite, când atras de mirajul apropierii, de miniatural, de nedefinitul nuanţei 
prinsă în filigranul imaginii poetice, ori în volutele metaforei rafinate. “Arta pură, fără 
fraze” semnifică un crez estetic şi, totodată, o redimensionare a poeticii macedonskiene, 
reconstruită în funcţie de o nouă concepţie estetică. O concepţie estetică ce renunţă la 
retorismul romantic pentru a se dedica limpezimii şi infinitezimalului, nuanţei sufleteşti şi 
imaginii de picturalitate. Imaginaţia însăşi e restrânsă, pusă să transcrie cu delicateţe 
obiecte rare, să caligrafieze o sensibilitate a suavităţii şi reveriei fundamentate artistic: “E 
arta pură, fără fraze,/ E cerul tot de soare plin./ Talaze largi, după talaze,/ E sufletescu-
adânc deplin,/ Nu e de aur: e de raze”. 

Fără a refuza freamătul existenţei ori vitalismul, poetul le încadrează în chenarul 
purificator al artei, propunându-ne un model de a trăi şi de a scrie de origine şi de esenţă 
parnasiană. Rigoarea formală, pasiunea detaliului circumscris cu minuţie artizană, 
devoţiunea picturală în faţa formelor lumii, cultivarea miniaturalului ca valoare 
exorcizantă a existenţei, cultul exotismului şi a mirajului depărtării fac din rondelul lui 
Macedonski o adevărată bijuterie poetică. Un rondel în care afectele par să aibă o pondere 
mult mai însemnată e Rondelul rozelor ce mor. Aici aspectul decorativ este lăsat oarecum în 
umbră, eul liric expunându-şi cu mai multă pregnanţă metaforică şi expresivă trăirile, mai 
acute ori mai delicate. Sentimentul dominant al poemului e acela al stingerii inexorabile, al 
destrămării fiinţei în faţa timpului necruţător. Există, în ţesătura poeziei lui Macedonski 
un amestec semnificativ de frumuseţe şi de tulburătoare agonie; de parcă în filigranul 
expresiv al rozelor, în trecătoarea lor somptuozitate s-ar întrevedea chiar fiorul sfârşitului, 
lenta lor trecere, chemările de dispariţie ce le surpă fiinţa adâncă. Atras de mirajul florilor, 
precum Anghel, Macedonski pune faţă în faţă două realităţi: una exterioară, ţinând de un 
anume decor (“grădini”) şi una lăuntrică. Sentimentul atât de tulburător al precarităţii, 
traducând în modulaţie modernă cunoscutul topos al lui ubi sunt, este translat, aşadar 
dinspre exterioritatea realului spre interioritate, spre universul de senzaţii, de trăiri şi de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



23 
 

stări sufleteşti al unui eu liric ce-şi presimte la rându-i structura perisabilă. Stingerea nu 
este însă una brutală, o cutremurare stihinică a naturii, ci, mai curând, e de ordinul 
delicateţii, al suavului. Nu e atât o ruptură ori un rapt, ca în lirica argheziană, cât o trecere 
uşoară de la fiinţă la nefiinţă, o descompunere nefiresc de domoală. Ca şi cum moartea s-
ar insinua din chiar elementul vital, iar boala ar adăsta în corpul în aparenţă sănătos, 
dezagregându-l şi măcinându-l într-un ritm de o lentoare nu mai puţin copleşitoare însă 
(“E vremea rozelor ce mor,/ Mor în grădini, şi mor şi-n mine -/ Ş-au fost atât de viaţă 
pline,/ Şi azi se sting aşa uşor”). Nu se poate însă nega un fel de artificializare a senzaţiei 
de jale, de tristeţe ce cuprinde întreaga natură. Sentimentul sfârşitului e, oarecum, 
exorcizat prin transcriere în expresie poetică, e ridicat la statura frumosului, şi capătă, 
astfel, irizaţii ale decorativului. De aceea, poate, senzaţia transmisă cititorului nu e una de 
sfâşiere lăuntrică, de angoasă existenţială, de derută ontologică. Există aici o impresie de 
melancolie difuză în faţa legii inexorabile a stingerii, impresie întărită şi de unele cuvinte 
ce evocă un univers eterat, sugestiv, conturat în nuanţe imponderabile mai degrabă decât 
în culori brute (“fior”, “jale”, “suspine”, “duioase”).  Predominante sunt, în acest rondel, 
imaginile vizuale, transpuse într-o dinamică a lentorii şi a nuanţei, după cum poate fi 
regăsit aici şi principiul corespondenţelor dintre elemente ale naturii dintre cele mai 
disparate ce sunt legate între ele prin mii de fire nevăzute. Obiecte ale lumii reale şi stări 
sufleteşti dintre cele mai diverse comunică şi-şi răspund într-un univers în care legea 
analogiilor şi a sinesteziilor funcţionează în mod efectiv. Stingerea e deopotrivă în lumea 
rozelor, dar şi în sufletul poetului, amurgul lumii corespunde unei progresive şi line 
degradări a eului. Eul şi lumea, supuşi legii ineludabile a destrămării sunt ilustrarea 
aceluiaşi destin al suferinţei şi agoniei universale: “În tot se simte un fior/ O jale e în 
orişicine./ E vremea rozelor ce mor -/ Mor în grădini, şi mor şi-n mine”. 

Stilistic vorbind, Rondelul rozelor ce mor e caracterizat de un anume dinamism al 
vizualităţii, dat de frecvenţa foarte sugestivă a verbului, element gramatical prin definiţie 
motoriu (“mor”, “au fost”, “se sting”, “se simte”, “curg”, “vine”, “îşi pleacă”). Toate 
aceste verbe sugerează, fără îndoială, ideea de curgere, de trecere, de evanescenţă a unui 
univers heraclitean, în care identitatea lucrurilor e greu de fixat iar tiparul fragil al fiinţelor 
se degradează progresiv. Nimic nu durează în această lume, nimic nu capătă formă, totul 
se dezagregă sub forţa tiranică a timpului. Epitetele, ce dau relief imaginilor poetice, sunt 
mai curând abstracte (“întristător”, “marea”, “uşor”), fapt ce imprimă de asemenea 
versurilor tonalitatea difuză, capacitatea de sugestie, ori de revelare a unor stări sufleteşti 
vagi, nedefinite. Un spor de pregnanţă a senzaţiei agonice aflăm în ultimele versuri, în 
care tendinţa de hiperbolizare e mai accentuată, iar tăietura imaginilor lirice capătă un 
relief mult mai apăsat: “Pe sub amurgu-ntristător/ Curg vălmăşaguri de suspine,/ Şi-n 
marea noapte care vine/ Duioase-şi pleacă fruntea lor… -/ E vremea rozelor ce mor”. 
Ilustrativ pentru ultima perioadă a creaţiei autorului, Rondelul rozelor ce mor conţine atât 
elemente simboliste, cât şi procedee parnasiene, într-o sinteză edificatoare pentru 
sensibilitatea poetică a lui Alexandru Macedonski. Darul lui Macedonski de a preface în 
poezie tot ce atinge pana sa se străvede şi în Rondelul rozei din Cişmegi, creaţie în care sunt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



24 
 

vizibile toate trăsăturile liricii sale din ultima perioadă de creaţie: gustul pentru 
somptuozitate şi livresc, cultivarea formei în ea însăşi, frecventarea procedeului 
corespondenţelor, reveria îndelungă în faţa naturii privită ca obiect estetic etc. Poezia face 
parte din volumul Poema rondelurilor din 1927 şi impune în primul rând prin muzicalitatea 
sa, grea de sunete aproape oculte (pembe, orgie etc.) dar şi prin revelarea sinesteziei ca 
normă a percepţiei universului. Tabloul rozelor e întrevăzut ca o dezlănţuire de culori 
dintre cele mai pasionale, într-o lume labirintică, absconsă, nedeterminată (“oriunde”) ce 
nu se lasă descifrată decât în regimul purificator al artei ori al visului cu contururi 
fluctuante, greu de prins în tipar raţionalizant: “De flăcări, de aur, pembé, argintate,/ 
Nebună orgie de roze oriunde,/ De bolţi agăţate, pe ziduri urcate,/ Şi printre frunzişuri 
de pomi ce le-ascunde”. În strofa a doua sinestezia capătă o încărcătură livrescă. 
Expresivitatea cromatică a rozelor pare să aibă ponderea semantică a unor “ritmuri 
persane”, nuanţelor le corespund sunete de inefabilă desfăşurare melodică, culoarea se 
însoţeşte de impresia de dinamism, tot mai accentuată. Toate acestea pentru a spori 
senzaţia de risipă a culorilor, miresmelor şi sunetelor pe care ne-o oferă spectacolul acesta 
orgiastic al rozelor ce-şi destramă fiinţa în nenumărate reflexe cromatice. E ca în lirica de 
sursă barocă, în care strălucirea, efectul spectacular, carnavalescul imagistic nu sunt nimic 
altceva decât o prefigurare a sfârşitului, o abia presimţită senzaţie a agoniei ce cuprinde 
firea (“Pe ritmuri persane în strofe-aşezate,/ Melodic, coloarea, coloarei răspunde…/ De 
flăcări, de aur, pembé, argintate,/ Nebună orgie de roze oriunde”). Strofa finală transpune 
spectacolul natural în undele lipsite de consistenţă ale visului, alternând imaginea aşa-
zicând reală cu cea ipotetică. Între visul utopic şi aşezarea sa în real stă “magul grădinei 
uitate”, cel ce a imaginat întreagă această feerie de culori, sunete şi ritmuri, toată această 
risipă de armonii din cele mai variate domenii ale senzaţiilor: “Un neamţ a fost magul 
grădinei uitate./ Răpit fu de visul cu tainice unde,/ Şi dându-le viaţă ce-n suflet 
pătrunde,/ Lăsatu-le-a-n urmă, în roze-nchegate,/ De flăcări, de aur, pembé, argintate”. 
Impresia de dinamism, de accelerare a ritmului e dată şi de determinările multiple ale 
imaginilor (“De flăcări, de aur, pembé, argintate”), dar şi de procedeul hiperbolizării la 
care poetul apelează adesea (“Nebună orgie”). Rondelul rozei din Cişmegi e încă o expresie a 
naturii transpusă în grilă estetizantă de primul nostru poet modernist. 

Pe balta clară, apărută în volumul Excelsior (1895) e o  poezie a chemărilor spre depărtări 
exotice, a rătăcirii în imaginar şi a unui peisaj ambiguu, în care teluricul şi acvaticul se 
împletesc până la indistincţie. “Domeniul simţurilor” (Tudor Vianu) e asimilabil aici cu o 
poetică a matinalului, transcrisă în versuri de o transparenţă indiscutabilă. Între cadrul 
exterior şi cel interior corespondenţele sunt multiple, după cum senzaţiile capătă irizări 
abia intelectualizate. Dacă amurgul e momentul zilei ce favorizează suspendarea timpului 
real şi intruziunea unui element cvasifantastic, momentul auroral, matinalitatea e un timp 
al expansiunii vitaliste şi al prospeţimii de a trăi, un timp al suavităţii şi al desenului delicat 
al lucrurilor şi fiinţelor. Claritate, neprihană, acuitate a simţurilor, promisiune a înaltului şi 
departelui – toate acestea se  regăsesc din plin în poezia lui Macedonski. Pe de altă parte, 
se poate vorbi, şi în această creaţie, de un fel de substituire a realului cu artisticul, ori 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



25 
 

măcar de o estetizare a realităţii, prin recursul la evocarea uşor mitizantă, dar şi prin apelul 
la resursele imaginative ale visului, prin care e transcrisă halucinanta reînviere a naturii. 
Evaziunea spre tărâmuri îndepărtate pe care ne-o sugerează “barca molatică”, magia 
depărtării creează parcă o lume deposedată de repere, în care subzistă doar iluzia 
spaţiului, un spaţiu “atopic”, precum acela instaurat în oglindă sau în vis. Teatralitatea 
uşor mistificatoare a cuvântului evocator (“albeţi neprihănite”, “visul ce şoptea”, “crinii 
suavi”, “balta clară”), narcisismul versului contras în ceremonial şi magia senzitivă – toate 
acestea contribuie la impresia unui pelerinaj în imaginarul depărtării, dilatând dimensiunile 
spaţiale şi temporale şi transferând datele realităţii într-un decor de spectacol interior, 
purificator şi extatic. Stau mărturie, pentru toate aceste remarci, versurile finale, în care 
predilecţiei pentru acvatic, pentru evanescenţa şi metamorfoza apei – ca figură a 
imaginarului – îi corespunde şi o revelare a interiorităţii, a unei identităţi ce-şi află 
sensurile din îngemănarea trecutului şi a prezentului fiinţei.  

Acest paralelism exterioritate/ interioritate, această punere în oglindă a lăuntrului şi a 
lumii ar putea rezuma poezia la cele două versuri: cel iniţial şi cel final, versuri între care 
se dezvoltă o întreagă poetică a evaziunii şi a departelui: “Pe balta clară barca molatică 
plutea” şi “Oh! Sufletul – curatul argint de-odinioară”. Între aceste două enunţuri lirice 
paralelismul este cât se poate de evident, versurile expunând, în fond, sufletul poetului 
oscilând între valorile propriei interiorităţi şi realitatea dinafară, uşor mitizată şi aceasta. 
Poezia Pe balta clară mărturiseşte încă o dată înclinaţia lui Macedonski spre reverie şi spre 
vis ca spaţiu fluid al unei realităţi simbolice, arhetipale. Imaginile genezice şi cele ce 
transpun liric mirajul depărtării nu fac altceva decât să întărească ipoteza unui poet artist, 
ce-şi făureşte viziunile nu atât din plasma lumii concrete, cât din resursele imaginarului 
mântuitor. 

Romantic şi simbolist în acelaşi timp, poetul îşi trădează şi aici temperamentul supus 
unor porniri antinomice, greu de rezolvat ori de conciliat; avântul spre ideal şi 
dezamăgirea în faţa unei realităţi neconvenabile, de o banală convenţionalitate, cultul artei 
autentice, necoruptă de compromisuri şi de eroziunea laşităţilor – toate acestea se 
regăsesc îngemănate în textul poemei. 

 
 
Bibliografie critică selectivă: 
 

Al. Macedonski interpretat de, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1975; G. Călinescu, Istoria 
literaturii române de la origini până în prezent, Ed. Minerva, Bucureşti, 1982; Livius Ciocârlie, 
Negru şi alb. De la simbolul romantic la textul modern, Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 
1979; Daniel Dimitriu, Grădinile suspendate. Poezia lui Alexandru Macedonski, Ed. Junimea, 
Iaşi, 1988; Dana Dumitriu, Prefaţă, la volumul Al. Macedonski, Poezii, Ed. Minerva, 
Bucureşti, 1972; Florea Firan (coord.), Comentarii macedonskiene, Ed. Minerva, Bucureşti, 
1971; E. Lovinescu, Scrieri, I, EPL, Bucureşti, 1969; Nicolae Manolescu, Metamorfozele 
poeziei, Ed. Timpul, Reşiţa, 1996; Nicolae Manolescu, Istoria critică a literaturii române, Ed. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior



26 
 

Paralela 45, Piteşti, 2008; Adrian Marino, Opera lui Alexandru Macedonski, EPL, Bucureşti, 
1967; Adrian Marino, Viaţa lui Alexandru Macedonski, EPL, Bucureşti, 1966; Dumitru 
Micu, Modernismul românesc, vol. I, Ed. Minerva, Bucureşti, 1984; I. Negoiţescu, Istoria 
literaturii române, Ed. Minerva, Bucureşti, 1991; Perpessicius, Lecturi intermitente, Ed. Dacia, 
Cluj, 1971; Al. Piru, Varia, I- II, Ed. Eminescu, 1972-1973; Elena Tacciu, Mitologie 
romantică, Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 1973; Laurenţiu Ulici, Recurs, Ed. Cartea 
Românească, 1971; Laurenţiu Ulici, in „Romania literară”, nr. 27, 1975; Tudor Vianu, 
Opere, vol. 2, Ed. Minerva, Bucureşti, 1972; Mircea Zaciu, Glose, Ed. Dacia, Cluj, 1970; 
Mihai Zamfir, Proza poetică românească în secolul al XlX-lea, Ed. Minerva, Bucureşti, 1971. 

 

 

 

 
 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:45:00 UTC)
BDD-A3042 © 2011 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

