
Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

364  

 

 
Monumente ale literaturii teologice româneşti din secolul al-XVII-lea 

aniversate în anul 2013 
 
 

Dr. FLORIN BENGEAN 
Tîrgu Mureş  

 
Abstract 
Monuments of the Romanian Theological Literature of the XVIIth Century Celebrated in 2013  

 
The XVIIth century is a period of maximum prosperity for Romanian theological 

literature and thus for the whole Romanian culture. This century enabled a number of bishops to 
be regarded as the founders of the Romanian language and culture, due to their entire activity. 
Moreover, some of these bishops, thanks to their improved life, came to be canonized, being 
honored as saints of Orthodoxy. These bishops gave Romanian culture works of great significance, 
works whose importance endures over time. In 2013 we celebrate some of the great masterpieces of 
the Romanian theological literature of the XVIIth century. Thus, this year celebrates 370 years 
since the Homiliary of Varlaam has been printed, a work published in 1643. It also celebrates 
365 years since the New Testament from Belgrade has been published, an extraordinary work 
published in 1648 with the help of St. Metropolitan Simion Stefan of Transylvania. 

Also this year we celebrate 340 years since the printing of the Psalter in verse of St. 
Dosoftei Metropolitan of Moldova, work published in 1673, this holy Metropolitan Dosoftei 
being considered as the first Romanian poet. In 2013 we also celebrate 325 years since the 
Bucharest Bible has been printed, another monumental work of Romanian theological literature 
that appeared in 1688. These works have contributed enormously to the development of the 
Romanian culture.  

 
Keywords: Theological literature, saints, bishops, scholars, seventeenth century, anniversary, 
Homiliary, The New Testament, The Psalter in verse, The Bible, Moldova, Transylvania  

 
Biserica a avut - şi are şi în prezent - un rol religios-moral sau 

duhovnicesc, acela de a sădi în sufletele credincioşilor credinţa în Dumnezeu 
şi dragostea faţă de aproapele, îndemnându-i să fie întru toate următori ai 
învăţăturilor Mântuitorului Iisus Hristos. În istoria culturii vechi româneşti, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

 365 
 

şi anume în perioada ei de plămădire, au ostenit cu râvnă vrednică de 
pomenire un şir lung de clerici luminaţi, iubitori de ţară, adevăraţi pionieri în 
vremuri de alegere a luminii de întuneric, ctitori de limbă, de cultură şi de 
unitate românească. Numele lor a fost căutat cu pasiune şi migală, a fost 
descifrat de cercetători pe frontispicii sau pe margini de manuscrise şi de 
cărţi şi a intrat de mult în patrimoniul naţional. A-i aminti iar şi iar e ca o 
rugăciune senină de laudă şi de mulţumire, ca o cântare Patriei, în care ei 
sunt refrenul ce revine în ritm de respiraţie în eternitate. 

Secolul al XVII-lea reprezintă o perioadă de maximă prosperitate 
pentru literatura teologică românească şi implicit pentru întreaga cultură 
românească. În acest secol au activat o serie de ierarhi care, prin întreaga lor 
activitate, pot fi consideraţi drept ctitori de limbă şi de cultură românească. 
Ba mai mult, unii astfel de ierarhi, prin viaţa lor îmbunătăţită au ajuns să fie 
canonizaţi, fiind astfel cinstiţi ca sfinţi ai ortodoxiei. Aceşti ierarhi au dat 
culturii române opere de o mare însemnătate, lucrări a căror importanţă 
dăinuie peste timp. În anul 2013 sunt aniversate câteva dintre marile 
capodopere ale literaturii teologice româneşti ale secolului al XVII-lea.  

 
370 de ani de la tipărirea Cazaniei lui Varlaam (1643) 

Vasile Netea spunea: „Cel mai de seamă monument literar românesc al primei 
jumătăţi a secolului al XVII-lea şi totodată o concludentă realizare umanistă avea să fie 
Cartea românească de învăţătură tipărită la Iaşi în anul 1643 (Cazania lui 
Varlaam).”1 Considerată de sprijinitorul său - voievodul Vasile Lupu al 
Moldovei, cu a cărui cheltuială enormă s-a tipărit - ca un dar, în numele 
conştiinţei de origine, pentru „toată seminţia românească,” Cazania a avut în 
cadrul acestei „seminţii,” aşa cum s-a dorit chiar de la început - spune Netea - 
una din cele mai largi circulaţii. Apariţia Cazaniei a fost socotită ca un 
adevărat eveniment literar şi ca un monument al limbii române, dominată 
până atunci în biserică de limba slavonă, N. Iorga văzând în ea o scriere „de 
cea mai mare însemnătate în ceea ce priveşte graiul românesc” şi remarcând totodată 

                                                 
1 Vasile Netea, Conştiinţa originii comune şi a unităţii naţionale în 

istoria poporului român, Bucureşti, Editura Albatros, 1980, p. 62.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

366  

 

„mlădierea unor perioade construite după slavona medievală, care şi ea împrumutase 
ţesătura de frază a vechii limbi greceşti. În acest stil viu şi plin de culoare - adăuga mai 
departe N. Iorga, elogiind calităţile de scriitor ale lui Varlaam - în care putea 
scrie doar unul care să-şi fi petrecut o bună parte din viaţă numai între ţărani sau între 
călugării ridicaţi din mijlocul lor, nu se mai făcuseră cărţi bisericeşti până atunci.”2  

În 1641 a fost dată în lucru, iar în 1643 a ieşit de sub teascurile 
tiparniţei de la Trei Ierarhi prima carte românească din Moldova şi - în 
acelaşi timp - una din cele mai de seamă din istoria vechii culturi româneşti. 
Este cunoscuta Cazanie a lui Varlaam sau, cu titlul ei exact, Carte 
românească de învăţătură dumenecele preste an şi la praznice 
împărăteşti şi la svănţi mari. Este o lucrare masivă, cu 506 file (1012 
pagini), ilustrată cu numeroase gravuri în lemn, reprezentând scene biblice, 
chipuri de sfinţi, frontispicii, viniete, iniţiale înflorate etc. Acestea au fost 
lucrate de meşterul gravor Ilia, care a ilustrat şi unele din cărţile tipărite la 
Kiev şi Lvov. Presupunem că el n-a lucrat singur, ci ajutat de unii călugări 
moldoveni (poate de la Neamţ, Putna sau Dragomirna, unde exista o bogată 
tradiţie miniaturistică). Toate aceste podoabe grafice şi iconografice, cu mai 
multe caractere de litere, fac din Cazanie una dintre cele mai artistice opere 
tipărite din vechea cultură românească.  

Cartea începea cu un Cuvânt împreună cătră toată semenţiia 
romănească, adresat de Vasile Lupu la „toată semenţiia romănească pretutinderea 
ca să află pravoslavnici într-această limbă.” Textul propriu-zis era foarte scurt. 
Din însăşi foaia de titlu şi din cuvântul domnitorului se desprinde limpede 
ideea de unitate naţională, cartea fiind hărăzită tuturor românilor. Urma apoi 
un Cuvânt cătră cetitoriu, scris de „smeritul arhiepiscop Varlaam şi mitropolitul 
de Ţara Moldovei.” Arăta aici motivele care l-au determinat să scrie: „limba 
românească n-are carte pre limba sa,” cât şi „lipsa dascălilor şi a învăţăturii.” În 
partea finală, preciza că „tipariul cu toate meşteşugurile câte trebuesc” au fost 
trimise de Petru Movilă, iar cheltuiala tipăririi a fost suportată de Vasile 

                                                 
2 Ibidem, p. 62-63.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

 367 
 

Lupu.3 Cazania are două părţi; partea întâi cuprinde 54 de cazanii la 
duminici, iar partea a doua cuprinde 21 de cazanii la sărbătorile împărăteşti 
şi ale sfinţilor. Fiecare cazanie duminecală are patru părţi: cuvântul 
introductiv la Evanghelie, pericopa evanghelică a zilei, învăţătura întâi şi 
învăţătura a doua. Această împărţire nu o întâlnim la cazaniile sărbătorilor şi 
ale sfinţilor.  

În Cazania de la 1643 sunt traduse şi prelucrate - integral sau parţial -
peste 20 de cuvântări ale lui Damaschin Studitul, cuprinzând peste 200 de 
pagini. Au fost prelucrate, însă, într-un mod original şi numai anumite 
cuvântări, înlăturându-se repetările inutile, incursiunile, amănuntele 
nesemnificative, afirmaţiile neştiinţifice şi naive, simplificându-se simţitor 
retorismul exagerat din originalul neogrec. N-au fost urmate întru totul nici 
versiunile slavone, care au tradus integral şi exact textul neogrecesc al 
lucrării lui Damaschin.4 În afară de această carte, Varlaam şi ceilalţi 
traducători s-au servit şi de alte izvoare la alcătuirea Cazaniilor sale.  

Cazania prezintă un interes deosebit din punct de vedere lingvistic. 
Ea are cea mai îngrijită formă de exprimare a limbii române în prima 
jumătate a secolului al XVII-lea, o limbă apropiată de cea populară, plastică, 
expresivă, curăţită de multele slavonisme ale limbii literare româneşti din 
secolul al XVI-lea. De aceea, pe bună dreptate, spunea un cercetător că ea 
„deţine în limba română un loc analog Bibliei lui Luther în cultura germană.”  

Cercetători mai noi - spune Vasile Netea - atribuie Cazaniei lui 
Varlaam chiar şi o anumită semnificaţie estetică, ea cuprinzând „primele 
pagini de proză artistică în limba română.” Cazaniei sale, Varlaam i-a incorporat 
cele mai numeroase cuvinte şi expresii populare aflate până atunci într-o 
scriere românească. Limpezimea graiului său, graiul prin care s-a pus baza 
lingvistică a „vechilor cazanii,” ca şi minunatul veşmânt grafic în care a fost 

                                                 
3 Preot Prof. Dr. Mircea Păcurariu, Istoria Bisericii Ortodoxe Române, 

vol. 2, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 
Române, 1992, p. 19.  

4 Ibidem, p. 20.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

368  

 

imprimată, bogat în sugestive ilustraţii, au avut un rol determinant, atât în 
larga ei răspândire, cât şi în durata interesului manifestat pentru ea.5  

În ceea ce priveşte circulaţia Cazaniei lui Varlaam, putem spune că 
prin conţinutul ei, cât şi prin frumuseţea graiului întâlnit în predicile sale, 
Cartea românească de învăţătură din 1643 a cunoscut cea mai largă 
răspândire între vechile tipărituri româneşti, a fost „cea mai citită carte din 
trecutul nostru” (Dan Simonescu), încât ea a contribuit nu numai la apărarea 
Ortodoxiei, ci şi la întărirea conştiinţei de unitate naţională românească. 
Este interesant că ea s-a răspândit mai mult în Transilvania, Banat, Bihor şi 
Maramureş, unde s-au găsit peste 350 de exemplare. Cazania era atât de 
preţuită aici, încât s-au născut şi procese între sate sau între credincioşi 
pentru stăpânirea ei. Astfel, în 1687 a avut loc un proces în părţile Orăştiei, 
în faţa „unui scaun protopopesc;” în 1689 se judecau două sate din părţile 
Lăpuşului înaintea mitropolitului de atunci al Ardealului, numit tot Varlaam; 
în 1738 un proces înaintea unui „sobor preoţesc,” altul în 1745, amândouă în 
părţile Făgăraşului etc. Uneori, un exemplar din Cazanie făcea câte un drum 
lung prin toate ţinuturile locuite de români, fiind o adevărată „carte călătoare.” 
Pentru a ajunge în stăpânirea ei, credincioşii făceau jertfe materiale vrednice 
de luare aminte. Aşa de pildă, credincioşii din satul Muntele Someşului Cald, 
la îndemnul preotului lor Ursan, au cumpărat un exemplar din Cazanie cu 
zece oi şi opt miei. În alte părţi se vindea cu 18-20 florini şi chiar mai mult. 
În acelaşi secol, Noul Testament de la Alba Iulia se vindea cu 9-25 florini, 
iar Biblia de la Bucureşti cu aproximativ 25 de florini.6 Ca să putem aprecia 
aceste preţuri, reţinem că, potrivit hotărârilor Dietei Transilvaniei, din 1642, 
o pereche de boi costa între 12 şi 30 florini, un miel între 0,30 şi 0,42 florini, 
un cot de stofă englezească între 2,50 şi 4,25 florini, iar ziua de muncă a 
unui zidar sau tâmplar se plătea cu 0,42 florini şi mâncare.  

Preţuirea de care se bucura Cazania lui Varlaam reiese şi din aceea 
că a fost retipărită - cu adaosuri sau cu omisiuni - în mai multe rânduri, fie 
sub titlul slav de Cazanie, fie sub cel grecesc de Chiriacodromion (Alba 

                                                 
5 Vasile Netea, op. cit., p. 63.  
6 Preot Prof. Dr. Mircea Păcurariu, op. cit., p. 22.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

 369 
 

Iulia, Bucureşti, Râmnic, Buzău, Sibiu etc.; unele din acestea, dar şi alte 
tipărituri, reproduc din podoabele Cazaniei din 1643). Se cunosc 
numeroase copii în manuscris făcute în Transilvania, fie după ediţia de la 
1643, fie după manuscrisele care circulau înainte de tipărire. Prin larga ei 
răspândire, Cazania lui Varlaam a unit în acelaşi cuget şi în aceeaşi 
credinţă pe românii de pretutindeni, ca un nepreţuit dar limbii româneşti.7  

Prin îndelungata şi multipla sa activitate, sfântul mitropolit Varlaam şi-
a înscris numele în rândul marilor ierarhi cărturari din trecutul nostru. Şi-a 
adus un aport preţios la tipărirea de cărţi în limba română, i-a sprijinit cu 
hotărâre pe românii transilvăneni în lupta lor pentru apărarea Ortodoxiei, a 
stat în legătură cu Bisericile Ortodoxe de pretutindeni, a stăruit pe lângă 
domnii ţării pentru preoţii săi, a avut un rol însemnat în pregătirea sinodului 
de la Iaşi şi în împăcarea dintre Matei Basarab şi Vasile Lupu.8 Teolog, bun 
patriot, conştient de unitatea românească, mitropolitul Varlaam a fost, mai 
presus de toate, unul din marii făuritori ai limbii româneşti literare, 
pregătind drumul marilor prozatori moldoveni de mai târziu.  

  
365 de ani de la tipărirea Noului Testament de la Bălgrad (1648) 

Unul dintre marii ierarhi, creatori de limbă şi cultură românească, este 
Sfântul Mitropolit Simion Ştefan al Transilvaniei. După înlăturarea lui Ilie 
Iorest din scaun, soborul protopopilor l-a ales ca mitropolit pe ieromonahul 
Ştefan (din botez Simion) de la mănăstirea din Alba Iulia. În ciuda 
condiţiilor vitrege în care şi-a desfăşurat activitatea şi a nenumăratelor 
piedici care i s-au pus, vlădica Ştefan nu s-a înstrăinat de credincioşii săi şi 
nici n-a îndeplinit vreuna din sarcinile umilitoare pe care i le-au impus 
cârmuitorii de atunci ai Transilvaniei. El nu şi-a uitat niciodată înaltele sale 
îndatoriri arhiereşti, ci a căutat în permanenţă să ţină trează conştiinţa 
ortodoxă şi românească în sufletele păstoriţilor. Dovadă sunt cele două 
tipărituri româneşti apărute la Alba Iulia, sub îndrumarea sa: Noul 
Testament din 1648 şi Psaltirea din 1651. 

                                                 
7 Ibidem, p. 23.  
8 Ibidem, p. 30.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

370  

 

Noul Testament a văzut lumina tiparului la Alba Iulia, la 20 ianuarie 
1648. Trebuie subliniat în mod deosebit faptul că aceasta este prima traducere 
integrală a Noului Testament tipărită în româneşte. Traducerea Noului 
Testament din 1648 se încadrează în curentul larg umanist de culturalizare 
a poporului în limba lui, mai ales că traducătorii erau conştienţi că limba 
noastră este de origine latină, deci menită să devină o limbă de cultură, ca şi 
cele considerate „sfinte”: greaca, latina, slavona. În afară de aceasta, preoţii, 
fără să mai vorbim de masele largi de credincioşi, nu mai cunoşteau limba 
slavonă, încât simţeau nevoia citirii cuvântului lui Dumnezeu în limba 
vorbită şi înţeleasă de toţi.  

Într-o primă Predoslovie (adică prefaţă), semnată de „Simion Ştefan, 
arhiepiscop şi mitropolit al scaunului Bălgradului şi a Vadului şi a Maramurăşului şi a 
toată ţara Ardealului,” se aduceau mulţumiri protocolare lui Gh. Rakoczy 
pentru ,,ajutorul” dat la tipărire. Deşi în prefaţă se spune că s-a tipărit cu 
cheltuiala lui Rakoczy, adevărul este că s-a tipărit cu banii încasaţi de la 
preoţii români, după cum aflăm dintr-o scrisoare a lui Geleji din 1643.  

Cea de a doua prefaţă - Predoslovia către cetitori - nesemnată, 
prezintă un interes deosebit. La început dă unele ştiri asupra traducătorilor. 
În continuare, se relatează contribuţia unor cărturari români la revizuirea şi 
îndreptarea traducerii lui Silvestru. Ostenitorii la revizuirea şi completarea 
traducerii erau preoţi cărturari din Ardeal, de neam român. Frecvenţa 
ardelenismelor în textul tradus (crei, crăiasă, Pătru, păhar, coşarcă, ciurdă, beutură, 
lămpaş, beteag, târnaţ etc.) constituie o dovadă în plus că traducătorii erau 
transilvăneni. Nu excludem însă posibilitatea ca alături de ei să fi fost şi unii 
cărturari din Ţara Românească.  

O altă problemă pusă în a doua prefaţă a Noului Testament este 
aceea a îmbogăţirii limbii literare româneşti. Traducătorii, preocupaţi de 
redactarea exactă a textului, au constatat că în limba română nu existau 
termeni corespunzători pentru o serie de noţiuni. Din aceste motive, au 
recurs la o soluţie foarte ingenioasă, lăsând netraduse cuvintele fără 
corespondent în limba noastră, dar îmbrăcându-le într-o haină fonetică şi 
morfologică românească. În felul acesta, au intrat în limba noastră - prin 
Noul Testament de la Alba Iulia - o serie de neologisme: sinagogă, filosofi, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

 371 
 

maghi, iotă, canon, areopag (toate sunt greceşti, ceea ce constituie o dovadă în 
plus că s-a folosit şi textul Septuagintei). Dar cea mai însemnată problemă 
pusă în această predoslovie se referă la necesitatea unei limbi literare unitare, 
pe care să o înţeleagă toţi românii. Fiind conştient de unitatea etnică a 
poporului român, autorul predosloviei şi-a îndreptat gândul către toţi 
românii, nesocotind graniţele politice nefireşti existente între ei.  

În ce priveşte traducerea propriu-zisă, primul lucru care 
impresionează la citirea cărţii este acela că s-a folosit o limbă plăcută, mult 
apropiată de a poporului, de o mare frumuseţe literară. Fraza nu este 
înrobită unor influenţe străine, ci, dimpotrivă, este capabilă să exprime 
gândurile fără nici un echivoc. Conştienţi de originea latină a limbii noastre, 
traducătorii s-au orientat spre aceasta, luând din ea o serie de fonetisme, 
forme şi cuvinte necunoscute până atunci. Elementele slavone şi greceşti 
sunt folosite într-o măsură redusă.9 Textul este împărţit în „capete” (capitole), 
iar acestea în „stihuri” (versete), orice capitol având „şuma” (rezumatul) lui. 
Fiecare pagină are rezervat un spaţiu pentru trimiteri la alte capitole sau 
versete din Sfânta Scriptură. Aceste spaţii mai erau folosite şi pentru 
explicarea unor termeni străini. Sunt apoi şi scurte comentarii la unele 
versete.  

O problemă teologică de mare importanţă legată de ediţia Noului 
Testament din 1648 este a celor 24 de „predoslovii.” Cu excepţia Epistolelor 
către Filimon, II şi III Ioan, toate celelalte cărţi au câte o scurtă „predoslovie” 
sau, în limbajul teologic de azi, o „introducere” la cărţile respective. Din cele 
672 de pagini de text, aproximativ 55 pagini cuprind asemenea consideraţii 
isagogice.  

În decembrie 1651 s-a terminat de tipărit, tot la Alba Iulia, Psaltirea 
(având şi titlul evreiesc Sefer tehilim). Şi Psaltirea avea două „predoslovii” 
nesemnate, una adresată principelui Gheorghe Rakoczy II, alta (la sfârşitul 
cărţii) „Către cititori.” Şi în Psaltire apar glosări marginale (inclusiv 
confruntări între textul ebraic şi cel grecesc). S-a făcut împărţirea în capitole 
şi versete, fiecare capitol având un mic rezumat. În privinţa „izvoadelor” 

                                                 
9 Ibidem, p. 73-74.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

372  

 

folosite, autorii celor două prefeţe arătau că s-a tradus din limbile ebraică şi 
greacă, ceea ce nu este exclus. O comparaţie cu Psaltirea Scheiană şi cu 
Psaltirea lui Coresi din 1570 ne arată că au fost utilizate şi acestea. 

Sfântul Mitropolit Simion Ştefan a trecut la cele veşnice în vara anului 
1656 (probabil prin iulie), fiind atestat documentar, pentru ultima oară, la 22 
mai 1656, când întărea - ca protopop al Hunedoarei - pe preotul Ioan. 
Mitropolitul Simion Ştefan, cu mijloacele care i-au stat la îndemână, cu 
dârzenia şi abilitatea sa, la care se adaugă credinţa puternică a păstoriţilor, a 
ştiut să treacă peste orice obstacole, lăsând culturii româneşti acel dar 
nepreţuit care este Noul Testament din 1648. Ierarh cu alese preocupări 
cărturăreşti, însufleţit de un cald patriotism, Sfântul Mitropolit Simion 
Ştefan se încadrează în curentul larg umanisto-renascentist de culturalizare a 
poporului şi de apărare a Ortodoxiei.  
 
340 de ani de la tipărirea Psaltirii în versuri a lui Dosoftei (1673) 

În galeria aceasta a ierarhilor cărturari se înscrie şi marele mitropolit al 
secolului al XVII-lea - Dosoftei al Moldovei. Acesta s-a născut în jurul 
anului 1624, dintr-o familie românească, originară, se pare, din Suceava. 
Părinţii săi se numeau Leonte şi Misira. Tânărul Dimitrie Barilă, cum se 
numea din botez, va fi învăţat carte la şcoala întemeiată de Vasile Vodă 
Lupu pe lângă biserica Sfinţii Trei Ierarhi din Iaşi. În 1649 era călugăr la 
mănăstirea Probota. În 1658, datorită învăţăturii şi vieţii sale curate, a ajuns 
episcop al Huşilor, la începutul anului 1660 episcop al Romanului, iar în 
1671 a fost ales mitropolit al Moldovei. Vlădica Dosoftei a fost mereu 
preocupat de probleme cărturăreşti, alcătuind sau traducând în româneşte 
felurite cărţi de slujbă şi de învăţătură creştinească. 

Cea mai importantă lucrare a sfântului mitropolit Dosoftei al 
Moldovei este Psaltirea în versuri. Traducerea acesteia (1673) îl consacră 
drept cel „dintâi poet român” şi nu numai ca traducător. El însuşi mărturiseşte 
că foarte des strecoară în Psaltire şi versuri originale. În Psaltirea în 
versuri, de foarte multe ori a reuşit să mlădieze limba română pentru unele 
moduri de exprimare până atunci neexperimentate, de o necontestată 
frumuseţe. George Călinescu citează Psalmul La apa Vavilonului, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

 373 
 

comentând lapidar: ,,Dosoftei are vorba materială ce dă corp mâhnirilor abstracte;” 
iar George Ivaşcu crede a fi avut o foarte serioasă cultură poetică, realizând 
prin opera lui ,,cea dintâi definiţie a tipului clasic al poetului român,” opera lui 
constituind ,,actul de naştere al poeziei culte româneşti vrednică de acest nume.” 
Această lucrare a fost rodul unei munci grele, lucrând, cum spune el 
însuşi, „cu multă trudă şi vreme îndelungată, cinci ani cu foarte osârdie mare.” A fost 
prima încercare de versificare în limba noastră, dând o lucrare de peste 
8.600 de versuri, care îl arată ca pe un poet foarte talentat. Deşi a avut de 
luptat cu greutăţile începutului, când limba literară românească nu era încă 
mlădiată pentru a fi folosită în versuri, Dosoftei a dăruit culturii noastre o 
lucrare de mare valoare literară-artistică. Psalmii versificaţi de mitropolitul 
Dosoftei au adus multă mângâiere în sufletele credincioşilor români de 
pretutindeni, unii din ei ajungând să pătrundă în cântecele de stea şi în 
colinde. Mulţi din psalmii mitropolitului moldovean stau mărturie că ei sunt 
inspiraţi din poezia populară românească. Unele versuri prezintă asemănări 
vădite cu cele ale Mioriţei sau cu unele din Legenda Mănăstirii Argeş.  

Dar între psalmii versificaţi de Dosoftei se găsesc unii care, putem 
spune fără exagerare, îl arată ca pe un poet foarte talentat şi ca pe un 
strălucit precursor al lui Mihai Eminescu şi Tudor Arghezi. Psalmul 102, 
unul din cunoscuţii psalmi de pocăinţă ai împăratului proroc David, ca şi 
alţii, se pare că au inspirat şi pe Tudor Arghezi în Psalmii săi. Merită să fie 
subliniat şi faptul că Dosoftei - fără a se îndepărta de textul biblic - a 
introdus diferite cuvinte româneşti, localizând diferite situaţii. Între psalmii 
131 şi 132, Dosoftei a mai adăugat opt versuri, în care arăta binefacerile 
păcii şi ale bunei înţelegeri între oameni. De asemenea, la sfârşitul Psaltirii 
întâlnim 18 versuri alcătuite de cronicarul Miron Costin, în care sublinia 
originea noastră romană şi unitatea poporului român. Ele au fost alcătuite 
de cronicar în limba polonă, iar Dosoftei le-a redat aici în româneşte. 
Urmează alte 12 versuri - sub titlul Apostrof - care aparţin tot lui Dosoftei, 
în care vorbea despre zbuciumul celor ce aleargă după bunuri pământeşti.10  

                                                 
10 Ibidem, p. 99-100.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

374  

 

Sfântul Mitropolit Dosoftei a fost un poet foarte talentat, care a reuşit 
să dea în româneşte o operă complexă şi originală, inspirându-se din izvoare 
felurite, dar mai ales din poezia populară. Psaltirea în versuri este o lucrare 
originală, o operă naţională românească, în care ierarhul - poet a prezentat 
ţara şi realităţile ei politico-sociale, poporul cu viaţa şi năzuinţele sale.  

 
325 de ani de la tipărirea Bibliei de la Bucureşti (1688) 

Un moment fundamental în istoria limbii literare române este acela al 
apariţiei Bibliei de la Bucureşti din anul 1688. Traducerea cărţilor Sfintei 
Scripturi în limba română a culminat cu tipărirea Bibliei de la Bucureşti 
din 1688, numită şi Biblia lui Şerban Cantacuzino, lucrare ce încununează 
activitatea tipografică de până atunci. Este prima tipărire integrală a Sfintei 
Scripturi în româneşte. 

Tipărirea a început sub îndrumarea fostului episcop Mitrofan de Huşi, 
în noiembrie 1687, şi s-a sfârşit în toamna anului 1688, când era domn 
Constantin Brâncoveanu. S-au folosit mai multe traduceri anterioare, tipărite 
sau în manuscris, revizuite de fraţii Radu şi Şerban Greceanu, logofeţi la 
curtea domnească şi distinşi cărturari, ajutaţi de mai mulţi cunoscători ai 
limbii greceşti, ca mitropolitul Ghermano de Nissa, care se afla atunci în 
Ţara Românească, probabil şi de patriarhul Dositei al Ierusalimului, care 
semna şi o prefaţă, stolnicul Constantin Cantacuzino şi episcopul Mitrofan. 
Este sigur că fraţii Greceanu au folosit în munca lor şi tălmăcirile anterioare, 
printre care şi traducerea Bibliei în manuscris a învăţatului moldovean 
Nicolae Milescu Spătarul. Acesta a fost un distins diplomat, istoric, geograf, 
etnograf, filolog, memorialist şi teolog, avusese diferite slujbe în Moldova şi 
Ţara Românească, călătorise prin mai multe ţări europene şi îşi sfârşise viaţa 
la curtea ţarilor ruşi, care l-au trimis şi într-o misiune în China. De la Milescu 
au rămas mai multe lucrări teologice, între care o lucrare despre Prefacerea 
Sfintelor Daruri, publicată la Paris în 1669, în limba latină, precum şi 
traducerea Bibliei, făcută, se pare, la Constantinopol, prin anii 1661-1664. 
Traducerea lui Milescu a fost revizuită, pentru prima oară, de un alt mare 
cărturar moldovean, Dosoftei, pe când păstorea în scaunul episcopal de la 
Roman. În afară de traducerea lui Milescu, fraţii Greceanu au consultat şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

 375 
 

alte traduceri româneşti care văzuseră mai înainte lumina tiparului: Psaltirea 
lui Coresi, Palia de la Orăştie, Noul Testament al lui Simion Ştefan, 
Psaltirea şi Paremiile lui Dosoftei, Evanghelia şi Apostolul de la 
Bucureşti.  

Această folosire a izvoarelor mai vechi nu scade cu nimic valoarea 
Bibliei lui Şerban, ci dimpotrivă i-o ridică, pentru că în felul acesta ea este o 
încununare a tuturor strădaniilor cărturarilor români de până atunci, din 
toate cele trei ţări româneşti, de a traduce cuvântul lui Dumnezeu în limba 
poporului. Faptul că se folosesc traduceri parţiale făcute în diferite regiuni 
ale ţării este deosebit de important pentru dezvoltarea limbii literare. Prin 
părţile reproduse din traducerile mai vechi se stabileşte o continuitate, în ce 
priveşte limba literară, între Biblia lui Şerban şi întreaga literatură religioasă 
anterioară. 

Prin Biblia de la Bucureşti, care era o operă de mari proporţii 
pentru acel timp (944 pagini mari), se pune în circulaţie o limbă literară care 
reprezintă o sinteză a strădaniilor scriitorilor bisericeşti de până atunci, de a 
scrie într-o limbă curată şi înţeleasă de toţi românii şi se deschide calea pe 
care se va dezvolta limba română literară de mai târziu. Este adevărat că în 
text există numeroase grecisme sau fraze traduse confuz, lucru explicabil 
pentru epoca de formare a limbii române literare. Biblia lui Şerban a avut 
un rol important în menţinerea unităţii poporului român. În însăşi foaia de 
titlu se arată că s-a tipărit „spre înţelegerea limbii româneşti” şi „pentru cea de obşte 
priinţă s-a dăruit neamului românesc,” iar patriarhul Dositei al Ierusalimului scria 
în prefaţă că rostul ei era „să lumineze celor din casă şi Besearicii noroade: 
românilor, moldovenilor şi ungrovalahilor” (transilvănenilor). Într-adevăr, ea a 
cunoscut o largă circulaţie în toate ţinuturile locuite de români. Principalele 
traduceri de mai târziu ale Sfintei Scripturi în româneşte au folosit - într-o 
măsură mare sau mai mică - şi Biblia lui Şerban Cantacuzino. Toate 
acestea fac din ea una din cărţile cele mai valoroase, sub raport istoric şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

376  

 

lingvistic, din vechea cultură românească.11 Biblia de la Bucureşti, la care 
colaborează clerici şi laici, o înţelegem şi azi fără dificultăţi şi va fi înţeleasă 
totdeauna.12  

Aşadar, în secolul al XVII-lea au activat câţiva clerici luminaţi, ierarhi 
creatori de limbă şi de cultură românească, care, prin tot ceea ce au 
întreprins, n-au făcut altceva decât să creeze o literatură teologică deosebită, 
şi prin aceasta au dat mari daruri culturii teologice româneşti şi culturii 
româneşti în genere.  

  
 

                                                 
11 Preot Profesor Dr. Mircea Păcurariu, Istoria Bisericii Ortodoxe 

Române - Pentru Semninariile Teologice, ediţia a treia, Bucureşti, Editura 
Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 1987, p. 194-196.  

12 Episcop Dr. Antonie Plămădeală, Clerici ortodocşi ctitori de limbă şi 
cultură românească, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de Misiune 
Ortodoxă, 1977, p. 27.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:22:06 UTC)
BDD-A30306 © 2013 Biblioteca Județeană Mureș

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

