Studii de lingvistica 9, nr. 1, 2019, 75 - 84

Qui a peur de la rhétorique ?
Who'’s afraid of rhetoric?

Emmanuelle Danblon!

Abstract: In this article, I argue in defence of a dynamic but also
technical view of rationality. I go back to a dialogue between Christian
Plantin and me, and especially to the complex links between rhetoric
and argumentation theory.

Key words: rhetoric, argumentation, rationality, universal audience,
paradoxical praise.

1. Introduction

L’occasion qui m’est donnée de rendre hommage a la
carriere de Christian Plantin, éminent argumentologue, me donne
envie de revenir sur les discussions animées et amicales que nous
avons eues depuis notre premiere rencontre, en 1997, il y a plus
de vingt ans, au colloque organisé a Lyon sur les émotions dans
le discours.

Je connaissais les travaux de Christian par ses Essais sur
largumentation, parus en 1990. L’ouvrage était issu de sa seconde
thése de doctorat dirigée a Bruxelles par Marc Dominicy qui
dirigera ma propre thése quelques années plus tard. Un ouvrage
qui a compté et apporté les bases d'une approche linguistique de
largumentation contemporaine solidement étayée, capable de jeter
des ponts entres les développements complémentaires de Stephen
Toulmin et de Chaim Perelman. Christian a été formé aux courants
de la linguistique sémantique et pragmatique dans la vision d’Oswald
Ducrot qui a dirigé ses premiers travaux. Attentive aux micro-détails
des échelles et connecteurs argumentatifs, cette approche reste
aujourd’hui une référence pour l'analyse du grain fin des corpus. La
dimension interactionnelle caractéristique de ’Ecole de Lyon, dont il
est I'un des éminents représentants, est devenue, au fil des ans, sa
marque de fabrique que chacun peut reconnaitre chez ceux qui ont
suivi ses pas.

! Université Libre de Bruxelles ; edanblon@ulb.ac.be.

BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)



76 Emmanuelle Danblon

2. Un héritage commun

A I’Ecole de Bruxelles, nous faisons de la rhétorique selon une
ligne qui va d’Aristote a Perelman. Les travaux de Marc Dominicy
présentent une originalité dans le champ des études rhétoriques. Il a
en effet souligné l'intérét du genre épidictique, un genre réputé non
argumentatif et pourtant éminemment rhétorique. Les discours de
circonstances qui ont pour fonction de réaffirmer les valeurs dune
communauté se trouvent généralement aux antipodes des pratiques
du débat, qu’il s’agisse de controverse, de polémique ou méme de
dispute.

C’est a partir de ce double héritage, lyonnais et bruxellois,
que la discussion avec Christian s’est engagée. En toile de fond, elle
pose la question de savoir quelle place il faut réserver a la rhétorique
héritée d’Aristote au sein d’¢tudes scientifiques menées par les
linguistes que nous sommes et qui ont le souci de la description des
usages. Pour certains linguistes, leur discipline devrait se cantonner
a I’étude du logos et laisser les champs de I’ethos et du pathos aux
disciplines compétentes en ces matiéres, en particulier, la sociologie
et la psychologie.

3. Les linguistes et la rhétorique

Le récent Dictionnaire de l’argumentation édité par Christian
Plantin (2016) témoigne de cette préoccupation. La rhétorique n’y
est pas absente mais elle est mise a une juste place dont je me
propose de discuter les fondements. Pour ce faire, je commenterai la
facon dont certaines entrées du dictionnaire traitent de ce probléme
délicat.

Pour commencer, en toute logique, le Dictionnaire ne
comprend pas d’entrée « rhétorique » mais une entrée « rhétorique
argumentative », définie en ces termes :

La rhétorique argumentative part d'une compétence naturelle, la
compétence de parole générale, et la travaille en l'orientant vers les
pratiques langagiéres institutionnelles. Elle combine des capacités
énonciatives et interactionnelles (Plantin 2016 : 514)

Le dictionnaire se propose ainsi de définir une partie de la rhétorique,
celle que l'on peut qualifier d’argumentative, a I’exception,
donc, d’autres pratiques langagiéres qui ne reléveraient pas de
largumentation. Pourtant, telle quelle, la définition ne permet pas
d’écarter les phénomeénes épidictiques dont nous savons qu’ils
sont les moins argumentatifs parmi les discours publics. Nous
devons a Ruth Amossy (2016) une distinction précieuse entre visée

BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)



Qui a peur de la rhétorique ? 77

et dimension argumentative, la visée décrivant les échanges réels
d’arguments. Le discours épidictique pourrait ainsi témoigner d'une
dimension argumentative latente dans laquelle le débat n’est pas
opérant. Il reste que les valeurs amplifiées par l'orateur épidictique
peuvent faire ’objet de discussions en d’autres circonstances, c’est-
a-dire dans les genres qu’Aristote nommait apodictiques.

Mais sur quoi porte exactement la restriction donnée par
l’étiquette de « rhétorique argumentative » ? Il m’est venu a l'idée
qu’elle faisait peut-étre écho a une distinction proposée en son temps
par Oswald Ducrot (2004) entre « argumentation rhétorique » et
« argumentation linguistique ». Dans sa théorie de l'argumentation
dans la langue, Ducrot veut se concentrer uniquement sur
largumentation linguistique, en particulier sur le réle que jouent
les connecteurs argumentatifs dans les processus de conviction
(donc, pourtant, néanmoins, etc.). La raison invoquée est sa qualité
de linguiste attentif aux phénomeénes qui visent a « faire croire » a
l’exclusion des phénomeénes qui visent a « faire faire ». Mais derriére
lattitude du chercheur rigoureux s’exprime une méfiance séculaire
vis-a-vis de la rhétorique dont la conclusion ne peut laisser le lecteur
indifférent :

Appelons pour simplifier « platonicienne » la recherche d’'une vérité
absolue, qui exigerait que l'on dépasse le langage, c’est-a-dire
que l'on tente, sans méme savoir si c’est possible, de « sortir de la
Caverne » (car la vraie caverne, celle qui nous interdit le rapport
avec la réalité, celle qui nous contraint a vivre au milieu des
« ombres », c’est, pour moi, le langage). Appelons « aristotélicien », de
facon tout aussi schématique, l'espoir de trouver dans le discours,
c’est-a-dire « a l'intérieur de la Caverne », une sorte de rationalité
imparfaite, insuffisante, mais somme toute acceptable, « vivable ».
Moyennant ces approximations, mon exposé s’inscrit dans une
opposition systématique a 'optimisme rhétorique d’Aristote et de ses
innombrables successeurs ; il souhaiterait promouvoir un retour a
Platon et a une méfiance « radicale » vis-a-vis du discours (Ducrot
2004 : 152).

I1 semblerait que la méfiance « radicale » (les guillemets dans
l’expression ont-ils pour fonction d’atténuer la radicalité ?) a laquelle
Ducrot nous invite vis-a-vis du discours soit la raison profonde de
son intérét exclusif pour 'argumentation linguistique, a l'exclusion
de I'argumentation rhétorique. Il est probable que son éléve, Christian
Plantin, a hérité de cette méfiance, tout en cherchant loyalement a
prévoir une place alarhétorique dans les études d’argumentation. Cela
pourrait expliquer l’étiquette restrictive de rhétorique argumentative
telle qu’on la trouve dans le dictionnaire. Une maniére de ménager la
chévre (linguistique) et le chou (rhétorique).

BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)



78 Emmanuelle Danblon

4. De quelle rhétorique parlons-nous ?

Je crois, pour ma part, qu’il faut revenir aux raisons
profondes de cette méfiance et chercher a questionner honnétement
nos positions de chercheurs en toute lucidité. Au vrai, la position
d’Aristote ne me parait pas si optimiste que Ducrot 'affirme. Il suffit
pour s’en convaincre de lire sa propre méfiance vis-a-vis des juges,
soumis a leurs émotions individuelles, lorsqu’ils doivent prononcer
leurs jugements. Je dirais, pour ma part, que le réalisme d’Aristote
devant les usages réels de ses contemporains est moins traumatisé que
celui de Platon. Décus par la fragilité de la rationalité argumentative,
nous le sommes tous un jour, lorsque nous faisons l'expérience
bien connue du dialogue de sourds. Mais les plus courageux d’entre
nous perséverent et traquent dans les moindres détails de la parole
publique, les bribes de rationalité qui vont souvent se nicher dans des
interstices parfois bien éloignés des canons de la validité formelle. 11
n’est pas impossible que ce soit la raison pour laquelle Aristote insiste
pour prendre en compte, a coté du logos, deux autres « preuves » :
P’ethos et le pathos. Les enjeux du débat sont cruciaux et divisent les
chercheurs, et cela, de tout temps.

Je pense, pour ma part, qu’il ne suffit pas de revendiquer
l'exigence de scientificité — si importante fat-elle — pour justifier
d’écarter de 1’étude des échanges argumentatifs la rationalité qui se
niche dans la construction des émotions et dans la présentation de
soi. Je voudrais ainsi questionner plus avant cette position : je suis un
vrai scientifique, je ne m’occupe que du logos.

Poursuivons la lecture de ’entrée « rhétorique argumentative »
du Dictionnaire de l'argumentation. Plantin y parle plus loin du
« catéchisme » (les guillemets sont de lui) pour évoquer rapidement
les canons de 'enseignement rhétorique tels qu’ils étaient prodigués
au Moyen-Age. Suit la description des trinités aristotéliciennes (ici
c’est moi qui ironise) que sont les trois genres (judiciaire, délibératif,
épidictique) et les trois preuves (ethos, pathos et logos). On sent
l'agacement de Christian devant une théorie qui prend parfois des
allures d’évangile.

De fait, pourquoi les catégories iraient-elles par trois ? N’a-t-
on vraiment rien inventé depuis Aristote ? A-t-on besoin de tout ce
jargon grec a usage des élites ? Ne peut-on pas décrire les choses plus
simplement a I’'Ecole de la République ? Ces questions sont essentielles
et nous savons combien les hommes de la Révolution abhorraient la
rhétorique classique pour des raisons politiques. Elle sentait I’Ancien
Régime et les salons des précieuses (souvent ridicules, il faut bien
l’avouer). Mais il faut reconnaitre que, dans cette Rhétorique des Belles
Lettres dont la France a hérité, s’est jouée une réduction de toute la
dimension politique assumée, dans ’Antiquité, dans une discipline

BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)



Qui a peur de la rhétorique ? 79

qui se voulait avant tout un ensemble d’outils a usage des citoyens :
tous les citoyens, quelle que soit leur naissance.

Il y a donc bien eu un changement de perspective dont le
Dictionnaire de l’argumentation témoigne, en notant parfois des
restrictions au langage (telles que les propose la rhétorique des figures
due au Groupe p) ou des élargissements a la fonction persuasive,
comme en témoigne la vision nietzschéenne de la rhétorique. Mais
d’élargissements en restrictions, on a perdu dans la description
ce qui me parait étre un aspect fondamental de la rhétorique
aristotélicienne, aspect qui a aujourd’hui disparu : sa fonction
politique. En d’autres termes, il me semble que 'on fait un mauvais
procés a la rhétorique d’Aristote en la faisant apparaitre sous les
habits des Belles Lettres, cette version esthétisée de la rhétorique,
juste bonne a occuper les aristocrates oisifs pendant que le citoyen
est formé aux canons de la philosophie et de I’histoire, seules
disciplines désormais réputées aptes a assurer le bien commun.
L’enjeu est de taille, donc, et derriére ces débats disciplinaires se
cache ce qui est peut-étre le coeur du probléme : la conception que
l'on se donne de la rationalité.

5. De quelle rationalité parlons-nous ?

Mais de quelle rationalité parlons-nous ? Christian a toujours
aimé me provoquer sur ce qu’il appelait cette grande affaire de la
rationalité. Il faut dire que le livre issu de ma thése de doctorat (Danblon
2002) porte le titre (un peu témeéraire, j'en conviens aujourd’hui) de
Rhétorique et rationalité.

Les courants normatifs issus des Ecoles anglo-saxonnes
utilisent des normes de rationalité principalement fondées surla validité
formelle des raisonnements et l’é¢vitement de toute argumentation
dite fallacieuse. Dans les dialogues animés qui se nouent dans les
colloques, la position des Bruxellois n’est guere éloignée de celle des
Lyonnais. Du point de vue des linguistes, seule la description des
usages compte et il est peu réaliste de vouloir gendarmer les échanges
argumentatifs avec des régles (appelées le plus souvent regles de la
discussion critique) que de toute facon personne ne respecte, et cela
qu’on le déplore ou non. Christian Plantin et, a sa suite, Marianne
Doury (2016) ont pourtant montré l'intérét de l'apprentissage de
ces reégles que les débatteurs utilisent spontanément en contexte de
réfutation. On s’accuse d’amalgame et de mauvaise foi, et, ce faisant,
on s’accuse de fallacy. Les étiquettes savantes (ad hominem, ad
baculum, non sequitur, etc.) répondraient ainsi a des usages spontanés
des stratégies de réfutation. Cette mise au point sur la théorie des
fallacies me parait un précieux apport théorique. Mais elle ne vide pas,
je pense, toute la question de la rationalité.

BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)



80 Emmanuelle Danblon

A coté de cette rationalité formelle, on peut observer dans les
échanges argumentés une rationalité plus fondamentale, héritée du
vivant, que l'on pourrait qualifier de naturelle. Aristote commente
souvent des comportements qu’il juge irrationnels, absurdes (en grec,
atopos) en ce qu’ils sont inadaptés a une situation donnée. Cette
rationalité est celle qui m’intéresse et elle permet, je crois, de guider
l'analyse a partir de ce critére d’adaptation, comme lorsqu’on dit d'un
organisme qu’il est adapté a son environnement.

6. Rationalité et compétences génériques

Dans cette perspective de rationalité adaptative, on trouve, par
exemple, ce que Bruner (2002) appelle la généricité (genericness), une
faculté naturelle qui nous fait reconnaitre dans quel genre discursif on se
trouve et, par conséquent, quels outils rhétoriques sont les mieux adaptés
a une situation institutionnelle ou politique donnée. J’en profite pour
évoquer le fait que nos contemporains semblent souffrir d’'un handicap
réception. En particulier, les discours issus des institutions européennes
sont peu propices a rassembler autour d’€motions collectives et cela me
parait étre un probléme de compétence rhétorique en amont de toute
analyse politique. On lira a ce sujet le billet de Victor Ferry sur le récent
discours de l’état de I'Union prononcé par Jean-Claude Junkers?. Ou
l'on voit apparaitre que les compétences rhétoriques sont des outils qui
s’acquiérent et se travaillent au sein dune rationalité pratique dont
les normes implicites s’évaluent davantage en termes d’adaptation a la
circonstance que de validité formelle. Vue sous cet angle, 'analyse de bien
des discours européens révéleraient une incompétence chronique des
orateurs en matiére d’épidictique. Une telle incompétence serait marquée
par un déficit de généricité : une incapacité a s’adapter au genre, c’est-a-
dire a l'institution dans laquelle le discours trouve sa place. Il y a 1a, en
toute logique rhétorique, un critére d’irrationalité.

Dans un registre plus noir, on se souviendra de la polémique
qu’a suscitée il y a quelques années le bralot de Richard Millet : « Eloge
littéraire d’Anders Breivik ». L’écrivain s’est essayé a l'exercice (défi
ou provocation ?) de faire I’¢loge de ’'homme norvégien qui a abattu
froidement 77 jeunes pour raisons raciales. L’auteur est rapidement
traité de raciste par les médias unanimes. La polémique enflant, Millet
se met a pratiquer l'argument du chaudron (cf. Plantin 2016 : 139-140,
dont il résume trés bien la teneur : « une défense incohérente avancant
des justifications incompatibles »). Parmi les différents arguments
avanceés par Millet pour prouver sa bonne foi, le plus préoccupant a mes
yeux est la revendication de I’écrivain qui s’intéresse a la dimension

2 http:/ /rhetorical-craft.com/fr/2017/09/15/ prise-de-parole-en-public-tout-ce-quil-ne-
faut-pas-faire/.

BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)



Qui a peur de la rhétorique ? 81

esthétique d’'un geste au mépris complet du caractére éthique de ce
méme geste®.

7. La rationalité du genre épidictique

L’¢éloge qui appartient au genre épidictique de la rhétorique, passé
par la purge des Belles Lettres, ne se soucierait que d’esthétique et ne se
salirait pas les mains avec des questions d’éthique. Mais on reconnait
la la réduction du politique a 'esthétique qui nous fait en méme temps
passer a coté de la fonction de rétablissement (ou de maintien) de la
concorde contenue dans tout éloge. Un éloge est toujours a la fois éthique
et esthétique et lorsqu’on dit d'un geste qu'’il est beau, il est manifeste
que la dimension éthique est au cceur de la qualification. C’est du moins
la position que nous défendons a 1’Ecole de Bruxelles depuis quelques
années maintenant, a la suite des travaux liminaires de Perelman sur
le genre épidictique. Si Millet avait voulu provoquer sans étre inquiéteé, il
aurait été mieux inspiré de réaliser un éloge paradoxal d’Anders Breivik.
Exercice inventé par les sophistes et dont nous connaissons le chefd’ceuvre
d’inventivité di1 & Gorgias et son célébre Eloge d’Héléne. L'éloge paradoxal
conduit le citoyen a prendre conscience des valeurs de la communauté
alors méme qu’elles sont le plus souvent présentées comme indiscutables.
Cet exercice présente un grand intérét pour le citoyen qui peut ainsi se
positionner plus consciemment face a la doxa, j’y reviendrai. Mais ’affaire
Millet nous donne a apprécier un cas d’incompétence rhétorique qui porte
une fois encore sur la compétence générique. Que Millet 'admette ou non,
dans les faits, il n'existe pas d’éloge sans dimension éthique. Dans cette
perspective, la notion d’éloge littéraire n’a aucun sens. L'une des défenses
avancées par Millet (sous la forme de 'argument du chaudron cité plus
haut) consistait d’ailleurs a reprocher au lecteur de n’avoir pas percu le
caractere ironique de l'étiquette d’éloge littéraire, ce qui est une facon de
reconnaitre malgré lui le caractére absurde (atopos) de l'expression qu'il
défend par ailleurs (« je fais de la littérature, pas de politique »).

8. Les émotions qui conviennent

Or cette faculté rhétorique d’adaptation se traduit tout autant
dans l'analyse du pathos et de ’ethos ou 'on peut observer dans les
productions la présence (ou l'absence) d’émotions qui conviennent ou
de présentation de soi qui convient. Dans son Traité de rhétorique a
usage des historiens, Ferry (2015) a a ce titre proposé une analyse
de la polémique qui a fait rage autour des travaux de l’historien
Olivier Pétré-Grenouillau a propos des traites négriéres. A coté du
délicat probléme des identités blessées face a la présentation des

3 Sur tout ceci, on lira par exemple : http://www.lexpress.fr/culture/livre /un-eloge-
litteraire-du-tueur-norvegien-anders-breivik_1152445.html.

BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)



82 Emmanuelle Danblon

archives d’histoire de l’esclavage, la facon dont ces données ont été
présentées témoigne de cette déficience adaptative. En particulier,
Pétré-Grenouillau cherche a se construire un ethos de scientificité
dont 'un des critéres est l'objectivité « quantitative ». Un tel souci le
conduit a rapporter la comptabilité des esclaves entassés dans la cale
des navires a la décimale pres. L’effet de sens ainsi produit impose de
facon irrépressible une lecture déshumanisante de ces hommes réduits
en esclavage. La aussi, la polémique a révélé que Pétré-Grenouillau
semblait étrangement dépourvu des émotions qui conviennent a la
situation, tout historien objectif qu’il soit. Une absence d’émotion
qu’Aristote aurait certainement qualifiée d’irrationnelle (atopos).

9. La rationalité et les auditoires

Quittons a présent la problématique des genres de discours
pour aborder une deuxiéme entrée du Dictionnaire de l'argumentation :
lauditoire. Premier détail amusant, il n'y a pas non plus d’entrée
« auditoire » dans le dictionnaire mais bien une entrée « orateur-
auditoire » (p. 415-416). Je vais me concentrer sur la distinction entre
les auditoires particuliers et I’auditoire universel chez Perelman, telle
que Plantin la comprend :

Cette opposition correspond a la distinction effectuée entre persuader
et convaincre, et elle a valeur normative. Pour la Nouvelle Rhétorique,
la norme de l'argumentation est constituée par la hiérarchie des
auditoires qui l’acceptent. Cette position distingue fortement la
Nouvelle Rhétorique des théories standard des fallacies, pour
lesquelles la norme est donnée par les lois logiques, ou par un systéme
de régles définissant la rationalité (2016 : 416).

Voici réapparue cette grande affaire de la rationalité, selon 'expression
de Christian. Une fois encore, la distinction que Christian reconnait
entre la pensée de Perelman et les théories des fallacies me parait
juste. Elle porte en effet sur le statut que l'on confére aux normes.
Chez les Anglo-Saxons, la norme trouve son critére dans le respect
formel d’une liste exhaustive de régles de la discussion critique.
Chez Perelman, la sanction est donnée par ’'adhésion de l’auditoire.
D’ou la nécessité d’instaurer un auditoire universel garant d’une
rationalité commune qui aurait I’heur de transcender les auditoires
particuliers aux points de vue forcément divergents. Ainsi, la question
de l'auditoire universel ne fait que reporter la question de la rationalité
sur une instance abstraite dont on hésite a saisir les critéres de
rationalité. Dans le Traité de l’argumentation (Perelman & Olbrecths-
Tyteca 1958), Perelman revient sur la situation de I'immédiate apres-
guerre qui a confronté les juristes a une situation inédite. Les crimes
nazis ne tombaient sous le coup d’aucune loi et devaient en toute

BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)



Qui a peur de la rhétorique ? 83

logique juridique — en toute rationalité — rester impunis. Mais a coté
du rationnel, nous dit Perelman, il y a le raisonnable. Et ce critére plus
ténu, plus psychologique que les critéres formels, est en méme temps
celui qui définit 'auditoire universel. En d’autres termes, celui qui
ne sent pas que cette logique juridique a ses limites et que les crimes
nazis doivent pouvoir étre jugés malgré ’absence de loi, celui qui ne
le sent pas, ne fait pas partie de ’auditoire universel. Tel est le critére.

10. La norme et I’auditoire universel

La notion perelmanienne d’auditoire universel a fait couler
beaucoup d’encre et je fais partie de ceux qui ont pris la peine de
souligner ses ambivalences et ses limites. Mais il reste que le critére de
sa définition rejoint la conception de la rationalité que je défends ici. Une
rationalité qui n’a rien d’'un idéalisme abstrait mais qui vient s’incarner
dans des situations concrétes ou chacun peut éprouver les contours
de son humanité. Or cette conception de la rationalité n’apparait pas
dans l'entrée « norme » du Dictionnaire de l'argumentation (Plantin
2016 : 410-411) alors méme que l'auteur prend le soin d’établir une
liste des différentes conceptions de la norme prévues par les divers
modéles de 'argumentation.

11. Eprouver la norme : I’éloge paradoxal

Maintenant, comment éprouver cette norme ? Comment en
faire le critére d'une compétence rhétorique qui serait garante d'une
compétence citoyenne ? C’est précisément la question a laquelle nous
nous attelons au GRAL* depuis quelques années en proposant des
exercices de rhétorique adaptés aux usages citoyens, aux différents
ages et aux différentes circonstances, en faisant le pari que ’exercice
développera chez chacun une série de compétences (en particulier,
la souplesse dans le changement de points de vue, la créativité, la
tolérance, ’empathie et la maitrise des émotions). A titre d’exemple,
je reviendrai briévement sur l’exercice de 1’éloge paradoxal. Celui qui
permet a 'apprenti rhétoricien de mieux cerner les contours des valeurs
partagées par la communauté a laquelle il appartient. Ce faisant, il
est conduit a en éprouver le caractére plus ou moins indiscutable.
Julie Dainville et Benoit Sans ont proposé 'exercice dans deux écoles
bruxelloises a des éléves d’environs 16 ans. Les adolescents étaient
amusés a l'idée qu'’ils pouvaient faire ’éloge de personnages sulfureux
et peu recommandables, tentés par I’étonnante permission qui leur
était donnée de transgresser les valeurs habituelles. Beaucoup se
sont investis dans l’exercice avec enthousiasme. Et presque tous,
apreés avoir envisagé de faire ’éloge d’Hitler ou de Dutroux (de sinistre

4 Pour le détail des projets et publications, voir https://gral.ulb.ac.be/democracy-lab.

BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)



84 Emmanuelle Danblon

mémoire en Belgique) ont renoncé, non pas par autocensure, mais
parce qu'ils ont éprouvé la difficulté technique a laquelle les confrontait
cet exercice difficile. N’est pas Gorgias qui veut. De cette aventure, les
adolescents ont saisi quelque chose de 'auditoire universel, non pas
dans un « catéchisme » de la morale établie mais dans 1’épreuve qu’ils
ont faite de leur propre humanité. C’est 1a, je pense, un critére de
rationalité dont il faut tenir compte.

12. Conclusion

Au GRAL, nous avons l'espoir quune compréhension de ce
que peut et ne peut pas la nature humaine en termes de compétence
rhétorique doit permettre de contribuer a une amélioration de l'attitude
citoyenne a une époque qui l'exige plus que jamais. Au sortir de la
deuxiéme guerre mondiale, Perelman a proposé de revenir a la rhétorique
antique, sur le modeéle d’Aristote. Persuadé que ce modele était ce dont
la société en crise avait besoin. Il faut reconnaitre en toute humilité
que le message n’est pas passé. Les temps obscurs que nous vivons
nous contraignent, je crois, a tenter I’aventure une nouvelle fois, dans
l'espoir que cette fois le message passera. Cet espoir est aussi fondé sur
la loyauté de chacun dans la description des différentes positions de la
recherche actuelle en rhétorique et en argumentation.

Références bibliographiques

Amossy, R. (2016), L’argumentation dans le discours, 3¢ édition, Armand Colin,
Paris.

Aristote, (2007), Rhétorique, traduction par Pierre Chiron, Garnier Flammarion,
Paris.

Bruner, J. (2002), Pourquoi nous racontons-nous des histoires ?, Retz, Paris.

Dainville, J., Sans, B., « L’¢loge paradoxal : regards croisés sur deux expériences
bruxelloises », & paraitre dans Chiron, P., Sans, B. Les progymnsamata de
lantiquité a nos jours.

Danblon, E. (2002), Rhétorique et rationalité. Essai sur ’émergence de la critique
et de la persuasion, Editions de 'Université de Bruxelles, Bruxelles.

Dominicy, M., Frédéric, M. (éds) (2001), La mise en scéne des valeurs. La
rhétorique de l’éloge et du blame, Delachaux & Niestlé, Lausanne.

Doury, M. (2016), Argumentation. Analyser textes et discours, Armand Colin, Paris.

Ducrot, O. (2004), « Argumentation rhétorique et argumentation linguistique »,
in Doury, M., Moirand, S., L’argumentation aujourd’hui, Presses de la
Sorbonne Nouvelle, Paris.

Ferry, V. (2015), Traité de rhétorique a usage des historiens, Classiques
Garnier, Paris.

Perelman, Ch., Olbrecths-Tyteca, L. (1958), Traité de l’argumentation. La
nouvelle rhétorique, Editions de 'Université de Bruxelles, Bruxelles.

Plantin, Chr. (2016), Dictionnaire de l'argumentation. Une introduction aux
études d’argumentation, ENS Editions, Paris.

BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)


http://www.tcpdf.org

