
Qui a peur de la rhétorique ?
Who’s afraid of rhetoric?

Emmanuelle Danblon1

Abstract: In this article, I argue in defence of a dynamic but also 
technical view of rationality. I go back to a dialogue between Christian 
Plantin and me, and especially to the complex links between rhetoric 
and argumentation theory.

Key words: rhetoric, argumentation, rationality, universal audience, 
paradoxical praise.

1. Introduction

L’occasion qui m’est donnée de rendre hommage à la 
carrière de Christian Plantin, éminent argumentologue, me donne 
envie de revenir sur les discussions animées et amicales que nous 
avons eues depuis notre première rencontre, en 1997, il y a plus 
de vingt ans, au colloque organisé à Lyon sur les émotions dans 
le discours.

Je connaissais les travaux de Christian par ses Essais sur 
l’argumentation, parus en 1990. L’ouvrage était issu de sa seconde 
thèse de doctorat dirigée à Bruxelles par Marc Dominicy qui 
dirigera ma propre thèse quelques années plus tard. Un ouvrage 
qui a compté et apporté les bases d’une approche linguistique de 
l’argumentation contemporaine solidement étayée, capable de jeter 
des ponts entres les développements complémentaires de Stephen 
Toulmin et de Chaïm Perelman. Christian a été formé aux courants 
de la linguistique sémantique et pragmatique dans la vision d’Oswald 
Ducrot qui a dirigé ses premiers travaux. Attentive aux micro-détails 
des échelles et connecteurs argumentatifs, cette approche reste 
aujourd’hui une référence pour l’analyse du grain fin des corpus. La 
dimension interactionnelle caractéristique de l’Ecole de Lyon, dont il 
est l’un des éminents représentants, est devenue, au fil des ans, sa 
marque de fabrique que chacun peut reconnaître chez ceux qui ont 
suivi ses pas.

1 Université Libre de Bruxelles ; edanblon@ulb.ac.be.

Studii de lingvistică 9, nr. 1, 2019, 75 - 84

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)
BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Emmanuelle Danblon76

2. Un héritage commun

À l’Ecole de Bruxelles, nous faisons de la rhétorique selon une 
ligne qui va d’Aristote à Perelman. Les travaux de Marc Dominicy 
présentent une originalité dans le champ des études rhétoriques. Il a 
en effet souligné l’intérêt du genre épidictique, un genre réputé non 
argumentatif et pourtant éminemment rhétorique. Les discours de 
circonstances qui ont pour fonction de réaffirmer les valeurs d’une 
communauté se trouvent généralement aux antipodes des pratiques 
du débat, qu’il s’agisse de controverse, de polémique ou même de 
dispute.

C’est à partir de ce double héritage, lyonnais et bruxellois, 
que la discussion avec Christian s’est engagée. En toile de fond, elle 
pose la question de savoir quelle place il faut réserver à la rhétorique 
héritée d’Aristote au sein d’études scientifiques menées par les 
linguistes que nous sommes et qui ont le souci de la description des 
usages. Pour certains linguistes, leur discipline devrait se cantonner 
à l’étude du logos et laisser les champs de l’ethos et du pathos aux 
disciplines compétentes en ces matières, en particulier, la sociologie 
et la psychologie.

3. Les linguistes et la rhétorique

Le récent Dictionnaire de l’argumentation édité par Christian 
Plantin (2016) témoigne de cette préoccupation. La rhétorique n’y 
est pas absente mais elle est mise à une juste place dont je me 
propose de discuter les fondements. Pour ce faire, je commenterai la 
façon dont certaines entrées du dictionnaire traitent de ce problème 
délicat.

Pour commencer, en toute logique, le Dictionnaire ne 
comprend pas d’entrée «  rhétorique  » mais une entrée «  rhétorique 
argumentative », définie en ces termes :

La rhétorique argumentative part d’une compétence naturelle, la 
compétence de parole générale, et la travaille en l’orientant vers les 
pratiques langagières institutionnelles. Elle combine des capacités 
énonciatives et interactionnelles (Plantin 2016 : 514)

Le dictionnaire se propose ainsi de définir une partie de la rhétorique, 
celle que l’on peut qualifier d’argumentative, à l’exception, 
donc, d’autres pratiques langagières qui ne relèveraient pas de 
l’argumentation. Pourtant, telle quelle, la définition ne permet pas 
d’écarter les phénomènes épidictiques dont nous savons qu’ils 
sont les moins argumentatifs parmi les discours publics. Nous 
devons à Ruth Amossy (2016) une distinction précieuse entre visée 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)
BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Qui a peur de la rhétorique ? 77

et dimension argumentative, la visée décrivant les échanges réels 
d’arguments. Le discours épidictique pourrait ainsi témoigner d’une 
dimension argumentative latente dans laquelle le débat n’est pas 
opérant. Il reste que les valeurs amplifiées par l’orateur épidictique 
peuvent faire l’objet de discussions en d’autres circonstances, c’est-
à-dire dans les genres qu’Aristote nommait apodictiques.

Mais sur quoi porte exactement la restriction donnée par 
l’étiquette de «  rhétorique argumentative  »  ? Il m’est venu à l’idée 
qu’elle faisait peut-être écho à une distinction proposée en son temps 
par Oswald Ducrot (2004) entre «  argumentation rhétorique  » et 
« argumentation linguistique ». Dans sa théorie de l’argumentation 
dans la langue, Ducrot veut se concentrer uniquement sur 
l’argumentation linguistique, en particulier sur le rôle que jouent 
les connecteurs argumentatifs dans les processus de conviction 
(donc, pourtant, néanmoins, etc.). La raison invoquée est sa qualité 
de linguiste attentif aux phénomènes qui visent à «  faire croire  » à 
l’exclusion des phénomènes qui visent à « faire faire ». Mais derrière 
l’attitude du chercheur rigoureux s’exprime une méfiance séculaire 
vis-à-vis de la rhétorique dont la conclusion ne peut laisser le lecteur 
indifférent :

Appelons pour simplifier « platonicienne » la recherche d’une vérité 
absolue, qui exigerait que l’on dépasse le langage, c’est-à-dire 
que l’on tente, sans même savoir si c’est possible, de « sortir de la 
Caverne  » (car la vraie caverne, celle qui nous interdit le rapport 
avec la réalité, celle qui nous contraint à vivre au milieu des 
« ombres », c’est, pour moi, le langage). Appelons « aristotélicien », de 
façon tout aussi schématique, l’espoir de trouver dans le discours, 
c’est-à-dire «  à l’intérieur de la Caverne  », une sorte de rationalité 
imparfaite, insuffisante, mais somme toute acceptable, «  vivable  ». 
Moyennant ces approximations, mon exposé s’inscrit dans une 
opposition systématique à l’optimisme rhétorique d’Aristote et de ses 
innombrables successeurs ; il souhaiterait promouvoir un retour à 
Platon et à une méfiance « radicale » vis-à-vis du discours (Ducrot 
2004 : 152).

Il semblerait que la méfiance «  radicale  » (les guillemets dans 
l’expression ont-ils pour fonction d’atténuer la radicalité ?) à laquelle 
Ducrot nous invite vis-à-vis du discours soit la raison profonde de 
son intérêt exclusif pour l’argumentation linguistique, à l’exclusion 
de l’argumentation rhétorique. Il est probable que son élève, Christian 
Plantin, a hérité de cette méfiance, tout en cherchant loyalement à 
prévoir une place à la rhétorique dans les études d’argumentation. Cela 
pourrait expliquer l’étiquette restrictive de rhétorique argumentative 
telle qu’on la trouve dans le dictionnaire. Une manière de ménager la 
chèvre (linguistique) et le chou (rhétorique).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)
BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Emmanuelle Danblon78

4. De quelle rhétorique parlons-nous ?

Je crois, pour ma part, qu’il faut revenir aux raisons 
profondes de cette méfiance et chercher à questionner honnêtement 
nos positions de chercheurs en toute lucidité. Au vrai, la position 
d’Aristote ne me paraît pas si optimiste que Ducrot l’affirme. Il suffit 
pour s’en convaincre de lire sa propre méfiance vis-à-vis des juges, 
soumis à leurs émotions individuelles, lorsqu’ils doivent prononcer 
leurs jugements. Je dirais, pour ma part, que le réalisme d’Aristote 
devant les usages réels de ses contemporains est moins traumatisé que 
celui de Platon. Déçus par la fragilité de la rationalité argumentative, 
nous le sommes tous un jour, lorsque nous faisons l’expérience 
bien connue du dialogue de sourds. Mais les plus courageux d’entre 
nous persévèrent et traquent dans les moindres détails de la parole 
publique, les bribes de rationalité qui vont souvent se nicher dans des 
interstices parfois bien éloignés des canons de la validité formelle. Il 
n’est pas impossible que ce soit la raison pour laquelle Aristote insiste 
pour prendre en compte, à côté du logos, deux autres « preuves » : 
l’ethos et le pathos. Les enjeux du débat sont cruciaux et divisent les 
chercheurs, et cela, de tout temps.

Je pense, pour ma part, qu’il ne suffit pas de revendiquer 
l’exigence de scientificité – si importante fût-elle – pour justifier 
d’écarter de l’étude des échanges argumentatifs la rationalité qui se 
niche dans la construction des émotions et dans la présentation de 
soi. Je voudrais ainsi questionner plus avant cette position : je suis un 
vrai scientifique, je ne m’occupe que du logos.

Poursuivons la lecture de l’entrée « rhétorique argumentative » 
du Dictionnaire de l’argumentation. Plantin y parle plus loin du 
«  catéchisme  » (les guillemets sont de lui) pour évoquer rapidement 
les canons de l’enseignement rhétorique tels qu’ils étaient prodigués 
au Moyen-Âge. Suit la description des trinités aristotéliciennes (ici 
c’est moi qui ironise) que sont les trois genres (judiciaire, délibératif, 
épidictique) et les trois preuves (ethos, pathos et logos). On sent 
l’agacement de Christian devant une théorie qui prend parfois des 
allures d’évangile.

De fait, pourquoi les catégories iraient-elles par trois ? N’a-t-
on vraiment rien inventé depuis Aristote ? A-t-on besoin de tout ce 
jargon grec à usage des élites ? Ne peut-on pas décrire les choses plus 
simplement à l’École de la République ? Ces questions sont essentielles 
et nous savons combien les hommes de la Révolution abhorraient la 
rhétorique classique pour des raisons politiques. Elle sentait l’Ancien 
Régime et les salons des précieuses (souvent ridicules, il faut bien 
l’avouer). Mais il faut reconnaître que, dans cette Rhétorique des Belles 
Lettres dont la France a hérité, s’est jouée une réduction de toute la 
dimension politique assumée, dans l’Antiquité, dans une discipline 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)
BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Qui a peur de la rhétorique ? 79

qui se voulait avant tout un ensemble d’outils à usage des citoyens : 
tous les citoyens, quelle que soit leur naissance.

Il y a donc bien eu un changement de perspective dont le 
Dictionnaire de l’argumentation témoigne, en notant parfois des 
restrictions au langage (telles que les propose la rhétorique des figures 
due au Groupe μ) ou des élargissements à la fonction persuasive, 
comme en témoigne la vision nietzschéenne de la rhétorique. Mais 
d’élargissements en restrictions, on a perdu dans la description 
ce qui me paraît être un aspect fondamental de la rhétorique 
aristotélicienne, aspect qui a aujourd’hui disparu  : sa fonction 
politique. En d’autres termes, il me semble que l’on fait un mauvais 
procès à la rhétorique d’Aristote en la faisant apparaître sous les 
habits des Belles Lettres, cette version esthétisée de la rhétorique, 
juste bonne à occuper les aristocrates oisifs pendant que le citoyen 
est formé aux canons de la philosophie et de l’histoire, seules 
disciplines désormais réputées aptes à assurer le bien commun. 
L’enjeu est de taille, donc, et derrière ces débats disciplinaires se 
cache ce qui est peut-être le cœur du problème : la conception que 
l’on se donne de la rationalité.

5. De quelle rationalité parlons-nous ?

Mais de quelle rationalité parlons-nous ? Christian a toujours 
aimé me provoquer sur ce qu’il appelait cette grande affaire de la 
rationalité. Il faut dire que le livre issu de ma thèse de doctorat (Danblon 
2002) porte le titre (un peu téméraire, j’en conviens aujourd’hui) de 
Rhétorique et rationalité.

Les courants normatifs issus des Écoles anglo-saxonnes 
utilisent des normes de rationalité principalement fondées sur la validité 
formelle des raisonnements et l’évitement de toute argumentation 
dite fallacieuse. Dans les dialogues animés qui se nouent dans les 
colloques, la position des Bruxellois n’est guère éloignée de celle des 
Lyonnais. Du point de vue des linguistes, seule la description des 
usages compte et il est peu réaliste de vouloir gendarmer les échanges 
argumentatifs avec des règles (appelées le plus souvent règles de la 
discussion critique) que de toute façon personne ne respecte, et cela 
qu’on le déplore ou non. Christian Plantin et, à sa suite, Marianne 
Doury (2016) ont pourtant montré l’intérêt de l’apprentissage de 
ces règles que les débatteurs utilisent spontanément en contexte de 
réfutation. On s’accuse d’amalgame et de mauvaise foi, et, ce faisant, 
on s’accuse de fallacy. Les étiquettes savantes (ad hominem, ad 
baculum, non sequitur, etc.) répondraient ainsi à des usages spontanés 
des stratégies de réfutation. Cette mise au point sur la théorie des 
fallacies me paraît un précieux apport théorique. Mais elle ne vide pas, 
je pense, toute la question de la rationalité.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)
BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Emmanuelle Danblon80

À côté de cette rationalité formelle, on peut observer dans les 
échanges argumentés une rationalité plus fondamentale, héritée du 
vivant, que l’on pourrait qualifier de naturelle. Aristote commente 
souvent des comportements qu’il juge irrationnels, absurdes (en grec, 
atopos) en ce qu’ils sont inadaptés à une situation donnée. Cette 
rationalité est celle qui m’intéresse et elle permet, je crois, de guider 
l’analyse à partir de ce critère d’adaptation, comme lorsqu’on dit d’un 
organisme qu’il est adapté à son environnement.

6. Rationalité et compétences génériques

Dans cette perspective de rationalité adaptative, on trouve, par 
exemple, ce que Bruner (2002) appelle la généricité (genericness), une 
faculté naturelle qui nous fait reconnaître dans quel genre discursif on se 
trouve et, par conséquent, quels outils rhétoriques sont les mieux adaptés 
à une situation institutionnelle ou politique donnée. J’en profite pour 
évoquer le fait que nos contemporains semblent souffrir d’un handicap 
de généricité à propos du genre épidictique, tant à la production qu’à la 
réception. En particulier, les discours issus des institutions européennes 
sont peu propices à rassembler autour d’émotions collectives et cela me 
paraît être un problème de compétence rhétorique en amont de toute 
analyse politique. On lira à ce sujet le billet de Victor Ferry sur le récent 
discours de l’état de l’Union prononcé par Jean-Claude Junkers2. Où 
l’on voit apparaître que les compétences rhétoriques sont des outils qui 
s’acquièrent et se travaillent au sein d’une rationalité pratique dont 
les normes implicites s’évaluent davantage en termes d’adaptation à la 
circonstance que de validité formelle. Vue sous cet angle, l’analyse de bien 
des discours européens révéleraient une incompétence chronique des 
orateurs en matière d’épidictique. Une telle incompétence serait marquée 
par un déficit de généricité : une incapacité à s’adapter au genre, c’est-à-
dire à l’institution dans laquelle le discours trouve sa place. Il y a là, en 
toute logique rhétorique, un critère d’irrationalité.

Dans un registre plus noir, on se souviendra de la polémique 
qu’a suscitée il y a quelques années le brûlot de Richard Millet : « Eloge 
littéraire d’Anders Breivik  ». L’écrivain s’est essayé à l’exercice (défi 
ou provocation ?) de faire l’éloge de l’homme norvégien qui a abattu 
froidement 77 jeunes pour raisons raciales. L’auteur est rapidement 
traité de raciste par les médias unanimes. La polémique enflant, Millet 
se met à pratiquer l’argument du chaudron (cf. Plantin 2016 : 139-140, 
dont il résume très bien la teneur : « une défense incohérente avançant 
des justifications incompatibles  »). Parmi les différents arguments 
avancés par Millet pour prouver sa bonne foi, le plus préoccupant à mes 
yeux est la revendication de l’écrivain qui s’intéresse à la dimension 

2 http://rhetorical-craft.com/fr/2017/09/15/prise-de-parole-en-public-tout-ce-quil-ne-
faut-pas-faire/.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)
BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Qui a peur de la rhétorique ? 81

esthétique d’un geste au mépris complet du caractère éthique de ce 
même geste3.

7. La rationalité du genre épidictique

L’éloge qui appartient au genre épidictique de la rhétorique, passé 
par la purge des Belles Lettres, ne se soucierait que d’esthétique et ne se 
salirait pas les mains avec des questions d’éthique. Mais on reconnaît 
là la réduction du politique à l’esthétique qui nous fait en même temps 
passer à côté de la fonction de rétablissement (ou de maintien) de la 
concorde contenue dans tout éloge. Un éloge est toujours à la fois éthique 
et esthétique et lorsqu’on dit d’un geste qu’il est beau, il est manifeste 
que la dimension éthique est au cœur de la qualification. C’est du moins 
la position que nous défendons à l’École de Bruxelles depuis quelques 
années maintenant, à la suite des travaux liminaires de Perelman sur 
le genre épidictique. Si Millet avait voulu provoquer sans être inquiété, il 
aurait été mieux inspiré de réaliser un éloge paradoxal d’Anders Breivik. 
Exercice inventé par les sophistes et dont nous connaissons le chef d’œuvre 
d’inventivité dû à Gorgias et son célèbre Éloge d’Hélène. L’éloge paradoxal 
conduit le citoyen à prendre conscience des valeurs de la communauté 
alors même qu’elles sont le plus souvent présentées comme indiscutables. 
Cet exercice présente un grand intérêt pour le citoyen qui peut ainsi se 
positionner plus consciemment face à la doxa, j’y reviendrai. Mais l’affaire 
Millet nous donne à apprécier un cas d’incompétence rhétorique qui porte 
une fois encore sur la compétence générique. Que Millet l’admette ou non, 
dans les faits, il n’existe pas d’éloge sans dimension éthique. Dans cette 
perspective, la notion d’éloge littéraire n’a aucun sens. L’une des défenses 
avancées par Millet (sous la forme de l’argument du chaudron cité plus 
haut) consistait d’ailleurs à reprocher au lecteur de n’avoir pas perçu le 
caractère ironique de l’étiquette d’éloge littéraire, ce qui est une façon de 
reconnaître malgré lui le caractère absurde (atopos) de l’expression qu’il 
défend par ailleurs (« je fais de la littérature, pas de politique »).

8. Les émotions qui conviennent

Or cette faculté rhétorique d’adaptation se traduit tout autant 
dans l’analyse du pathos et de l’ethos où l’on peut observer dans les 
productions la présence (ou l’absence) d’émotions qui conviennent ou 
de présentation de soi qui convient. Dans son Traité de rhétorique à 
usage des historiens, Ferry (2015) a à ce titre proposé une analyse 
de la polémique qui a fait rage autour des travaux de l’historien 
Olivier Pétré-Grenouillau à propos des traites négrières. À côté du 
délicat problème des identités blessées face à la présentation des 

3 Sur tout ceci, on lira par exemple  : http://www.lexpress.fr/culture/livre/un-eloge-
litteraire-du-tueur-norvegien-anders-breivik_1152445.html.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)
BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Emmanuelle Danblon82

archives d’histoire de l’esclavage, la façon dont ces données ont été 
présentées témoigne de cette déficience adaptative. En particulier, 
Pétré-Grenouillau cherche à se construire un ethos de scientificité 
dont l’un des critères est l’objectivité « quantitative ». Un tel souci le 
conduit à rapporter la comptabilité des esclaves entassés dans la cale 
des navires à la décimale près. L’effet de sens ainsi produit impose de 
façon irrépressible une lecture déshumanisante de ces hommes réduits 
en esclavage. Là aussi, la polémique a révélé que Pétré-Grenouillau 
semblait étrangement dépourvu des émotions qui conviennent à la 
situation, tout historien objectif qu’il soit. Une absence d’émotion 
qu’Aristote aurait certainement qualifiée d’irrationnelle (atopos).

9. La rationalité et les auditoires 

Quittons à présent la problématique des genres de discours 
pour aborder une deuxième entrée du Dictionnaire de l’argumentation : 
l’auditoire. Premier détail amusant, il n’y a pas non plus d’entrée 
«  auditoire  » dans le dictionnaire mais bien une entrée «  orateur-
auditoire » (p. 415-416). Je vais me concentrer sur la distinction entre 
les auditoires particuliers et l’auditoire universel chez Perelman, telle 
que Plantin la comprend :

Cette opposition correspond à la distinction effectuée entre persuader 
et convaincre, et elle a valeur normative. Pour la Nouvelle Rhétorique, 
la norme de l’argumentation est constituée par la hiérarchie des 
auditoires qui l’acceptent. Cette position distingue fortement la 
Nouvelle Rhétorique des théories standard des fallacies, pour 
lesquelles la norme est donnée par les lois logiques, ou par un système 
de règles définissant la rationalité (2016 : 416).

Voici réapparue cette grande affaire de la rationalité, selon l’expression 
de Christian. Une fois encore, la distinction que Christian reconnaît 
entre la pensée de Perelman et les théories des fallacies me paraît 
juste. Elle porte en effet sur le statut que l’on confère aux normes. 
Chez les Anglo-Saxons, la norme trouve son critère dans le respect 
formel d’une liste exhaustive de règles de la discussion critique. 
Chez Perelman, la sanction est donnée par l’adhésion de l’auditoire. 
D’où la nécessité d’instaurer un auditoire universel garant d’une 
rationalité commune qui aurait l’heur de transcender les auditoires 
particuliers aux points de vue forcément divergents. Ainsi, la question 
de l’auditoire universel ne fait que reporter la question de la rationalité 
sur une instance abstraite dont on hésite à saisir les critères de 
rationalité. Dans le Traité de l’argumentation (Perelman & Olbrecths-
Tyteca 1958), Perelman revient sur la situation de l’immédiate après-
guerre qui a confronté les juristes à une situation inédite. Les crimes 
nazis ne tombaient sous le coup d’aucune loi et devaient en toute 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)
BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Qui a peur de la rhétorique ? 83

logique juridique – en toute rationalité – rester impunis. Mais à côté 
du rationnel, nous dit Perelman, il y a le raisonnable. Et ce critère plus 
ténu, plus psychologique que les critères formels, est en même temps 
celui qui définit l’auditoire universel. En d’autres termes, celui qui 
ne sent pas que cette logique juridique a ses limites et que les crimes 
nazis doivent pouvoir être jugés malgré l’absence de loi, celui qui ne 
le sent pas, ne fait pas partie de l’auditoire universel. Tel est le critère.

10. La norme et l’auditoire universel

La notion perelmanienne d’auditoire universel a fait couler 
beaucoup d’encre et je fais partie de ceux qui ont pris la peine de 
souligner ses ambivalences et ses limites. Mais il reste que le critère de 
sa définition rejoint la conception de la rationalité que je défends ici. Une 
rationalité qui n’a rien d’un idéalisme abstrait mais qui vient s’incarner 
dans des situations concrètes où chacun peut éprouver les contours 
de son humanité. Or cette conception de la rationalité n’apparaît pas 
dans l’entrée «  norme  » du Dictionnaire de l’argumentation (Plantin 
2016 : 410-411) alors même que l’auteur prend le soin d’établir une 
liste des différentes conceptions de la norme prévues par les divers 
modèles de l’argumentation.

11. Éprouver la norme : l’éloge paradoxal

Maintenant, comment éprouver cette norme  ? Comment en 
faire le critère d’une compétence rhétorique qui serait garante d’une 
compétence citoyenne ? C’est précisément la question à laquelle nous 
nous attelons au GRAL4 depuis quelques années en proposant des 
exercices de rhétorique adaptés aux usages citoyens, aux différents 
âges et aux différentes circonstances, en faisant le pari que l’exercice 
développera chez chacun une série de compétences (en particulier, 
la souplesse dans le changement de points de vue, la créativité, la 
tolérance, l’empathie et la maîtrise des émotions). À titre d’exemple, 
je reviendrai brièvement sur l’exercice de l’éloge paradoxal. Celui qui 
permet à l’apprenti rhétoricien de mieux cerner les contours des valeurs 
partagées par la communauté à laquelle il appartient. Ce faisant, il 
est conduit à en éprouver le caractère plus ou moins indiscutable. 
Julie Dainville et Benoît Sans ont proposé l’exercice dans deux écoles 
bruxelloises à des élèves d’environs 16 ans. Les adolescents étaient 
amusés à l’idée qu’ils pouvaient faire l’éloge de personnages sulfureux 
et peu recommandables, tentés par l’étonnante permission qui leur 
était donnée de transgresser les valeurs habituelles. Beaucoup se 
sont investis dans l’exercice avec enthousiasme. Et presque tous, 
après avoir envisagé de faire l’éloge d’Hitler ou de Dutroux (de sinistre 
4 Pour le détail des projets et publications, voir https://gral.ulb.ac.be/democracy-lab.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)
BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea



Emmanuelle Danblon84

mémoire en Belgique) ont renoncé, non pas par autocensure, mais 
parce qu’ils ont éprouvé la difficulté technique à laquelle les confrontait 
cet exercice difficile. N’est pas Gorgias qui veut. De cette aventure, les 
adolescents ont saisi quelque chose de l’auditoire universel, non pas 
dans un « catéchisme » de la morale établie mais dans l’épreuve qu’ils 
ont faite de leur propre humanité. C’est là, je pense, un critère de 
rationalité dont il faut tenir compte.

12. Conclusion

Au GRAL, nous avons l’espoir qu’une compréhension de ce 
que peut et ne peut pas la nature humaine en termes de compétence 
rhétorique doit permettre de contribuer à une amélioration de l’attitude 
citoyenne à une époque qui l’exige plus que jamais. Au sortir de la 
deuxième guerre mondiale, Perelman a proposé de revenir à la rhétorique 
antique, sur le modèle d’Aristote. Persuadé que ce modèle était ce dont 
la société en crise avait besoin. Il faut reconnaître en toute humilité 
que le message n’est pas passé. Les temps obscurs que nous vivons 
nous contraignent, je crois, à tenter l’aventure une nouvelle fois, dans 
l’espoir que cette fois le message passera. Cet espoir est aussi fondé sur 
la loyauté de chacun dans la description des différentes positions de la 
recherche actuelle en rhétorique et en argumentation.

Références bibliographiques

Amossy, R. (2016), L’argumentation dans le discours, 3e édition, Armand Colin, 
Paris.

Aristote, (2007), Rhétorique, traduction par Pierre Chiron, Garnier Flammarion, 
Paris.

Bruner, J. (2002), Pourquoi nous racontons-nous des histoires ?, Retz, Paris.
Dainville, J.,  Sans, B., « L’éloge paradoxal : regards croisés sur deux expériences 

bruxelloises », à paraître dans Chiron, P., Sans, B. Les progymnsamata de 
l’antiquité à nos jours.

Danblon, E. (2002), Rhétorique et rationalité. Essai sur l’émergence de la critique 
et de la persuasion, Editions de l’Université de Bruxelles, Bruxelles.

Dominicy, M., Frédéric, M. (éds) (2001), La mise en scène des valeurs. La 
rhétorique de l’éloge et du blâme, Delâchaux & Niestlé, Lausanne.

Doury, M. (2016), Argumentation. Analyser textes et discours, Armand Colin, Paris.
Ducrot, O. (2004), « Argumentation rhétorique et argumentation linguistique », 

in Doury, M., Moirand, S., L’argumentation aujourd’hui, Presses de la 
Sorbonne Nouvelle, Paris.

Ferry, V. (2015), Traité de rhétorique à usage des historiens, Classiques 
Garnier, Paris.

Perelman, Ch., Olbrecths-Tyteca, L. (1958), Traité de l’argumentation. La 
nouvelle rhétorique, Editions de l’Université de Bruxelles, Bruxelles.

Plantin, Chr. (2016), Dictionnaire de l’argumentation. Une introduction aux 
études d’argumentation, ENS Editions, Paris.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:17:25 UTC)
BDD-A30235 © 2019 Facultatea de Litere din Oradea

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

