MERIDIAN CRITIC No 1 (Volume 32) 2019

« Le supréme effort de 1a matiére cherchant a s’alléger ... » :
Part chrétien du Moyen Age frangais dans
La Cathédrale de ].-K. Huysmans

Elena-Brindugsa STEICIUC
Université « Stefan cel Mare » de Suceava
selenabrandusa@yahoo.com

Abstract: The Cathedral, novel published by the French author Joris-Karl Huysmans in
1898 is an important attempt to investigate the lost senses of the Christian symbols of
mediaeval art, as seen by the author in the complex architecture of the Chartres Cathedral.
Taking into account the rich information given in the sixteen chapters of the novel, this
article aims at pointing out some of the most interesting aspects of a masterpiece of
Christian art, seen through the eyes of Huysmans, well-known for his art criticism as well.

Keywords: Middle Ages, French literature, Joris-Karl Huysmans, Christian art, symibol, architecture, cathedral.

En janvier 1898 paraissait a Paris Ia Cathédrale de Joris- Karl Huysmans, roman
qui fait partie du « cycle de la conversion » de cet auteur, parti du naturalisme pour arriver a
une quéte mystique qui est le propre de ces artistes « fréquentés par la foi» [Nantet : 74].
Esthéte épris de Part religieux du Moyen Age et de la liturgie qui le charme lors de ses
nombreux séjours dans des abbayes comme Solesmes et Ligugé (le dernier lui vaudra
Poblature, en 1900, le 18 mars) Huysmans ressent une immense nostalgie devant le déclin
de la foi a I'époque moderne et, comme le montre Pierre Brunel, « le décadent retrouve a
un moment ou a un autre, le christianisme » [Brunel : 15]. Ce qui plus est, cela se passe
dans le contexte anticlérical de cette compliquée fin de siécle frangaise, ou Huysmans va a
contre-courant et devient beaucoup plus quun « esthéte que la splendeur catholique a
ébloui et fasciné », comme Paffirmait Mauriac, le 12 mai 1957, 50 ans aprés la disparition
de Pauteur. « Il a d’abord pénétré dans le surnaturel par en bas et c’est vraiment du fond de
I’abime qu’il remonte : de La-bas a la Cathédrale et a ’'Oblat, son ceuvre n’est que I’histoire de
cette remontée. » [Mauriac : 268]

120 ans apres la parution de ce livre qui est, entre autres, une somme d’érudition
quant aux diverses facettes/savoirs/pratiques du Moyen Age encore nous allons tenter de
répondre a quelques questions : quelle est 'interprétation, la lecture que Huysmans donne
de larchitecture et de I'iconographie de la cathédrale de Chartres, la plus fastueuse de cette
époque, ou «l'on batissait pour I’éternité »? Quels sont les sens symboliques que I'auteur
privilégie, tout en revisitant un temps et un chef d’ceuvre qui le fascinent ? Nous nous
rallions a I'opinion de Ruth B. Antosh, qui affirme a la page 77 de son ouvrage Reality and
Lusion in the Novels of |.-K. Huysmans: “his interest is based on more than esthetic

BDD-A30184 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:47 UTC)



36 Elena-Branduga STEICIUC

appreciation, however, for his studies of the religious symbolism of the cathedral’s physical
structure draw him even closer to the Virgin who inhabits this edifice.” [Antosh : 77]

La structure de ce roman de plus de 600 pages, divisées en deux tomes — que nous
avons pu lire dans une édition datant de 1930, sous la direction de Lucien Descaves, ami
de l'auteur et premier Président de la Société J.-K. Huysmans — suit la quéte spirituelle du
personnage principal, Durtal. Epris de cette « lumiére qui fluait mystéricuse » dans la
cathédrale de Chartres, qu’il considére comme « le répertoire le plus colossal qui soit du ciel
et de la terre, de Dieu et de 'homme » [Huysmans, 1930, 1: 156] celui-ci donne voix au
questionnement profond qui fut celui de auteur au sujet de la foi, du sentiment religieux
et 4 son intérét pour I’art sacré du Moyen Age.

On sait que Huysmans a été un écrivain-phare de I'esthétisme et de la décadence fin
de siecle, surtout par son personnage des Esscintes du roman A rebours. Si ce dernier fut « la
fleur maladive de son siécle, ou plutét de la fin de son siecle » [Brunel : 12], Durtal — (qui est
présent, comme personnage porte-parole de l'auteur dans Ia-bas, 1891 et En route, 1895
également) marque le passage de l'auteur a I’état mystique. Ce personnage est critique d’art de
son état et fin connaisseur du Moyen Age dans une multitude de domaines (théologie,
littérature, peinture, architecture, etc.) ; c’est un esthete qui goute pleinement chaque moment
quil passe a observer la cathédrale de Chartres et nous pouvons considérer avec Pierre
Brunel quil n’y a pas de rupture entre les deux personnages, d’autant plus que la fin 4’4
rebours semble prédire un penchant pour la foi, comme solution au mal dont souffre Jean
Floressas des Esseintes.

Pourrait-on affirmer avec certains exégetes huysmansiens que ce cadre narratif assez
mince n’est quun prétexte pour les descriptions massives, nombreuses et exhaustives des
diverses parties du monument, pages qui seraient «alourdies» par les références a la
symbolique, au savoir et 4 Iimaginaire du Moyen Age ? Nous serions plutot tentée de voir
dans ce roman une mise en parallele d’un itinéraire artistique et d’un itinéraire spirituel,
comme le suggére Yves-Alain TFavre. En effet, la découverte minutieuse de ce
« macrocosme » qu’est la cathédrale permet a Durtal de découvrir sa voie, celle qui mene de
Pespace parisien (quil abandonne pour s’installer a Chartres) au cloitre de Solesmes, vers
lequel notre personnage se dirige a la fin du roman. Pour Durtal, tout comme pour
Huysmans, la cathédrale de Chartres est non seulement «la plus belle cathédrale qui soit au
monde » [Huysmans, 1930, I : 67], mais aussi « le supréme effort de la matiére cherchant a
salléger... Pexpression la plus magnifique de la beauté qui s’évade de sa gangue terrestre, de
la beauté qui se séraphise. » [Huysmans, 1930, 1 : 210]

Par ce roman, 'auteur propose donc une lecture quasi-exhaustive des innombrables
sens cachés de I'édifice bati au XIII¢me siecle (il fut inauguré le 17 octobre 1260) dont le
« texte de pierre » n’a presque pas de secrets pour Durtal et ses érudits compagnons, ’abbé
Gévresin et I'abbé Plomb. Et §’il réussit a pénétrer profondément dans la substance perdue
de ces significations, c’est grace a la connaissance de la symbolique médiévale, science qui lui
est révélée par des ouvrages comme Le Miroir des mondes (Speculnm mains) de Vincent de
Beauvais, la plus grande encyclopédie du Moyen Age, ou bien /e Specuium Eccesiae, dont
lauteur est Honorius d’Autun, ou bien La Légende dorée de Jacques de Voragine. Il s’évertue
donc a découvrir comment ce siecle méconnu a traduit en pietre toute la doctrine chrétienne,
car pour lui la cathédrale de Chartres est un « immense dictionnaire de la science du moyen
age sur Dieu, sur la Vierge et les ¢élus. » [Huysmans, 1930, I : 313].

Par conséquent, le long des seize chapitres Iauteur dresse un inventaire de tout ce
savoir perdu apres le XVIeme siecle. Consacrant les quatre premiers chapitres a architecture,
Huysmans reprend a Chateaubriand l'idée que «’homme a trouvé dans les bois I'aspect si
discuté des nefs et de I'ogive » [Huysmans, 1930, I: 83]). La réflexion sur 'art gothique

BDD-A30184 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:47 UTC)



« Le suptéme effort de la matiére cherchant a salléger ... » : Iart chrétien du Moyen Age francais 37
dans Ia Cathédrale de J.-K. Huysmans

continue par une mise en paralléle du style gothique et du style roman, avec la conclusion
fort bien exprimée : le gothique est «le déploiement de 'ime dont larchitecture romane
annonce le repliement » [Huysmans, 1930, I: 87]. Par le biais d’une conversation savante
entre les trois érudits passionnés d’art religieux, le lecteur apprend, via une citation de Lecoy
de Marche!, que « le gothique est un art du nord » et que « Les églises gothiques dans le Midi
ne sont que des importations tres mal assorties avec les étres qui les peuple et avec le ciel
d’un bleu véhément qui les gate.» [Huysmans, 1930, 1: 115] Le corps de pierre de la
cathédrale commence par la crypte, réminiscence de I'époque romane, qui, selon Durtal,
« symbolise bien l'esprit de ’Ancien testament mais elle n’est pas simplement sombre et
triste, car elle est aussi enveloppante et discrete ». [Huysmans, 1930, 1 : 136]

Les significations complexes de P'extérieur et de Ilintérieur de Iédifice font I'objet
des chapitres V et V1. Soutenant que « le symbole existe depuis le commencement du monde
[Huysmans, 1930, 1: 157], 'abbé Plomb présente a Durtal la complexité symbolique du
monument : « Tout est dans cet édifice... les Ecritures, les théologies, ’histoire du genre
humain résumée en quelques lignes ; grace a la science du symbolisme, on a pu faire d’'un
monceau de pierres un macrocosme. .. tout tient dans ce vaisseau, méme notre vie matérielle
et morale, nos vertus et nos vices. L’architecte nous prend dés la naissance d’Adam pour
nous mener jusqu’a la fin des siécles. Notre-Dame de Chartres est le répertoire le plus
colossal qui soit du ciel et de la terre, de Dieu et de Thomme. » [Huysmans, 1930, 1 : 156] On
le voit bien, Huysmans écrit ce roman s generis grace a une longue documentation, qui lui
permet de revisiter le Moyen Age dans toute sa splendeur oubliée.

Un colloque a part devrait étre organisé pour parler des tours, des cloches, des
fleches, du plan de la cathédrale, du toit, des pierres, des colonnes, des moellons, des
fenétres, des portiques, des objets du culte (eau, vin, cendre, sel, baume, cierges), de 'ambon,
du jubé, des sept lampes allumées devant les Saints-Sacrements, des degrés de l'autel, des
vétements sacerdotaux, des vitraux, des statues, car tout a une signification, que Huysmans
révele a ses lecteurs. Bt il le fait avec un soin particulier pour le détail et pour I'explication
savante, vétue dans la phrase bien rythmée du critique d’art sensible aux couleurs et aux
formes. Les quelques notes que je présente ici, devant vous, chers collegues passionnés par
divers aspects de cette époque lointaine, ne sont qu’un trés modeste et incomplet inventaire
de la lecon exhaustive que l'auteur donne, par ce roman, sur le corps et /dme de cet édifice de
Chartres. C’est peut-étre ce qui explique le titre du roman, La cathédrale, Iarticle défini ayant
ici le réle de singulariser I'objet qu’il désigne et d’en souligner la valeur exemplaire.

Un autre colloque devrait étre organisé seulement pour parler de linterprétation
que Huysmans donne aux vitraux, avec leurs histoires, leurs couleurs et leurs lumiéres.
Remarquant linfluence orientale (via I'art roman) dans la richesse et la splendeur des
couleurs qui composent ces vitraux, le critique d’art ne peut pas s’empécher de constater :
« Outre que les personnages avaient un aspect hiératique, la tournure somptueuse et
barbare des figures de I’Asie, les cadres, par leur dessin, par I'agencement de leurs tons,
évoquaient le souvenir des tapis persans qui avaient certainement fourni des modeles aux
peintres... Et ils étaient, ces tapis diaphanes, des bouquets fleurant le santal et le poivre,
embaumant les subtiles épices des rois mages ; ils étaient une floraison parfumée de
nuances cueillie aux prix de tant de sang ! » [Huysmans, 1930, 1 : 217-219]

En fait, c’est a ce symbolisme de la fagade (couleurs, musique, sculpture) que sont
réservés les chapitres VII, VIII et IX. Les couleurs et les pierres précieuses qui en sont
parfois 'origine font 'objet d’un exposé de Durtal devant son ami, I’abbé Gévresin, qui le

1 Richard Albert Lecoy de Marche, (1839-1897), historien francais, spécialiste du Moyen Age.

BDD-A30184 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:47 UTC)



38 Elena-Branduga STEICIUC

complete par des informations tirées d’un texte de Conrad de Haimbourg, moine allemand
du XIVeme siecle (« ...la calcédoine, qui réfracte les feux de la charité... 'émeraude, dont
Péclat souligne sa pureté, la sardonyx, aux flammes claires, qui se confond avec la placidité
de sa vie virginale » [Huysmans, 1930, I : 264]. Pour ce qui est de la fonction narrative des
sept cent dix-neuf sculptures figures, Durtal remarque le fait que «cet immense
palimpseste » a pour réle de transmettre diverses scenes de lhistoire sainte: «en le
récapitulant, ce tableau, divisé tel qu'un triptyque, comprend dans son volet de gauche :
I’Ascension encadrée dans les moulures d’un zodiaque ; au milieu, le triomphe de jésus, tel
que le raconte le Disciple ; sur le volet de droite : le triomphe de marie, accompagné de
quelques-uns de ses attributs. » [Huysmans, 1930, I : 322]

La symbolique de la flore, les significations de la faune, la « théologie numérale », les
significations des odeurs et des parfums de méme que les sens cachés des vitraux d’autrefois
sont présentés aux chapitres X-XV, qui font le point d’une riche exégese médiévale sur tous
ces éléments qui n’échappent pas aux érudits personnages de Huysmans.

Pour conclure ces notes éparses qui nous ont été inspirées par la lecture
émerveillée de La Cathédrale de Huysmans, on est en droit de partager Padmiration et
Pintérét de Pauteur pour ce chef-d’ceuvre de l'art chrétien du Moyen Age, 4 la redécouverte
duquel il a énormément contribué.

Le patrimoine culturel de ’humanité serait bien plus pauvre si cette cathédrale
n’avait pas été dressée vers le ciel de cette époque méconnue et notre perception sur
I’humanité serait incompléte si nous oubliions de réfléchir, de temps en temps, a la splendeur
et aux symboles des cathédrales.

BIBLIOGRAPHIE

Corpus :
Huysmans, 1930 : J.-K. Huysmans, Ia Cathédrale, tomes 1 et 11, [1898] Paris, Les éditions G. Cres et Cie.

Références critiques:

Antosh, 1986 : Ruth B. Antosh,, Reality and Illusion in the Novels of |.-K. Huysmans, Amsterdam, Ed.
Rodopi.

Brunel, 1985 : Pierre Brunel, « La légende des fins de sieécle » dans Brunel, Pierre et Guyaux, André
(dir.), L’'Herne. Huysmans, Paris, Editions de ’'Herne, p. 11-17.

Favre, 1985 : Yves-Alain Favre, « La symbolique de /z Cathédrale » dans Brunel, Pierre et Guyaux,
André (dir.), L"Herne. Huysmans, Paris, Editions de 'Herne, p. 235-245.

Lair, 2009, Samuel Lair (dir.), « Huysmans et le vieil homme, ou I'approche de Dieu » dans Lair,
Samuel (dir.), [.-K. Huysmans. Littérature et religion, Actes du colloque du département de
lettres de I'Institut catholique de Rennes, PUR, 2009, p. 7-21.

Mauriac, 1985 : Frangois Mauriac, « Allocution (11 mai 19057) » dans Brunel, Pierre et Guyaux,
André (dir.), L.’'Herne. Huysmans, Paris, Editions de 'Herne, p. 265-269.

Nantet, 2009 : Marie-Victor Nantet, « Huysmans et Claudel face a I'art chrétien de leur époque :
mise en perspective de quelques points de vue » dans Lair, Samuel (dit.), J.-K. Huysmans.
Littérature et reljgion, Actes du colloque du département de lettres de I'Institut catholique de
Rennes, PUR, p. 73-901.

Steinmetz, 1985 : Jean-Luc Steinmetz, « Pour une incantation critique (a propos de /Ja Cathédrale) »
dans Brunel, Pierre et Guyaux, André (dir.), L'Herne. Huysmans, Paris, Editions de I’'Herne,
p. 224-235.

BDD-A30184 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:47 UTC)


http://www.tcpdf.org

