
77 

 

LIMBAJ ŞI MIJLOACE RETORICO-STILISTICE ÎN  DISCURSUL SAPIENŢIAL 

Studiu contrastiv 

Doina BUTIURCĂ 
 

Abstract 

We sett of in our study from the idea that defining and determining the “sapiential” concept is difficult when 
investigating modern culture due to the frequent typological / gnosiological confusion. We propose – in order to define 
the specific of the sapiential text, a contrastive approach – religious / mystical – with applications on the texts in The 
Holy Bible. 

Keywords: sapiential text, inspiration, religion, mysticism, vocabulary 

 
Termenul  sapienţial (engl. sapientially  adj./adv.;cf. lat. sapientia/ ae ,,înţelepciune”) este 

o formaţiune savantă şi desemnează sticto senso, calitatea unui text de a promova un model de 
existenţă, un ideal uman  situate sub semnul înţelepciunii. În contextul culturii 
contemporane, literatura sapienţială desemnează totalitatea textelor/operelor laice sau 
mistico-religioase cunoscute sub denumirea de ,,cărţi de înţelepciune”. Acest tip de texte a 
existat în întreg Orientul Apropiat, cu mult înainte ca Israelul să fie cunoscut în istorie ( de 
exemplu, a jucat un rol politic şi social în Egiptul Antic, cea mai veche carte  de înţelepciune 
- care, din păcate, nu s-a păstrat - fiind „Învăţătura lui Imhotep”, datând de la mijlocul 
mileniului al III-lea î. Hr). Majoritatea civilizaţiilor stravechi tindeau să creeze prin 
intermediul cărtilor de cult, al  Poruncilor, Sfaturilor şi al Indreptărilor un anume tip de 
înţelepciune umană, de filozofie existenţială, diferit de la o cultură la alta. Pentru vechii 
egipteni, înţelepciunea subsuma idealul de om tăcut, ascultător şi conformist. În textele 
sapienţiale ebraice (încadrate în contextul general oriental),,, înţelepciunea” nu avea o 
conotaţie teoretică, ci una practică, cvasi-sinonimă cu ideea de  dobândire a experienţei de 
viaţă, a deschiderii spre un trai cumpătat. Există diverse genuri şi forme, de la simple 
proverbe, eseuri şi reflecţii asupra înţelepciunii, a dreptăţii, până la fabule şi dezbateri. 
Pornind de la ideea că definirea şi delimitarea conceptului propus este problematică în 
câmpul de investigaţie al culturii contemporane, datorită frecventei confuzii tipologic/ 
gnoseologic – propunem - pentru a defini specificul  textului sapienţial, o abordare contrastivă -  
religios/ mistic – cu aplicaţie pe textele Sfintei Scripturi.  

Spre deosebire de cărţile laice de înţelepciune, literatura sapienţială a Sfintei Scripturi 
este situată sub semnul inspiraţiei divine. Trăind în preajma anului 931 î.Cr., Solomon, cel mai 
înţelept dintre regii iudaici, a rostit peste trei mii de proverbe. Rugându-se Creatorului pentru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior



78 

 

a primi acest har, a recunoscut că înţelepciunea nu este monopolul unui singur om, ci este 
darul făcut de Dumnezeu oamenilor: „Cuvintele înţelepţilor sînt ca nişte bolduri; şi, strînse la 
un loc, sînt ca nişte cuie bătute, date de un singur stăpîn" (Ecles. 12:11). Înţelepciunea 
acestui corpus de literatură este raportată la divinitate. În Iov 28:28 citim: ,, Iată frica de 
Dumnezeu, aceasta este înţelepciunea”. Cărţile biblice considerate sapienţiale - Proverbele, 
Cartea lui Iov, Eclesiastul, Cântarea Cântărilor, Sirah (Eclesiasticul) şi Înţelepciunea lui Solomon, 
aceasta din urma apartinand cărţilor necanonice sau apocrife - abordează teme privind 
condiţia umană si raportul omului cu divinitatea (Proverbele lui Solomon, Ecleziastul), rolul 
suferinţei (Cartea lui Iov) moartea, înţelepciunea personificată,  adaptând rigorile revelaţiei la 
arta poetică. Divinitatea este numită la modul general (Elohim), în multe cazuri, simbolic 
(Iahve). Două sunt direcţiile de evoluţie a literaturii sapienţiale, unanim acceptate: a. direcţia 
clasică însumează precepte ale tradiţiei, ale bătrânilor, formulate lapidar în sentinţe. Realitatea 
este prezentată prin serii de antonimii de tipul: drept/nedrept, înţelepciune/nesăbuinţă, unul 
dintre fundamentele clasice fiind echivalenţa plată-răsplată. Pildele şi Înţelepciunea lui Solomon  - 
din literatura apocrifă sunt edificatoare. Cîntarea Cîntărilor este inclusă şi ea, conform unor 
clasificări, în această direcţie. Fondul sapienţial din Pilde ţine de stilul specific Orientului, 
însumând doar câteva elemente israelite (monoteismul, orientarea general-umană, nu aceea 
centrată pe anumite categorii sociale, gen formule gnomice pentru funcţionarii de curte). 
Sentinţa / pilda se disting prin forma lapidară, categorizantă, reprezentând concluzia unei 
experienţe: ,, Cine sapă groapa altuia cade singur în ea şi cel ce rostogoleşte  o piatră se 
prăvăleşte tot peste el”(Pild.26:27). Sunt texte cu o structură antinomică, între cele două ,, 
realităţi” raportul fiind  de progresie:,, mai bine”, ,, decât”: ,,Mai bine să locuieşti în pustiu 
decât cu o femeie certăreaţă şi supărăcioasă”(Pild. 21: 19). Atât comparaţia – care înlocuieşte 
explicaţia teoretică printr-o imagine laicizată - cât şi ,,realitatea” comparată au formă de 
sentinţă. Pilde cu simbolism numerologic apar foarte rar şi atunci, cifra, numărul ordonează 
semnificaţiile. De regulă, ultima cifră are rolul de a valoriza, de a ilustra universaliile trăirii 
întru Fiinţă: „Trei lucruri mi se par minunate, ba chiar patru, pe care nu le pot pricepe: Calea 
vulturului pe cer, urma şarpelui pe stâncă, mersul corăbiei în mijlocul mării şi calea omului la 
o fecioară.” ( Pild. 30:18-19).  Temele Pildelor şi retorica sunt variabile - de la registrul 
înţelepciunii bătrâneşti la ironie. Înţelepciunea este personalizată, asumându-şi divinul în 
forme născute”, ,,create”, ,,întemeiate”, antropomorfizate uneori ( înţelepciunea este 
,,copilul” care se joacă în atelierul în care Dumnezeu a durat fiinţa ).Regăsim astăzi, în 
formulările apoftegmatice ale poporului român, în proverbe, majoritatea preceptelor 
solomonice.  În Noul Testament, sophia este însuşi Iisus. Titlurile – blazon traduc orientarea 
sapienţială:,,cuvinte ale Înţelepciunii”, ,,Înţelepciunea mundană” etc . b. direcţia critică reia 
dintr-o perspectivă diferită preceptele tradiţiei. Discursul pune sub semnul întrebării 
tipologia corpusului clasic, arătând că viaţa se prezintă mult mai complex, fie că avem în 
vedere cartea lui Iov, fie Ecleziastul. Textele ilustrează drama, conflictul dintre starea ideală şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior



79 

 

cea reală: prezumţia că binele atrage binele, iar fapta rea  este răsplătită cu rău este contrazisă 
de numerosele situaţii în care ,, dreptul e menit să sufere, în timp ce nelegiuitul, prin propria 
sa nelegiuire, se bucură de viaţă îmbelşugată şi moarte liniştită”(v. Bartolomeu Valeriu 
Anania).Bunul, neprihănitul, dreptul Iov este supus unei suferinţe fizice şi morale 
inimaginabile, care nu întrece însă, drama existenţială situată sub semnul lui ,,de ce”? 
Neavând sentimentul culpei, Iov nu înţelege de ce suferinţa lui se consumă sub semnul 
inconfundabil al absurdului, într-o lume guvernată de atotputernicia divină.,,De ce” rămâne 
interogaţia retorică, suprema contradicţie, al cărei răspuns conştiinţa imaculată nu îl poate 
deduce nici din logica sofisticată a înţelepţilor timpului, nici din tăcerea divină. Şi totuşi, 
Dumnezeu rupe tăcerea şi se adresează lui Iov: ,,..zis-a Domul către Iov prin vifor şi nor: 
Unde erai când Însumi întemeiam pământul?/ Hai, spune-mi, dacă ştii!”(Iov 38: 
1,2;).Interogaţia  retorică este menită să-I aducă aminte omului de propria condiţie purtând 
însemnele fragilităţii şi ale nimicniciei, în comparaţie cu atotputernicia  divină. În pofida 
hotarului atât de sensibil dintre revotă şi blasfemie, a suferinţelor fără număr, Iov şi-a 
acceptat condiţia, fără a repudia Divinitatea. Este modul literaturii sapienţiale de a  
demonstra că devoţiunea fiinţei faţă de Creator poate ilustra o relaţie directă şi dezinteresată, 
independentă de orice determinare. Ecclesiastul ilustrează aceeaşi direcţie critică.De la un 
capăt la altul cartea este străbătută de gândurile unui om care constată că întreaga lui credinţă 
într-un Dumnezeu al dreptăţii şi al armoniei e contrazisă de realitatea umană imediată. Este o 
realitate pe care el o supune unui examen critic şi căreia nu-i descoperă decât o singură 
certitudine: ,,deşertăciunea deşertăciunilor, toate sunt deşertăciune”. Fiinţă fragilă, omul este 
foarte departe de fericirea la care visează, şi care, în fapt, îi râmâne inaccesibilă. Nu este o 
concepţie nihilistă, ci una semnificativă, ilustrând faptul că înafara lui Dumnezeu valorile 
lumii sunt golite de substanţă.  

Literatura sapienţială este definită de două categorii hermeneutice: pe de o parte, 
complexitatea, pe de altă parte, profunzimea. Noţiunea de complexitate  caracterizează 
nivelul sintagmatic, al  orizontalităţii, extinderea de  suprafaţă a textului şi are în vedere 
alteritatea. Profunzimea se referă la verticalitate, la extinderea în adâncime, în paradigmatic şi 
gravitează în jurul identităţii. Spre a descifra structura complexă a orizontalităţii şi structura 
abisală a textului, lectorul este obligat să întreprindă incursiuni riguroase în lectura 
concentrică a fiecărui nivel semantic şi implicit, a fiecărei sfere de semnificaţie. Organizate pe 
registre retorice şi de limbaj diferite, textele sapienţiale se desfăşoară într-un complex evantai 
de teme şi motive.Prima sferă, mistica sacramentală, se raportează la matricea mistică, la 
zestrea de simboluri biblice, onomastica, paralelismul, citatul, în care desluşim reflexele de 
lumină  ale divinului dar şi umbrele ce marchează dimensiunea existenţială. Există modele 
tutelare a căror reverberaţie persistă şi astăzi în cultura laică a popoarelor lumii:  Psalmii, 
Pildele, Apocalipsa, Cântarea Cântărilor, Ecleziastul, Proorocii, parabolele evanghelice.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior



80 

 

Aceasta sferă este secondată de nivelul lecturii sapienţiale (cvasi-sinonim sub aspect 
conceptual cu ,,scriere didactică”), pe care îl integrăm într-un cronotop al mulţimii, al 
comunităţii religioase, al cărui topos mistico-religios, moral şi estetic este conceptul 
multidimensional de Înţelepciune. Există o înţelepciune a Creatorului şi o înţelepciune a 
omului- ghid moral în orice situaţie. Mijloacele retorico-stilistice sunt adaptate plurivocităţii 
conceptului şi nu de puţine ori vin ca  o replică dată legendei greceşti  a naşterii zeiţei 
înţelepciunii, Pallas-Athena, din capul lui Zeus. În Proverbele lui Solomon sophia devine 
mediatoare între Dumnezeu şi om, reflectând slava divină. Hierofania, imaginile simbolice 
sunt modalităţi prin care  Dumnezeu se poate face cunoscut creaturii,  fiecare ipostaziind o 
formă de manifestare a Înţelepciunii (suflul puterii, revărsarea slavei, strălucirea luminii 
veşnice, oglinda lucrării, chipul bunătăţii): „Pe Dumnezeu nimeni nu L-a văzut vreodată; Fiul 
cel Unul-Născut, Care este în sânul Tatălui, Acela L-a făcut cunoscut” (Ioan 1:18).Locul 
Înţelepciunii este în Cer: ,,Întru înălţimi m-am sălăşluit,/iar tronul meu se află într-un stâlp 
de nor./Singură am cutrierat, de jur-împrejur, roata cerului/ şi am umblat prin străfundul 
genunii.”(Înţelepc. lui I. Sirah..24:4-5) Trimiterea sa în lume, pentru a-i iniţia pe oameni în 
dobândirea nemuririi seamănă cu trimiterea fiului pentru propovăduire: ,,Stăpînă am fost pe 
valurile mării şi peste-ntreg pământul/ şi peste fiecare popor şi peste fiecare neam”(ibidem) 
Personificarea Înţelepciunii în Pildele solomonice este un exemplu de inegalabilă poezie: "Ea 
este mai pretioasa decat pietrele scumpe; nici un rau nu i se poate impotrivi si e 
binecunoscuta tuturor celor ce se apropie de ea; nimic din cele dorite de tine nu se aseamana 
cu ea. Viata lunga e in dreapta ei, iar in stanga bogatie si slava; din gura ei iese dreptatea; 
legea si mila pe limba le poarta. Caile ei sunt placute si toate cararile ei sunt caile pacii" (3, 
15-17).. În Înţelepciunea lui Iisus Sirah, înţelepciunea este identificată cu Cuvântul lui 
Dumnezeu, în anumite contexte, personificată - în altele (dascăl, pom), apriorică celorlalte 
forme de existenţă: ,,Înţelepciunea a fost zidită înainte de toate, /iar priceperea minţii vine 
din adâncul vremii./ Izvorul înţelepciunii e cuvântul lui Dumnezeu întru cele înalte, / iar 
căile ei sunt pururi veşnice” (Cartea Înţel. Lui Iisus, Fiul lui Sirah 1:4-5). Printr-un paralelism 
sinonimic, ,, priceperea minţii”, inteligenţa este asociată cu Înţelepciunea. Pomul vieţii, una 
dintre cele mai bogate şi mai răspândite teme simbolice ale literaturii religioase se articulează 
în Înţelepciunea lui Iisus Sirah în jurul conceptului de Înţelepciune:,,Ca un cedru m-am ridicat în 
Liban/ şi ca un chiparos în munţii Hermonului,/m-am înălţat ca un finic în En- Gaddi/ şi ca 
o tufă de trandafiri în Ierihon,/ ca un măslin frumos în câmp,/ şi ca un platan m-am 
înălţat/Ca scorţişoara şi ca drobiţa am dat mireasmă/şi ca un mir de preţ am răspândit 
arimă.”(..Iisus Sirahul 24:13, 14, 15). Creaţie şi simbol al  Divinităţii înseşi, se află într-o 
veşnică evoluţie, îşi caută loc pe pământ, se aşează în Ierusalim, în Sion (muntele Templului), 
este acordată neamurilor. Înţelepciunea - arbore evocă întreg simbolismul orizontalităţii   şi al 
verticalităţii, pe axa cronotop social-Dumnezeu. Pomul mistic s-a înrădăcinat ,,în popor”. 
Crengile înălţate spre cer sunt simbol al raporturilor binare ce se stabilesc între fiinţa umană 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior



81 

 

şi Logos, legătură a toate, împletitură cosmică, purtând în sine toate virtuţile divine.  Aici se 
află diferenţele de viziune în raport cu concepţia mitico-magică a arborelui vieţii, unde pomul 
înlesneşte comunicarea între cele trei niveluri ale cosmosului: subteran - prin rădăcină, uman 
- prin trunchi, cosmic - prin ramuri. În Înţelepciunea lui Iisus Sirah, arborele mistic se suprapune 
Înţelepciunii divine, este formă de sublimare, comunicarea având o valoare semnificantă:,,  
Ca un terebint mi-am întins crengile,/ iar crengile mele sunt ramuri de slavă şi de har./ Ca o 
vie am odrăslit haruri,/ iar florile mele sunt rod de slavă şi bogăţie”(24:16, 17). Prin 
comparaţii structurate pe imaginea arborelui, Înţelepciunea îşi dezvăluie obârşia divină, 
atotputernicia, universalitatea. Departe de a fi expresie a hedonismului epicureic, filosofia 
Ecclesiastului gravitează în jurul conceptului de Înţelepciune. Fiinţa umană este supusă unui 
determinism din care nu se poate elibera.Timpul îşi exercită acţiunea distructivă într-o 
mişcare ciclică, monotonă, care se dizolvă în uitare. În acest context, viaţa e o permanentă 
interogaţie; de aici deriva interioară, agitaţia sterilă. Omul se autodistruge, dreptatea lui 
Dumnezeu ,,e pe dos”. În această convulsie în care cei drepţi sunt condamnaţi la suferinţă şi 
resemnare, Inţelepciunea, singurul său bun – neînsoţită de bogăţie -  se dovedeşte zadarnică. 
Existenţa se consumă sub semnul absurdului. Neavând acces la frumuseţea spiritului, omului 
nu-i rămâne decât să se reducă pe el însuşi la un mod de existenţă vulgar. Spre deosebire de 
Iov, Ecclesiastul nu-i cere lui Dumnezeu explicaţii care să justifice absurditatea existenţială. 
În credinţa lui, nu Creatorul poartă vina pentru neorânduiala din lume. Dumnezeu a 
înnobilat lumea, omului i-a dat o fire dreaptă.I-a dat bogăţii, dar toate limitate. Singura 
referire la transcendenţă este aceea că deşi îi îndeamnă pe tineri să-şi trăiască tinereţea, 
Eccleziastul nu uită să-i avertizeze că faptele lor nu vor scăpa judecăţii divine. A doua idee 
care vine să contrabalanseze nihilismul funciar al textelor este că la trecerea sa în veşnicie, 
omul îşi va lăsa sufletul în mâinile Creatorului  său. Cartea ,,amendează şi potoleşte 
contrariul, adică radicalizarea unei viziuni optimiste asupra omului şi adoptarea unei morale 
hedoniste care, şi ea, e contazisă de realitatea imediată”(cf. Bartolomeu Anania). 

Elementul comun al sferei mistice şi al celei sapienţiale este morala religioasă, în care  
raportul om – Dumnezeu ocupă un loc deosebit, iar valoarea  axiologică este Legea – ca 
vector al moralitatăţii omului:,, Fiul înţelept păzeşte legea”(Prov. 28:7). Planul etic se 
sincronizează cu dimensiunea estetică: plecînd de la imaginea lucrurilor simple, a naturalului, 
Solomon transferă emoţia estetică în formele parabolei şi ale paralelismului, în comparaţii de 
un colorit viu, cu totul particular. Perfecta adaptare a ideii la expresia sentenţioasă, concisă 
(virtutea înseamnă împărtăşire din frumuseţe, din raţional şi lumină, din bucurie; păcatul este 
ipostază a urâtului) este o sursă a esteticii sapienţiale. Conceptul de virtute fundamentează 
ontologic existenţa (adevăr, bine, frumos, cinstirea lui Dumnezeu ), prima dintre virtuţi fiind 
înţelepciunea. Revelate prin persoana regelui înţelept, Proverbele cultivă toposul religios al 
"fricii de Dumnezeu", ca început al înţelepciunii omului. Departe de a fi o trăire iraţională, 
sentimentul de frică trebuie perceput ca o stare complexă la care concură respectul, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior



82 

 

devotamentul, ascultarea, supunerea, iubirea. Completată cu celelalte calităţi morale, 
smerenia, răbdarea, stăpânirea de sine, antropologia religioasă devine simbol al desăvârşirii 
umane. Un număr mare de proverbe din Pildele lui Solomon se referă  la virtutea familiei, la 
viaţa conjugală, formând un adevarat cod moral-social:,, Cine va afla o femeie vrednică?/ 
Fiindcă una ca aceasta e mai preţioasă decât nestematele”(Prov. 31:10). Pacea şi 
binecuvântarea familiei, armonia între soţi,  conduita fiului faţă de tatăl său reprezintă valorile 
axiologice din care poezia îşi extrage seva. Imaginea sublimată a femeii, fermecătoare prin 
frumuseţe şi virtuţi, femeia-icoană din poezia romantică europeană pare să fie tributară 
Proverbelor lui Solomon: "Femeia virtuoasa este o cununa pentru barbatul ei, iar femeia fara 
cinste este un cariu in oasele lui" (Prov.12: 4). 

Unele motive şi teme ale textelor sapienţiale sunt sensibil diferite în raport cu nivelul 
mistic. Psalmii, de pildă, abordează teme privind natura umană, paralela dintre omul 
credincios şi cel nelegiuit: ,,Fericit bărbatul carele n-a umblat în sfatul necredincioşilor/şi cu 
păcătoşii-n cale nu a stat/şi pe scaunul ucigaşilor n-a şezut;/ ci în legea 
Domnului…”(Ps.1:1). Limbajul acestui tip de literatură nu este atât de transparent pe cât 
pare la o primă lectură, şi nici nivelul figurilor retorice. Termenul ,,bărbat”din versetul dat  
are valoare generică, face deopotrivă referire la ,,femeie”, bărbatul şi femeia fiind parte din 
una şi aceeaşi natură umană (v. Sfântul Vasile cel Mare).Literatura sapienţială  formulează un 
corpus de imagini, de modele comportamentale, concepte existenţiale,  logic determinate,  
orientate dinspre Lege înspre cronotopul ce ar trebui să încorporeze această Lege. Este un 
cronotop al comunităţii religioase, care, în  spaţiul şi timpul relativ  al ,,trecerii” a contopit  
indiciile infinitului, într-un ansamblu inteligibil şi coerent. Regăsim inserţii ale timpului etern 
revelate în spaţiul determinat al istoriei, măsurat, sub manifestarea Legii:,, Zis-a Domnul 
către Mine: - Fiul Meu eşti Tu,/Eu astăzi te-am născut”(Ps. 2: 7). ,, Astăzi” înseamnă 
prezentul continuu. ,, Este vorba- nota Bartolomeu Anania- aşadar, de naşterea Fiului din 
Tatăl în eternitate (,, mai înainte de toţi vecii”), eternitatea în care nu poate exista nici trecut, 
nici viitor, de vreme ce tot ceea ce e veşnic e pururea în fiinţă.”  

În sens mistic, realitatea persoanei nu se identifică cu sufletul, nici cu trupul, ci cu 
ceva mult mai complex şi diferit de la o cultură la alta. Perspectiva însăşi de interpretare a 
antropologiei creştine diferă de la o versiune a Bibliei la alta. În ebraica biblică se folosea 
termenul,,basar” pentru a desemna trupul, al cărui sens era  ,,fragilitatea” fiinţei umane, 
,,inconsistenţa”, finitudinea”. Era utilizat apoi termenul ,,ruah”, ce desemna,, respiraţia”, un 
fel de ,,principiu vital”, care în sens mistic este numit ,, duh”. De aici se naşte echivocul cu 
folosirea termenului,, suflet”. Există în al treilea rând, o realitate proprie lui Dumnezeu şi 
omului, ,,neshamah”, adică ceea ce numim în sens larg ,, conştiinţă” sau capacitatea omului de 
a se cunoaşte pe sine şi de a se judeca: :,, Şi Domnul Dumnezeu l-a zidit pe om din ţărână 
luată din pământ, şi a suflat asupra lui suflare de viaţă şi s-a făcut omul întru suflet 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior



83 

 

viu”(Facerea 2:7) Din această perspectivă, omul este considerat  "taină", "minune" datorită 
faptului că între elementele care-l compun s-a stabilit un echilibru ontologic: ,,minunate sunt 
lucrurile Tale,/ şi sufletul meu le cunoaşte foarte./ Oasele mi le-ai făcut întru ascuns,/ ele ţie 
nu-ţi sunt ascunse, / şi nici fiinţa mea în străfundurile pământului;”(Ps. 138. 14-15)  In 
cultura greacă, modelul antropologic era diferit: elementele din care era constituit omul erau 
în tensiune şi sfârşeau prin a se separa. Iată ce scria Aristotel: ,,Se povesteşte că prizonierii 
tirenienilor sunt adesea supuşi torturii de a fi legati de vii de cadavre, cu faţa peste faţa 
acestora, cu membrele unite de ale acestora; în acelaşi fel, sufletul pare să fie lipit şi înlanţuit 
de membrele sensibile ale trupului" (Aristotel, Protrepticul). 

Sfânta Scriptură vorbeşte însă, despre două elemente constitutive ale naturii omenesti – 
trupul şi sufletul - atât în descrierea creaţiei (Fac, 1 si 2), cât şi în alte contexte: "Nu vă temeţi 
de cei ce ucid trupul, iar sufletul nu pot să-l ucidă; temeti-vă mai de grabă de acela care poate 
şi sufletul şi trupul să le piardă în gheenă" (Matei 10:28).Natura spirituală este numită uneori 
suflet, alteori duh sau spirit. Metafora eternităţii sufletului este,, viaţă”, ,,duh”( Mântuitorul 
spune în Ioan 10:15 că îşi pune viata (sufletul) pentru oile Sale, iar în Luca 23:46 că îşi dă 
duhul.) Suflet, spirit, duh sunt metafore biblice ale aceleaşi realităţi spirituale manifestate în 
fiinţă, anume principiul eternităţii, dihotomic în raport cu ,,trupul” - principiul material. 
Constituţia dihotomică a omului este actualizată şi prin implicaţiile morale ale termenilor 
suflet, duh sau spirit din textele pauline. Dependent de propria sa natură sau de mediu, omul 
nu se poate ridica la o viaţă spirituală superioară, rămânând om psihic.  

Pornind de la teza omului psihic, literatura sapienţială formulează Legi, modele în 
măsură să asaneze moral, să înnobileze comportamentul creştinului, prin intervenţia lui 
Dumnezeu, uneori. Sunt modele care evocă omul ideal şi lumea ideală din punct de vedere 
etic. O primă direcţie în acest sens ar fi ,,învăţăturile” privind modalităţile de autopropulsare a 
fiinţei din iraţional, legate de motivul alterităţii (al Divinităţii, al raţionalului, al acelui ,, Cu Totul 
Altul” din gândirea lui Rudolf Otto):,, Mâniaţi-vă, dar nu păcătuiţi;/deasupra paturilor 
voastre/ căiţivă de  cele ce-aţi grăit în inimile voastre./Jertfiţi jertfa dreptăţii şi nădăjduiţi în 
Domnul”(Ps. 4: 4). Psalmii realizează  distincţia între mânie – proprie naturii umane - şi  
patimă, prelungire şi amplificare a celei dintâi, devenită – în sens mistic, păcat. Caracteristica 
patimilor este iraţionalitatea. Totul pe lume este rational, spunea Sfântul Maxim 
Mărturisitorul, având temeiul într-o raţiune divină,  numai patima este iraţională. Patimile 
copleşesc voinţa până într-atât încât omul ajunge"stăpânit", "robit"de cel mai coborât nivel al 
naturii sale primitive. Sub imperiul patimii, centrul dinafara voinţei noastre  este mutat de la 
Dumnezeu la lume. De aici până la păcat, în sens biblic orice linie de demarcaţie devine de 
prisos. În vechea literatură patristică există opt tipuri de subjugare a voinţei şi tot atâtea 
conotaţii ale iraţionalului: mândria, lacomia, desfrânarea, iubirea de arginţi, mânia sau ura, 
întristarea, trândăvia, slava deşartă. Fie şi numai în treacăt, ne punem întrebarea câte dintre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior



84 

 

aceste toposuri religioase au rămas nevalorificate în literatura laică – în pictură, în roman, în 
poezia tragică, în comedie, sau în discursul liric, în aceste două milenii de cultură? 

Una din caracteristicile esenţiale ale gândirii mitico-religioase este confruntarea esenţei 
şi a aparenţei, credinţa în puterea cuvântului de a substitui lucrul numit şi de a institui o 
realitate. Textul Sfintei Scripturi conferă însă, Cuvântului sensul de Logos creator. De aici derivă 
un înteg complex al Cuvântului creator, manifestat în forme de o mare diversitate, la nivelul 
cronotopului comunităţii religioase:,, Cel ce-şi păzeşte gura, sufletul şi-l păzeşte;/ dar cel 
care-şi pripeşte buzele, frică-şi va aduce sieşi”(Prov.lui Sol.13:2). Una dintre aceste forme 
este interdicţia de a rosti Cuvintele cu vicleşug, considerate prielnice intruziunii păcatului 
(spiritelor malefic, în sens magic): ,,Pune, Doamne, strajă gurii mele/ şi uşă de îngrădire 
împrejurul buzelor mele./Să nu abaţi inima mea spre cuvinte de vicleşug/ ca să mă 
dezvinovăţesc cu dezvinovăţiri în păcate”(Ps. 140: 3-4). Aici se află diferenţa dintre literatura 
biblică şi textele mitico-simbolice, unde un tabu verbal presupune folosirea unui alt procedeu 
de nominaţie. În astfel de situaţii se recurge, de exemplu, la un eufemism- expresie sau nume 
de tip metaforic, având drept scop ,,îmbunarea”spititului sau neutralizarea lui. Pot fi folosite 
deicticele, de regulă, pronume. De exemplu, duhurile feminine ale văzduhului şi ale apelor la 
români se numesc Elele, Dânsele. De multe ori se caută un epitet encomiastic, menit să 
,,înfrumuseţeze”, să ,,înnobileze” şi, în consecinţă, să placă instanţei numenale. Ielele se mai 
numesc Frumoasele, Bunele, Sfintele, Milostivele. (cf.Ivan Evseev).Vestigii ale acestor conotaţii ale 
Cuvântului, chiar dacă apar într-un anumit fel mai estompate şi mai ,,obiectivate” 
descoperim nu numai în viaţa satului tradiţional românesc. Ele sunt omniprezente în orice 
revoluţie socială care este, de regulă, urmată de ,, revoluţii onomastice” afectând denumirile. 
În tradiţie magică, ,,daimonismul numelui”, despre care vorbeşte Constantin Noica, e 
prezent, de fapt, în orice act de nominaţie.  În toate aceste exemple vorbim despre forţa de 
persuasiune a cuvântului magic, venită dinspre om, prin emanaţie. ,,Cuvântul” biblic, revelat 
fiinţei  este purtător de virtuţi creatoare. Lecţia puterii cuvântului creator trebuie învăţată de 
către omul credincios, pentru a se clădi moral:,, Moartea şi viaţa sunt în puterea limbii”. 
Cuvântul consubstanţial gândului şi inimii - creator de faptă bună - iată idealul de 
înţelepciune – care poate răspunde şi intereselor vremelnice ale creştinului, nu doar celor 
metafizice. 

Iubirea aproapelui – aparţinând cronotopului social- este imanentă înţelepciunii textului 
sapienţial: "Poruncă nouă dau vouă : sa vă iubiţi unul pe altul. Precum v-am iubit Eu pe voi, 
aşa să vă iubiţi şi voi unul pe altul. După aceasta vor cunoaste toţi că sunteţi ucenicii Mei, de 
veţi avea dragoste între voi" (Ioan XIII, 34-35)/ ,,Fericit cel ce se gândeşte la sărac şi la 
sărman; /în ziua cea de-apoi, Domnul îl va izbăvi.”(Ps.40:1)”.Regăsim această Lege în Psalmi, 
în Pilde, în Corinteni. Departe de a avea un caracter static, pasiv, iubirea creştină solicită 
întreaga efuziune a inimii, materialzată în fapta bună: "Prin aceasta am cunoscut iubirea, că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior



85 

 

El şi-a pus sufletul său pentru noi ; şi sântem datori să ne punem sufletul pentru fraţi. Iar 
cine are bogăţia lumii şi se uită la fratele său, care este în nevoie, şi îşi închide inima faţă de el, 
cum rămîne acela în dragostea lui Dumnezeu ? Copiii mei, să nu iubim cu cuvântul, nici cu 
limba, ci cu fapta şi cu adevărul" (I Ioan III, 16-18). Iubirea, fapta bună, cuvântul creator, 
propensiunea spre raţional sunt legi prin care fiinţa îşi depăşeşte natura umană. Sunt atribute 
ce corespund nevoilor spirituale constitutive ale eului, prin care umanitatea  ar trebui să 
cunoască metamorfozele unei existenţe spirituale stabile.  

În pofida oricăror aparenţe, un fapt religios fiind unul inspirat, divin este în mod 
necesar condiţionat de  tot ce concură la dimensiunea divină, de la spaţiul epifaniei până la 
simboluri şi limbaj. Tema iubirii mistice este o temă a comuniunii divino-umane şi  presupune 
epifanii ale  divinului, reprezentări sau metafore antitetice diferite  (Mirele/Mireasa) de  sfera 
sapienţială a Sfintei Scripturi. Se bazează pe simbolul/ metafora mistică : Javhe este ,, mirele 
ce iese din cămara Sa” (Psalmul 18.5.). Însemnele ,, puterii divine” ale Creatorului pot fi 
regăsite în nenumărate capitole din Vechiul Testament şi sunt legate de simbolismul focului 
mistic: Tunetul este glasul lui Jave, iar fulgerul este  focul  lui. În Ieşirea, Domnul lui Israel îşi 
anunţă prezenţa pentru a încredinţa legile sale lui Moise, tot prin reprezentări ignice: ,,Şi a 
fost că-n ziua a treia, încă de dimineaţă, tunete s-au făcut pe muntele Sinai, şi fulgere şi un 
nor înnegurat şi sunet puternic de trâmbiţă; şi tot poporul din tabără a fost cuprins de 
spaimă;…Iar muntele Sinai fumega tot, că pe el Se pogorâse Dumnezeu în foc”(19. 16.). Jave 
,, în soare Şi-a pus locaşul Său”( Psalmul 18.5.) De aceeaşi revelaţie a focului sunt legate şi  
epifaniile lui Jahve din Cîntarea Cântărilor. Iată un exemplu: ,, - Cine-i acel ce din pustiu se-
nalţă/ ca o coloană fumegândă,/ amestec viu de smirnă şi tămâie/ din arta făcătorilor de 
mir? (Cap. 3.6.); ,, De aur lămurit îi este capul”(Cap. 5. 11.).În virtutea aceleaşi revelaţii a 
misterului iubirii divine, a simbiozei divino-umane, simbolismul este transferat şi asupra 
Sulamitei:,,i-s aripile aripi ca de foc,/ cărbuni aprinşi sunt flăcările ei”(Cap.8.6.). Hierofaniile 
cereşti ale lui Jahve au reprezentat de timpuriu în istoria evreilor, ,,nucleul” experienţelor 
religioase şi au permis revelaţiile ulterioare. Epifaniile  jahviste din Cântarea Cântărilor grupate 
în jurul metaforei fundamentale a focului continuă, în fapt, tradiţia Vechiului Testament. Iată 
doar câteva exemple, drept comparaţie:,,rugul arzător din episodul lui Moise”, ,,coloana de 
foc şi norii” (Eliade 1992: 103) care îi conduc pe evrei prin deşert. Alianţa  dintre Jahve şi 
descendenţii lui Noe îşi găseşte fericită epifanie  în imaginea  curcubeului:,,Pun curcubeul 
meu în nori ca să fie semn al legământului dintre mine şi pământ”(Facerea 9. 13).Dacă 
,,puterea”lui Dumnezeu nu cunoaşte limite, nici ,,libertatea lui nu cunoaşte limite ”…iar 
libertatea absolută a Domnului este revelaţia cea mai evidentă a transcendenţei sale…”- 
socotea Mircea Eliade (Eliade 1992: 102).  

Poemul Cântarea Cântărilor este axat pe legea deplinei comuniuni dintre Creator şi 
creaţia Sa, al cărei singur mobil este iubirea. În acest cosmos, Mireasa (alegoric, Creaţia, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior



86 

 

poporul ales al lui Jahve ) nu poate fi străină de Creatorul divin. Nu este o replică 
multiplicată după voie, a unei imagini arhetipale, într-o operă seculară. Este însăşi imaginea 
vie, revelaţia iubirii mistice faţă de Creator. Regatul lui Jahve este patria ei dintâi, în care nu 
există conştiinţa păcatului. Iată ce scria B. V. Anania:,,… în Cântarea Cântărilor nu există nici 
cea mai mică înclinare spre infidelitate; e ca şi cum perechea îndrăgostiţilor ar trăi starea 
paradisiacă, ideală, de dinainte de păcat; iubita, tocmai dimpotrivă, doreşte să evite orice 
prilej de posibilă alunecare: ,, Tu, cel iubit al sufletului meu,/o, spune-mi tu/în ce păşuni îmi 
eşti cu turma/ şi unde-i faci odihna de amiază?/De ce-aş fi eu cătându - te-n neştire/pe lângă 
mieii prietenilor tăi?(Cap.1.6.) La rândul său, Iubitul îşi adoră Mireasa în desăvârşita ei 
puritate. Frumoasă eşti, iubito, pe de-a- ntregul / şi-n tine întinare nu se află (Cap. 4.7.).” 
(B.V. Anania 2001: 868). Spre deosebire de operele literare ale romanticilor, unde iubita 
trăieşte sentimentul unui exil într-un  spaţiu consacrat, Sulamita aparţine prin iubirea candidă, 
Mirelui ei, fără a reitera destinul celor exilaţi. În virtutea acestei comuniuni mistice - alegorie 
perfectă a legăturii dintre Hristos şi Biserica sa -  Dumnezeu nu putea fi proiectat într-o 
transcendenţă inaccesibilă şi în anonimatul unui portret impersonal, aşa cum se întâmplă în 
cosmologia modernă, derivată, secundară. Creatorul există ca manifestare, în tot şi în toate, 
este ,, energie”(Rudolf Otto). Nu era necesar să fie ,,numit”cu apelative care ar fi dăunat 
spiritului Bibliei înseşi – carte ce  musteşte de metafore, de simboluri şi de imagini alegorice, 
create în nenumărate cazuri analogic pe o ordine a naturalului: Păstorul,  Turma Sa, Mielul, 
Via etc. O bună parte dintre acestea le regăsim în poezia Cântării Cântărilor. Ne vom referi la 
simbolismul religios al Păstorului şi al Turmei Sale. A păstori în Evanghelii înseamnă a călăuzi 
masa discipolilor pe calea adevărului şi a mântuirii. Nuanţa esenţială este că şi în cazul în care 
nu este personalizat prin apelativele biblice consacrate, Păstorul  este ipostază a Creatorului, 
este Ordinea divină, Cauza. Dumnezeu este păstorul lui Israel:,,Domnul mă paşte şi nimic 
nu-mi va lipsi (…) El m-a călăuzit pe cărările dreptăţii”(Psalmul 22.1-3); ,,Ca un păstor Îşi va 
paşte turma/ şi cu braţul Său Îşi va aduna Mieii,/iar pe cele îngreunate le va linişti.”(Isaia 
40.11.); ,, Cel ce l-a risipit pe Israel, Acela îl va şi aduna/ şi-l va păzi precum păstorul 
turma.”(Ieremia 31.10).Prin simbolismul creştin al păstorului (în opoziţie cu ,, paznicii de 
noapte”), Cântarea Cântărilor este departe de orice echivoc, poemul inspirat, în care Puterea 
divină se prelungeşte alegoric în planul atât de grandios  al registrului trăirii mistice (,, El 
turma lui şi-o paşte printre crini” – a devenit un laitmotiv în acest sens), al extazului 
comuniunii divino-umane. Aceasta, în ciuda faptului că iudaismul a dezvoltat simbolistica 
păstorului şi în alte direcţii:,, - Iubitul meu / s-a pogorât întru grădina lui,/ acolo - ntre 
răzoare de miresme /să-şi pască turma şi s-adune crinii (În tradiţia biblică, crinul- sinonim al 
albului- este bivalent: simbol al purităţii cereşti, al fecioriei, şi simbol al alegerii).Păstorul 
simbolizează veghea, este treaz şi vede:,, el stă acolo, iată-l,/ în spatele despărţiturii 
noastre..”(Cap. 2.9.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior



87 

 

Cântarea Cântărilor este un poem axat pe o ,,topografie” divină, racordată la un tipar 
cosmologic concentric. Este un spaţiu  sferic, inteligibil prin elanul mistic, operă a 
Creatorului divin. Imperativul creaţiei fiind perfecţiunea, spaţiul divin poartă însemnele 
perfecţiunii prin metafora cercului, a sferei - figura perfectă,,şi cea mai deplin asemănătoare 
sieşi”(Platon). Este un  evident Centru al lumii, organizat până în cele mai mici detalii  pe 
două simboluri - grădina şi muntele: grădina iubitului este ,,între răzoare de miresme”, El,, 
stă pe margini de rotund”, ,,în mijlocul grădinii”; este ,, pui de cerb” şi aparţine,, munţilor 
rotunzi” :,, Tu, care şezi în mijlocul grădinii/când glasul tău prietenii-l ascultă,/tu, fă-mă să-l 
aud şi eu”(Cap. 8. 13). Nu numai prin tiparul concentric spaţiul poartă însemnele divinului, ci 
şi prin ,,geografia” mistică a elementelor (păşunile, izvoarele, râurile de argint).Ne vom opri 
mai întâi la simbolismul grădinii - ,,cea mai frumoasă preamărire a grădinii”din câte s-au scris 
- nota Chevalier . Acelaşi autor observa că Raiul pământesc din Facerea ,,era o grădină pe care 
Adam o cultiva”( Chevalier; Gheerbrant II 1995: 107).Predominanţa regnului vegetal în  
Cântarea Cântărilor nu este străină de imagologia Grădinii Raiului din Facerea. O depăşeşte 
însă, prin sentimentul beatitudinii mistice, realizat sinestezic, la nivelul primei semnificaţii, a 
Grădinii – Centru arhetipal: ,,..şi florile se-arată pe pământ/ şi-i vremea de plivit/ şi-auzi cum 
turtureaua gângureşte/ jos, în livada noastră;/smochinul odrăsleşte muguri vii,/ dau florile în 
floare şi-n mireasmă”(Cap. 2. 12-13); ,, Odraslele ţi-s ca un rai de rodii/ cu rod de muguri, 
nard şi chiparos,/ cu narduri şi şofran,/ cu trestie-n balsam, cu scorţişoară,/ cu-aromele 
lemnoase din Liban, /cu smirnă şi aloe,/ cu tot ce-i mai subţire-ntre miresme”.Viaţa şi 
bogăţia, plenitudinea sunt singurele ei legi. Succesiunea anotimpurilor se realizează în forme 
ordonate. Timpul comuniunii aparţine alegoric, unei ere ciclice, până în cele mai intime 
detalii şi tocmai prin aceasta, eterne: ,, Că, iată, iarna a trecut/ şi ploile s-au dus, au încetat”; ,, 
`Nainte de-a se face dimineaţă”. Grădina din Cântarea Cântărilor este, într-o altă ordine de idei 
- alegoria sinelui- în ipostaza Sufletului - Grădină,  mai ales că îşi asociază mistica izvorului, :,, 
Grădină zăvorâtă-mi este/  ea, sora mea, mireasa mea,/grădină zăvorâtă, izvor 
pecetluit”.(Cap. 4. 12). Întregul poem este din acest punct de vedere expresia figurată a unei 
evoluţii psihice destul de complexe, până la desăvârşirea comuniunii mistice – eliberate de 
orice anxietate. Este relaţia lăuntrică şi ritualică cu divinul. De simbolismul muntelui (o altă 
proiecţie a Centrului, dar şi o Axă a lumii) sunt legate nenumăratele scene de teofanie sau de 
viziuni produse pe munţi, din religia iudaică. În Cântarea Cântărilor muntele se înscrie în 
simbolismul transcendenţei. Este spaţiul celor privilegiaţi, sălaş al Tatălui Divin: Moise a 
primit Tablele Legii pe vârful muntelui Sinai, Ilie aduce ploaia după ce se roagă pe vârful 
Carmelului; Dumnezeu i se arată pe muntele Horeb. În Noul Testament, schimbarea la faţă a 
lui Iisus a avut loc pe un munte înalt, Înălţarea s-a produs de pe muntele Măslinilor. În 
literatura laică, Dante plasează paradisul terestru pe vârful muntelui Purgatoriului. Mireasa 
din Cântarea Cântărilor este sfătuită să urmeze, în călătoria simbolică spre Mirele ei numai 
calea piscurilor înalte: ,,O, vino, vino din Liban, mireasă,/ o, vino din Liban! / Venind, vei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior



88 

 

trece culmile Amanei, /Senirul şi Hermonul peste piscuri/ de-acolo unde leii-şi au culcuşuri/ 
şi munţii sunt bârlog de leoparzi.”(Cap.4.8). Piscul devine simbol al securităţii iubitei, în acest 
context, iar cazul nu este singular în Vechiul Testament (în Psalmul 29 citim : ,, dat-ai 
frumuseţii mele putere”, literal: ,,întărit-ai muntele meu”). De natură spirituală, ascensiunea 
pare mai degrabă un zbor rectiliniu deasupra lumii, iar faptul a fost explicat de B. Anania: ,, 
În ascensiunea sa spre Dumnezeu inima curată a părăsit ţinuturile sălbatice ale patimilor(ale 
,,leilor” şi ,,leoparzilor”),îndreptându-se irezistibil către Mirele Care o cheamă”(Anania 2001: 
877) Ambientul are aceleaşi conotaţii mistice :,, Ni-i aşternutul umbră şi răcoare; /în casa 
noastră grinzile-s de cedru/ şi podu-n căpriori de chiparos”. Oricât de mult s-ar insista pe 
caracterul de epitalam, de scriere profană a Cântării Cântărilor, geografia spaţiului sacru 
ilustrează alegorismul iudaic şi creştin al operei. Lanţul simbolic sacru  Dumnezeu – munte – 
piscuri– grădină - Centrul lumii reiese în toată frumuseţea din acest poem, fiind similar 
multor imagini pe care le regăsim în Psalmi. Iată câteva versete semnificative: ,,El vine, iată-l, 
peste munţi sărind,/ el peste dealuri saltă./ Iubitul meu …./un pui de cerb pe muntele 
Betel.”  

  Poezia religioasă a secolului XX este considerată adesea o formă de literatură 
sapienţială, prin faptul că este intrinsic determinată de o religie instituţionalizată. Indiferent 
de forma acestei religii, înţelepciunea este ocurentă atitudinii fiinţei de a crede în forţele 
supranaturale şi de-a le adora, de a respecta ritualurile, simbolurile şi manifestările 
exterioare.Comprehensiunea misterului este un alt mod de manifestare a înţelepciunii, şi nu 
trebuie confundată gnoseologic, cu trăirea acestuia. O criză de poezie religioasă se află în 
consonanţă cu o religie, nu neaparat cu o criză mistică, de comuniune divino-umană, trăită în 
profunzimea ei. Ceea ce conferă valoare literaturii sapienţiale este în al patrulea rând, 
constanta estetică. Fiinţa nu poate ajunge la o anumită elevaţie spirituală prin forme mimate 
de cultură(:,,Abyssus abyssum invocat” Ps. 41:9 ), datorită înclinaţiei aprioric dobândite a 
spiritului nostru de a renaşte sub imperiul autenticităţii.Textul care ocultează învăţătura înaltă 
consonantă cu nivelului retorico-stilistic  nu va putea ajunge la împlinirea umanului pe care 
orientarea sapienţială o revendică. 

 

BIBLIOGRAFIA 

 ANANIA 2001: Bartolomeu Valeriu ANANIA, Biblia sau Sfânta Scriptură, tipărită cu 
binecuvântarea şi prefaţa Prea Fericitului Părinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe 
Române, Bucuresti, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române 

AVILA 1964: Sf. Tereza de Avila, Pensees sur l’amour de Dieu, Oeuvres completes, 
Bibliothéque européenne, Paris: Desclée de Brouwer 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior



89 

 

BERDIAEV 1993: M. BERDIAEV, Adevăr şi revelaţie, trad. de Ilie Gyurcsik, Ed. De Vest, 
Timişoara 

BLAGA 1994: Lucian BLAGA, Curs de filosofia religiei, Froude, Alba Iulia 

ELIADE 1994: Mircea ELIADE, Imagini şi simboluri. Eseu despre simbolismul magico-
religios. Prefaţă de Georges Dumezil. Traducere de Alexandra Beldescu, Bucureşti, Ed. 
Humanitas 

EVSEEV 2007: Ivan EVSEEV, Enciclopedia simbolurilor religioase şi arhetipurilor 
culturale, Timişoara, Editura Învierea  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:30:15 UTC)
BDD-A3018 © 2009 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

