
61 

 

CĂLĂTORIA ALEGORICĂ ŞI ALEGORISTUL 
O hermeneutică a discursului postmodern cărtărescian 

 
 
 

Luminiţa CHIOREAN 
 

Abstract  

The real journey is a journey in the company of the Other, or of the Other’s culture. The more numerous the 
communication possibilities are, the more we implode, meaning that we accumulate more energy inside of us. The more 
“worldwide” our communication is, the more hermetic, the more tribal, the more solipsist our epicenter becomes – a 
sign of our identity salvation in relation with the otherness (Baudrillard; Guillaume).   

The Encyclopedia of  Dragons, by Mircea Cărtărescu, is a parody that is relevant to the theme of the journey and 
to a certain type of traveler: the allegorist (Todorov). The principle of the epic construction consists in building the 
simulacrum of a virtual world. The escape from the outside of the Real here in the Other World is possible through a 
distortion of space, which makes ‘the remote’ space perceivable as ‘the near’. 

The allegoric journey is meant to help the traveler get as far as possible. The allegorist sees the foreigner and 
the foreign places as critical metaphors. He travels metaphorically. He travels only when relating himself to his own 
culture. He uses the Other Land” (Celălalt Tărâm) and the hypostases of the Mioritic Dragon (Zmeul mioritic) as 
allegories to position him a considerable distance away from his own territory. In communication, the allegorist remains 
centered in his own culture. 

 
 
Keywords: postmodernism, allegory, otherness, mythology, story 
 
 

0. Introducere : orientalism vs occidentalism 

În „Balcanismul literar românesc”(2002), Mircea Muthu opina că teoria 
europocentrismului (mai exact, occidentalocentrismul n.a.) deţine supremaţia în detrimentul 
celor oriental-occidentale de filosofie şi morfologie culturală. Dar nu trebuie uitat un aspect: 
fiind realităţi dihotomice, occidentalocentrismul nu s-ar putea defini în absenţa 
orientalismului. Prin paradigma bipolarităţii antinomice a definirii Orientului şi Occidentului, 
inventariem, la nivelul surselor livreşti consemnate în timp şi spaţiu european, un tabel 
sinoptic al dihotomiilor particularizante în descrierea celor două lumi:  

    Orient      Occident 
apolinicul      vs   fausticul 
finitul                        vs                     infinitul (Spengler) 
„ştiinţa sacră”    vs   „ştiinţa profană” (Guénon) 
spirit autocratic /    vs  spirit democratic / 
/ cârmuire despotică               /individualism politic apusean (Iorga) 
„orbis christianus”   vs  „orbis romasnus” 
„mai contemplativ”   vs   „mai practic”  (Bulgakov) 
cultură eleată        cultură heracleitică (Dumitriu) 
„ca resemnare”   -vs  „ca zbuciumare” (Velimirovič) 
„eternul”    -vs  „istoricul” (Noica) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



62 

 

Din grila lectorială propusă, notăm că fiinţa istorică manifestată ca „om deplin al 
culturii” din spaţiul danubiano-pontic oscilează între „a fi dominat de experienţă” din 
credinţa orientală şi „a domina experienţa”, tendinţă occidentală.  

Printr-o linie imaginară conclusivă putem reprezenta complementaritatea celor două 
lumi; dihotomia nu e altceva decât principiul fuzionării antinomiilor. Cultura orientală se 
fundamentează pe adevăruri eterne - cultură eleată, iar cea occidentală, pe interpretarea 
acestei panta rhei înspre „îndiguirea” adevărurilor şi aşezarea lor în tipare matriciale, în modele 
culturale (Noica, 1993). Dihotomia se instituie ca expresie a unităţii întregului. Mai mult: la 
confluenţa acestor lumi, subzistă arhetipurile culturii noastre mistuind mitologemele comune 
acestora. Cert este că Orientul a constituit permanent o provocare pentru Occident.  

În contextul civilizaţiei contemporane, când Occidentul tinde să devină arhetipul lumii 
libere, deasupra lui continuă să planeze simbolismul Orientului, încă prezent în mentalitatea şi 
memoria colectivă, a locului disoluţiei persoanei, al exacerbării valorilor materiale în dauna 
celor spirituale.  

Insistând pe principiul coabitării lumilor, Anton Dimitriu (1987:174) aprecia că „ 
marea descoperire a Occidentului este umanitatea”, pe când cea „a Orientului este Omul.” 
Expresia filosofului poate fi redată printr-o intersectare dintre orizontala expansiunii  
generoase, ilimitate a ceea ce numim umanitate în diacronie, ca istorie, ca eveniment, cu 
verticala intensivă, a concentrării asupra fabulaţiei despre om, un studiu sincronic. În punctul zero 
al acestor coordonate spaţio-temporale se află „fiinţa (noastră) istorică”(Blaga, 1997). 

Cât despre autenticitatea acestei călătorii, aparent, invers făcute, dinspre punerea, 
aşezarea şi definitivarea lumilor spre fiinţarea lor, spre origini, nu-i un accident că se petrece 
în spaţiul culturii române. În semne indiciale, cuvânt, imagine plastică, gestică şi semnale 
ritualice, memoria colectivă păstrează componenta oriental-occidentală a fiinţei noastre 
etnice: „Noi, ne aflăm realmente la mijloc, între două culturi, Orientul şi Occidentul, noi 
putem înălţa un fel de pod, putem înlesni comunicarea valorilor din Occident şi Orient şi 
viceversa. Şi asta nu numai că suntem unde suntem – în Orient şi totuşi în Occident – dar 
pentru că suntem una din puţinele culturi europene care am păstrat totuşi vii anumite izvoare 
ale culturii populare şi deci arhaice.”(Eliade, 1978: 74)   

1. Călătorie alegorică. Model zmeologic 

La nivelul discursului literar, izotopiile generate de metafore, metonimii şi paradoxuri 
(de)scriu paradigma alegorică existenţială a conştiinţei artistice, proiecţie noologică a 
spiritului postmodern relevant pentru topofilia culturii căreia îi aparţin scriitorul şi cartea. 
Este şi cazul cărţii Enciclopedia zmeilor (2002) a lui Mircea Cărtărescu, text-suport al teoriei 
noastre despre călătoria în spaţiul culturilor universale având ca punct de plecare o cultură 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



63 

 

minoră, pe care nu o poţi abandona. Cultura-sursă (de origine, fie ea şi minoră) nodul 
gordian în cunoaştere: receptarea lumilor se face prin prisma culturii al cărei spirit îl 
reprezinţi. Iar pentru a călători nestingherit în spaţii şi timp, autorul schimbă măştile 
antropomorfe ale daimonului, optând pentru zmeu, simbolul arhetipal pentru Occident şi 
Orient. Astfel, zmeul devine mobilul călătoriei alegorice dinspre Celălalt Tărâm (al Apusului) de 
unde se face plecarea, spre Lumină, origini (spre Est).  

Iată pentru ce, în opinia noastră, prin modelul zmeologic ca prelungire mitică în toate 
culturile populare tradiţionale, Mircea Cărtărescu angajează un model al alterităţii ce locuieşte 
geografia dintre Occident şi Orient, dinspre apus (moarte) spre răsărit (viaţă), în sensul 
resurecţiei mitologemului „om”- parcursul fiind dat de măştile alegorice ale zmeilor ce 
surprind „umanitatea” din om cu adevărurile ei, în plenitudinea manifestărilor umane mai 
mult sau mai puţin recunoscute – căci zmeii sunt  antropodaimoni. 

În credinţa populară românească, zmeul e ultima etapă a evoluţiei şarpelui. E o 
evoluţie spre „umanizare” a zmeului raportată la transformările care s-au produs  în 
concepţiile oamenilor referitoare la întruchipările sufletelor morţilor. La început, strămoşii 
mitici aveau înfăţişări zoomorfe, iar mai apoi, înfăţişările s-au antropomorfizat. Apartenenţa 
zmeilor la categoria „strămoşilor” reiese din calitatea de „donatori” mitici: adică se pot 
îndrăgosti de fata unui împărat şi s-o ceară de soţie. Pot îndeplini orice dorinţă a celui care 
intră în posesia oglinzii.  

Demonologia constituie varianta mitică prezentă la toate etniile prin al cărei 
antropomorfism (1) prezent în gândirea arhaică sunt atribuite însuşiri umane unor obiecte sau 
procese din natură, unor fiinţe imaginare. Ca exemplar al perfecţiunii modelului antropomorf 
şi al omniprezenţei în spaţiul dintre cele două lumi nu este altul decât protagonistul din 
folclorul românilor: zmeul    

Complex de credinţe despre spirite necurate, acutizant malefice, uneori ambivalente, ce 
aparţin Celuilalt Tărâm, atribuit Occidentului, demonologia este interpretarea primară a 
mitologiei. Aflată în raporturi „familiare” cu omul, lumea de dincolo e un depozitar de duhuri 
sau spirite, demoni, strigoi, moroi, ursitoare, zburători, zmei, dragoni etc.  

2. Demonologia – sursă a lumii arhaice 

Pentru a înţelege rostul unei culturi minore ca a noastră raportată la nivelul 
morfologiei culturilor europene (europocentrism), vom adăuga tabloului sinoptic relevant 
pentru raportul Orient – Occident informaţii venite şi dinspre demonologie(Evseev, 1978) – 
reţinând că demonologia, magia şi mitologia constituie sursa emblematică pentru cultura oricărei etnii.  
Este şi un mod de abordare a textului cărtărescian. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



64 

 

În interpretare demonologică, Orientul constă în spiritul unei gândiri mitico-
simbolice ancestrale: ex oriente lux evocă episodul biblic al naşterii lui Iisus şi al sosirii celor 
trei magi; este locul răsăritului de soare, simbol al luminii, al resurecţiei şi al speranţei. 
Orientul desemnează aurora şi posedă sensul de obârşie, de trezire, de iluminare spirituală şi 
revelaţie mistică. Aşa se explică de ce Islamul însemna „o noţiune pur religioasă”, deseori 
fanatică, faţă de Europa – noţiune geopolitică. 

Într-o prezentare antinomică, Occidentul (Evseev, 1978) semnifică apusul de soare, 
spaţiu asociat cu tărâmul morţii - un drum spre vest, o călătorie spre soare-apune [Blaga, 
1997]. Vestul e „locul feminin al misterului, al coborârii şi cupei, al regimului nocturn care e 
eufemizarea beznelor”(Durand, 2000). Păzitorii Apusului sunt divinităţile morţii şi ale 
distrugerii. De aici, apusul e infernul şi tărâmul morţilor. Occidentul corespunde serii şi 
nopţii, iar în simbolistica anotimpurilor e asociat cu toamna. Ca aspecte pozitive reţinem că 
apusul e locul depozitării şi al refacerii energiilor, sediul puterii întruchipate de „mana” 
strămoşilor. Lumina ce se naşte la Răsărit (ex oriente lux) este întotdeauna preparată, 
revigorată în Apus (2). Prin urmare, în grila lectorială de mai sus, adăugăm notaţia:  

 

Orient       Occident 
Ex oriente lux / diurnul   -  nocturnul / „mana” strămoşilor 
Tărâm Originar : obârşie, sosirea  - Celălalt Tărâm - plecarea 
iluminare spirituală    -   luminare prin raţiune 
revelaţie mistică     - spirit lucid 
 
 

Se poate bine observa traseul iniţiatic urmat în Enciclopedia zmeilor : dinspre Occident 
spre Orient, odată ce cronotopul propus este cel al regimului nocturn ce stăpâneşte Celălalt 
Tărâm, iar condiţia de „poet” sau „puah” – „amărâţii care împing stelele cu bărbia”, visătorii, 
romanticii - cade în dizgraţia autenticului personaj zmeiesc!  

Prin această carte, Mircea Cărtărescu ne oferă o cercetare complexă, ca istorie şi 
eveniment despre alteritatea universală a dihotomiei om - umanitate, invers acţionânde: 
dinspre UMANITATE spre OM. Aici orizontalitatea geofizică a lumii zmeieşti – răspândirea 
zmeilor în timp şi spaţiu, în folclorul popoarelor euroasiatice, de la celţi până în China (3) – 
se intersectează cu verticalitatea secţiunilor conţinând informaţia utilă cunoaşterii acestui 
daimon al fertilităţii – parte a conştiinţei activate pe traseul existenţial (destin), o alegorie a 
călătoriei spre începuturi, spre izvoare - un mers invers, într-o retrospectivă a destinului.  

Prin paralelismul sintactic, Cărtărescu construieşte pe verticală, o lume a subteranului 
descrisă prin raportare la lumea terestră. Underground-ul preferat gestionează Celălalt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



65 

 

Tărâm: o lume barocă - pilon al celor şapte minuni, culminaţie a spiritului creator de minuni: 
„Şapte sunt minuni, şi şapte sunt planeţi, se zice-n ceruri, / Şapte centre de putere înşirate, 
giuvaeruri, / Pe coloana vertebrală luminând curcubean. /Şapte sunt cetăţi în vastul teritoriu 
subteran. / Iar din cele şapte una străluceşte între toate /[...] Este Quatr’a cea săpată în 
porfirul cel mai dur. /Şapte ziduri uriaşe îi dau roată împrejur.” Quatr’a este replica parodiată 
a „Călătoriei spre centrul Pământului” de Jules Verne. 

Quatr’a sau Celălalt Tărâm se fundamentează pe existenţe fabuloase relaţionate cu 
lumea de dincoace. Scenariile folclorice, inserţii ale discursului paremiologic (ghicitoare,  
proverb, descântec, făcătură, blestem), sunt detaliate şi amplificate printr-un narativ ritualic, 
surprins schematic chiar în strategia aplicantă a medicinei practice. Narativul daimonic este 
rodul mentalităţilor antropomorfe, fantezii exprimate prin superstiţii şi credinţe raportate la 
evenimentele influente din viaţă sau natură.  

3. Dinspre naratologia parodică(ului) 

Un aspect al genului parodic evident pentru textul cărtărescian este reperat 
paratextual - coperta a patra reproduce teme parodiate din mass-media românească („Ziarul 
de duminică”, „Curierul de ambe sexe” etc.): „Ilustrată din abundenţă cu desene după natură 
ieşite din pana inspirată a lui Tudor Banuş, Enciclopedia zmeilor de Mircea Cărtărescu 
(controversatul autor al anilor ’80) aduce pentru prima dată la lumină o lume întreagă ce 
părea pierdută pentru totdeauna.”  

Interesantă este tehnica hipertextualităţii, prin care relaţia de derivare sau imitare 
uneşte unu hipotext A – texte de literatură sau din mass-media-, un text anterior, de un 
hipertext B, textul parodic cărtărescian. Este cazul imitaţiei, pastişei şi al parodiei, ca forme 
intertextuale prezente în discursul postmodern. „Discursuri de entuziasm imaginativ, în 
limita concretului, [textele epice cărtăresciene] folosesc ironia şi autorironia, parodia şi pastişa 
nu ca pe elemente deconstructive, ci ca pe un contrapunct dialectic al suflului acumulativ. (s.n.)” 
(Cistelecan, 2000:161). Hipertextualitatea complică narativul sau expozitivul, descrierea prin 
construcţia labirintică ce-şi propune ca mesaj cunoaşterea altor orizonturi prin proiectarea 
unui lumi fantasy . E o mitologie aluzivă la rase şi la lumi criptice, aduse din underground 
prin tehnici ale ludicului – formule, cut-up-uri din literatura populară sau cultă, aluzie, 
transparenţă şi indicibil, constructe iluzorii şi categorii estetice ale insolitarului: grotesc, 
burlesc, parodic, umor negru.  

Insolitarea (4), ambiguitatea, intertextualitatea, ca mecanisme ale generării procesului 
izotopic, simultan dinamice la nivelul configurării tropice, cu rol important în producerea de 
sens în metadiscurs. Optând pentru aceste procedee, nu trebuie să ignorăm deviaţia şi 
comprimarea sensului, mecanisme specifice limbajului secund (poetic). Imaginarul lingvistic 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



66 

 

eterogen umple labirintul epic, participând la imaginarul bizar al lumilor fantasy – locuite de 
rase şi creaturi care, deşi diferite de om, au din umanitatea acestuia, sunt investite cu virtuţi şi 
defecte umane. 

Pe lângă insolitar, din depozitarul metalogismelor folosite de autor, nu putea lipsi 
alegoria. Prin poziţionarea la frontiera dintre realitate şi ficţiune, prin disponibilităţi alegorice, 
literatura este cea mai în drept să vehiculeze un prototip din perspectiva căruia să fie posibilă 
a se petrece istoria umanităţii şi a omului, odată ce funcţionează solipsismul: „Alegoria [...] are 
menirea să comunice o imagine stilizată excesiv a condiţiei umane în ipostazele ei cele mai 
ontologic hotărâtoare”(Călin, 1969: 8). Într-adevăr, la nivelul textului literar se validează 
sensul ontic, destinaţia fiind reaşezarea în conştiinţă a valorilor umane.  

Mai mult, în odiseea umanităţii (şi mai puţin a omului), discursul postmodern adaugă 
imaginare paradoxiste, încărcate cu imaginar baroc. Paradoxul (Chiorean, 2007) propune 
mecanismul activ în  coabitarea lumilor, în interferenţa şi separarea lor, în călătoria inter-
mundii, deoarece prin tehnica paradoxului au loc: „(a) suprapunerea a două niveluri, de 
obicei distincte, ale realităţii, ale limbajului, ale cunoaşterii, ale gândirii sau ale 
comportamentului.” (Marcus,1985:4;33) şi (b) obedienţa în aflarea punctelor comune. Se 
pare că paradoxul este materializarea lingvistică a replicii lui Paul Valéry: „Prends l’éloquence 
et tords lui le cou!” Paradoxul contrazice obişnuinţele senzoriale şi perceptive, sprijinindu-se 
pe o semantică a infinitului. Actualizează negativul şi absenţa, interogând profunzimi şi 
relevând duplicitatea psihismelor tenebroase, creând un fel de „întuneric vizibil”- conştiinţa 
nu este ceea ce este, ci ceea ce nu este (apud Sartre) – este soarta imaginarului Celuilalt 
Târâm de unde începe călătoria spre punctul comun al lumilor: Orient şi Occident.  

Literatura devine pista cea mai comodă în călătoria între şi dintre lumi spre 
exprimarea alterităţii ca „origine a unor singularităţi”(Baudrillard; Guillaume, 2002:9). 
Călătoria alegorică a lui Cărtărescu propune anonimatul absolut redat prin ruptura 
subiectului de sentimentul său, dislocarea sinelui de sine şi de contextul social ca un topos 
privat.  

4. Configurare poetică – izotopii, simboluri 

Mitologia zmeilor prezentă în folclorul românesc gestionează prototipuri ambigui. 
Carenţa caracterologică e suplinită din plin în textul cărtărescian de speciile de zmei 
prezentate împreună cu habitatul, anatomia, istoria, limba, obiceiurile, ocupaţiile şi armele, 
ştiinţa, economia şi artele lor, descriptori ce impun tehnica discursului enciclopedic – parodie 
eseistică.  

Astfel, după stabilirea punctului de referinţă, şi anume: paradoxala umanitate 
zmeiască, se stabileşte ca prim pretext UMANITATEA din perspectiva zmeului comun, cel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



67 

 

aflat la baza genealogiei zmeieşti universale. Pretextul este dezvoltat pe raţionamente 
corespunzătoare unui puzzle descriptiv-parodic: anatomie,  rase şi varietăţi, geografie, istorie, 
arme, ocupaţii şi unlete, economie, civilizaţie, limbă, limbă, ştiinţe şi literatură – o adevărată 
odisee în universul zmeiesc (sau zmeologie). 

Quatr’a, spaţiul originar al zmeilor, e un paralelogram şi „rasele de zmei” sunt risipite 
în patru colţuri ale lumii. Ca dispunere în plan e o quatr’a, dar „sistema lumii”, ce aparţine 
Animicştiutorului, semantica inversă în numirea Înţeleptului zmeiesc, prezintă „universul ca 
un fel de farfurioară ce se roteşte rapid, ţinută în echilibru pe vârful degetului Fiinţei 
supreme”(p. 81).  

Prin urmare, imaginea repetă cercul ca simbol al  omogenităţii, al perfecţiunii, mişcări 
imuabile şi eterne, fără de început şi sfârşit. În plan cosmic, simbolizează cerul, în opoziţie cu 
pătratul care este simbolul pământului – cerul fiind nostalgia după lumea dincolo de 
„ferestră” (cum ar spune un zmeu). Cercul este şi simbol al timpului, al veşnicei reînceperi, 
redate în plan iconografic prin imaginea şarpelui ouroboros. Cercul limitează un univers, dar 
mişcarea de rotaţie e infinită. Funcţiile apotropaice asociate inelului, cercelului, brâului – 
semne indiciale zmeieşti sunt arhetipuri ale cercului ocrotitor. 

Ca ultim raţionament al umanităţii, memoria colectivă vehiculează Arta şi literatura, ce 
devine pretext în dezbaterea unui virtual proces al „decameronului” zmeologic, prototipic 
pentru OM – sunt rostite, fireşte, zece poveşti, prin care neamul zmeiesc supravieţuieşte unei 
iminente apocalipse.  

4.1. Călătoria în „Univers” 

Între proiecţie şi supraimpresionare, Enciclopedia zmeilor conţine modelul parodic al 
unui „daimonion goethean: o putere magică, un duh pozitiv, al creaţiei, al productivităţii, al 
faptei”(Blaga, 1980: 289), şi nu al demonicului socratic, „geniu al restricţiei morale”. 

În credinţele populare, în primul rând, daimonii sau demonii sunt fiinţe divine sau 
semidivine, identificate cu spiritele strămoşilor, cu geniile tutelare. Daimonul formează o parte a 
conştiinţei, având facultatea de a dirija destinul. Într-un sens se apropie de demonicul ca fatalitate. 
Cel posedat de un demon era considerat protejat de zei pentru că avea „ingeniu”, adică 
inspiraţie. Demonii arhetipali ai răului şi morţii sunt spiriduşii, tricolicii, pricolicii, moroi, 
strigoii sau trolii, prezenţi şi acest text sub masca molohului.  

Din dicţionarului demonologic, de magie şi mitologie, este posibil ca scriitorul să fi 
preluat criteriile de clasificare a demonilor în prima parte a cărţii: Universul – ex. funcţia sau 
rolul ritualic; toposul locuit şi stăpânit; armele (buzdugan, măciucă); ipostaza sau înfăţişarea. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



68 

 

Prin urmare, surprinde construcţia personajului zmeiesc ca fuziune între zoodaimon şi 
anthropodaimon. 

Se ştie că zmeul e o specie a saurienilor fabuloşi din mitologia populară românească, 
unde se confundă adesea cu Şarpele, Balaurul şi Zburătorul. Fiinţe cu chip de om, însă mai 
mari şi mai puternici: au coadă, trupul solzos, umblă pe cai năzdrăvani şi sunt veşnic în luptă 
cu eroii de tipul lui Făt-Frumos. Arma de luptă este buzduganul sau măciuca, ceea ce denotă 
apartenenţa lor la categoria daimonilor fertilităţii. Trăiesc pe Tărâmul Celălalt, în palate 
strălucitoare, în care închid fete răpite cu prilejul incursiunilor în lumea oamenilor. Pot avea 
familii. Zmeoaicele, de regulă, sunt mamele zmeilor. Sunt de origine htoniană (Evseev, 1998: 
502) Au însuşiri uraniene şi pirice, apropiindu-se de balauri. În ipostaza pirică sunt adesea 
confundaţi cu Zburătorul.  

Ca simbol antropomorfic,  de zmeu nu putem face abstracţie în istoria umanităţii - 
este daimonul, elementul, liantul încărcat de meditaţie şi analogie dintre lumi. Modelul 
zmeologic propus de Cărtărescu cuprinde 12 specii: zmeul comun, strămoşul din Quatrţa, 
apoi zmeul zmeilor, zmeul sur de văgăună, zmeul cu colţi, câinele de zmeu, mum zmeilor, 
zmeul mioritic, Animicştiutorul, zmeul zmeelor, zmăul, încălţaţii, zmeul asiatic sau zombalul 
– specii cu corespondenţă în demonologia universală: dragon, balaur (5), şarpe (6), blajini, 
zburător sau dragobete (7), bazilisc, căţelul pământului (orbetele) (8) , zgripţorul, Muma-
Pădurii, zâne sau iele etc. 

Parodiacul redă un text comic despre o lume cinică, ironică, plină de umor, inocenţă, 
duioşie, chiar. Redăm câteva imagini: astfel, zmeii au un organ prinţesoreceptor, cu care 
detectează prezenţa prinţeselor, un organ voinicoreceptor ce îi ajută să iasă biruitori sau şi un 
organ cristalomandibular – asociat avariţiei de comori; că unii se înmulţesc prin înmugurire, 
că limbile aglutinante folosesc stropii de salivă pentru a marca diacritice care schimbă cu 
totul sensul cuvintelor, că frescele nu-i reprezintă, ci îi cuprind în poziţii de luptă chiar pe 
eroii învingători, ucişi şi aşezaţi pe pereţii peşterilor în poziţii specifice.  

Pe această foarte simplă schemă, scriitorul a abordat teme nu pentru un articol de 
întâmpinare, ci pentru eseuri, studii, cărţi. Prima parte a constat în adunarea şi consemnarea 
informaţiilor despre zmei şi habitatul lor înregistrează palierele lumii zmeilor, de la anatomie 
la arte şi literatură. Şi continuarea înşiruirii faptelor cuprinse în Enciclopedie nu se poate 
sustrage spectrului, onest în fascinaţie, al tautologiei. Iată, astfel, ceva despre literatura 
zmeilor: poeţii sînt numiţi în toate limbile aici puah, ceea ce literal înseamnă amărâţi care 
împing stelele cu bărbia, iar naşterea unui puah, provocată de uitarea formulei rituale de 
îndepărtare a răului, înseamnă pentru familie o mare catastrofă.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



69 

 

În fine, zmeii cultivă trei tipuri de cântece epice, Vissele, Zurbele şi Hrankahrankas, 
primele situându-se în zona academismului, ultimele, în aceea a pamfletului, Zurbele având 
atributele preţuite vizibil de autorul enciclopediei pentru exuberanţa barocă în desfăşurarea 
acţiunilor şi pentru emfaza discursului: „Aici sînt mult lăudate întorsăturile stilistice 
neaşteptate, uneori de-a dreptul paradoxale. Personaje mor şi învie pe pagina următoare, o 
cetate e cucerită de dragul unui epitet, un sclav o violează pe regină pentru ca poetul să-i 
poată descrie acesteia mărimea ugerelor. Totuşi, printre multe ficţiuni, răzbat în zurbe şi date 
istorice neaşteptat de precise”. În fine, nu-i prea stă la inimă acestui autor poezia aşa-zis 
lirică, proiectată vizibil în visceralitate ce „nu constă atât în cuvinte, cât în atitudini 
corporale” 

4.2. „Decameronul zmeosofic” : Visse, Zurbe şi Hrankahrankas 

  „[...] De câţiva ani buni, literatura [română n.n.] pare să-şi fi redescoperit gustul 
pentru trecutul ei, [...] pe care ultima sută de ani i-o ascunsese. [...] postmodernismul nu 
poate fi înţeles fără această modă retro, fără dorinţa de a scoate din muzeu genuri, specii şi 
procedee literare uitate.”(Manolescu, 2001) Şi într-adevăr, prin ludic şi parodic sentimental, 
Mircea Cărtărescu recuperează farmecul tehnicilor poetice anacronice, manifestând 
disponibilităţi pentru stiluri şi registre poetice diferite. 

Limbajul zmeiesc este o travestire textuală inocent regizată ca un spectacol al lumilor 
în care trăim. E un simulacru de comunicare ce dezvoltă dimensiunea metatextuală a cărţii, 
un simulacru ce premerge unei maieutici a adevărurilor balansând între ipotetic, ficţiune şi 
real ca principii de optimizare a literarităţii – căci alegoria (metalogism dominant alături de 
paradox) antrenează reţelele lingvistice într-o configurare poetică a literaturii: e un paratext 
savant, persuasiv mânuit în motivarea prezenţelor zmeieşti, al cărui pretext şi mesaj totodată 
e Literatura! Mai mult: pariul scriitorului cu sine şi cu cititorul constă în găsirea alterităţii 
originare prin identitatea lumii cu textul.  

Altfel spus: rostirea singulară iresponsabilă, eliberată de coduri etice, oscilează între 
minciună şi adevăr, între mit şi realitate. Disimularea scontează pe efectul simulării pure care 
duce la înregistrarea unei noi lumi în care vocea auctorială se preface a fi un Altul.  

Temele epice sunt abordate donquijotic. Iubire şi poezie, literatură, chiar călătorie sunt teme 
puse sub semnul demitizărilor în aceeaşi măsură în care angajează parodiere „metafizică” 
proprie: romantică, pamfletară sau barocă. 

4.2.1. Iubire şi poezie – parodie romantică 

Iubirea nu e tratată ca un subiect simptomal (simptomatic), ci se impune ca o metodă: 
este un limbaj poetic primar „pooh-pooh” parodiat: puah, în limbajul romanesc: poet! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



70 

 

Reprezentanţii arborelui zmeologic sunt adevăraţi povestitori, au reale aptitudini în arta 
evocării. În textul epic, Mircea Cărtărescu, „unul dintre cei mai ofensivi promotori ai 
postmodernismului” realizează „un continuum evocator <<realitate – halucinaţie – vis>>,  
trecând nonşalant din descripţia şi evocarea realiste în sondajul oniric ori în fantast, în 
spectografia sublimală şi suprareală”, notează Alexandru Cistelecan, referindu-se la romane şi 
nuvele (2000: 161-162). Evocările din Enciclopedia zmeilor parodiază REM-ul, propria formulă 
(chiar tehnică) artistică angajată în nuvele şi romane! 

Popasurile pe traiectul labirintic narativ sunt o dovadă în acest sens. Mai mult: este 
evidentă parodierea limbajului poetic postmodern, în care: „[...] orice cuvânt nu e decât 
începutul unei avalanşe baroce de limbaj sedus, parola unei holograme de limbaj senzual şi 
senzualizat [...] orice ar scrie Mircea Cărtărescu, el scrie, în fond, o incantaţie. Şi asta 
indiferent de câtă parodie, ironie şi răstălmăcire de clişee s-ar folosi.” (Cistelecan, 2004: 146)  

Emoţia estetică este provocată de miracolul vieţii umane: tânăra poetă Vasiliska, 
ameţită de farmecul existenţial, de mirosuri, senzaţii, imagini, fntasme, iese, ca într-o aleasă 
procesiune, din grotele subterane în care sălăşluia. Frumuseţea cadrului romantic oferită prin 
„fereastra plină de stele” o vrăjeşte. Ca efect al trăirii, „copila începu să cânte” – nu era ea o 
puah? Şi a doua zi, „o dată cu revărsatul dumnezeieştilor zori, Vasiliska văzu, pentru prima 
dată în viaţă, ceea ce căutase întotdeauna, ceea ce noi toţi, zmei şi oameni, căutăm şi vom 
căuta întotdeauna: limpedea, gingaşa, transparenta şi nesfârşita Lumină.” (p.110)  

4.2.2. Literatura postmodernă în conflict cu modernitatea - pamflet 

Ce fascinaţie în coborârea zmeilor asiatici în lumea microscopică a circuitelor, urmată 
de călătoria programatoarei Ding-Ding, creatoarea însăşi a acestei lumi virtuale, atacată de 
unul din personajele sale şi salvată finalmente prin ingenioasa soluţie a identificării lumii deja 
create cu numele unei cărţi, acela chiar al Enciclopediei…Un joc fără limite, în care lumile se 
autogenerează şi se autodevoră, în care se glisează firesc în lumi suprapuse, în care totul se 
poate opri în loc prin fascinaţia incantatorie a cuvintelor. Căci limba e un mister deopotrivă 
senzual, cât şi muzical!  

Fascinaţia lumilor virtuale pune opera şi lumea în relaţie cu inteligenţa artificială a lui 
Ding-Ding, încât totul generează lumi în lumi şi vise în vise, într-un fel de reiterare 
contemporană a lumii liliputane sau a preludiului kantian din Sărmanul Dionis. Enciclopedia este 
un alt tip de Levant, o variantă parodică a literaturii universale cu subiectele, motivele şi 
personajele ei.  

În cele zece poveşti, motive cunoscute sunt asamblate ciudat, rezumate cu ironie, 
coborâte în derizoriu, trecute în grotesc, plimbate prin sofisme şi prin transparenţa visului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



71 

 

sau o scenă complicată care amestecă, de dragul surprizei şi cu scopul uimirii lumi, vise şi 
obsesii despre dragoste, moarte, Dumnezeu şi poezie.  

Povestitorii din universul zmeilor fac parte din comedia personajelor literare: 
eminescianul Umbello şi umbra lui, Hilozois, eliadescul vagabond, un obsedat de metafizică şi 
transcendenţă. Ultima dintre poveşti, pamflet şi meditaţie deopotrivă, sfârşeşte cu 
descoperirea în mâinile judecătorului Zumm a ciudatei măciuci a lui Umbello, pe care sînt 
sculptate versetele caligrafiate bizar ale unei faimoase Zurbe, numită Zurba Inelară a lui Meer-
Tscha, numele zmeiesc, aşa cum vom afla, chiar al ciclului de poveşti din Enciclopedie, de altfel 
parodie la Stăpânul inelelor de J.R.R. Tolkien. Oricum, în faţa judecătorului stau Cornichon şi 
Karakeridosbelloianisoglu, câinele de zmeu şi porcul său de câine favorit, pe care ar fi putut 
oricând să-l mănânce. Poetul cu zeci de titluri, premii, distincţii – toate dintre cele mai hilare, 
savuroase chiar numai prin simpla lor numire şi succesiune – şi bâlbâitul, oarecum fără 
identitate, cel salvat de Cornichon de pe drumuri. Cauza judecăţii – acuzaţia de plagiat, pe care 
Cornichon o anulează printr-o subtilă semioză, realizată la limita dintre umor şi gravitate. 
Textele cu pricina sînt puse simultan pe pagină: o nouă nedumerire privind esenţa – şi scena 
– literaturii. Faţă în faţă stau un fragment dintr-o academică Vissă – text romantic - şi replica 
ei postmodernă, din categoria Zurbelor. De o parte un vers solemn de odă, de genul Sublimă! 
Eşti sublimă! Tu, stea a nemuririi! – de cealaltă, reversul dinamitard, ironic, dubitativ: 
Sublimă??! Eşti sublimă?!! Tu – stea a nemuririi?! (p.162) Cad astfel toate bănuielile noastre 
morale, instituite burlesc în rândurile anterioare. Judecătorul e pe punctul să facă dreptate – 
un verdict aleatoriu lăsat în seama măciucii fatale pentru unul dintre comedianţi. Numai că, 
în faţa vrăjii, text textul încrustat pe această măciucă, dreptatea chiar nu mai contează: „Uitând şi 
de judecată, şi de tot, zmeii se aşezară în faţa bâtei şi-ncepură să citească pe feţele ei cele zece 
poveşti întreţesute. Şi citiră, şi citiră, şi citiră...” (p. 163) Semn că, într-un fel sau altul, nici nu 
mai interesează cum, sabia lui Damocles este chiar această carte – citită la nesfârşit. Textul 
parodic ne dă şansa de a deveni personajele lumilor ficţionale! 

4.2.3. Călătoria alegorică ... rămânerea în lumi virtuale – parodie barocă 

Călătoria (9) în lumea zmeiască constă în desprinderea de cultura proprie considerată 
ca centru şi aflarea adevăratului centru al omenirii, aici: lumea zmeilor. Călătoria e o devenire 
spirituală, expresia dorinţei de schimbare şi de căutare a unui tezaur spiritual, poate şi 
material, o evadare în afară pentru ca, în final, să ştii unde sa revii: centrul lumii al cărui 
produs eşti!  

Ca orice tratat bazat pe surse livreşti, prefaţa se încheie cu mulţumiri adresate celor 
implicaţi în destinul cărţii, adăugând o scrisoare adresată „iubitului cititor” îndemnat să se 
alăture „pe calea spinoasă, dar atât de rodnică a zmeologiei”, fie chiar şi ca diletant.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



72 

 

Reperele traseului existenţial sunt demascate în Povestea lui Ding-Ding, programatoarea, 
personaj intermundal ce deconspiră dedublarea autorului. Tot aici avem o altă cheie a 
lecturii: cartea e o lume virtuală dominată de molohi, aici, metatextual, numit prin Mol-loch, 
„zmeul care purta el însuşi o mască de trol”(p.150)  

Prin răpunerea molohului, spirit vindicativ, este distrus mitul Galateei, cea care îşi 
devorează propriul creator. Aici, Mol-loch este temperat şi limitat în spaţiul şi timpul lumii 
„virtuale” a cărţii: ENCICLOPEDIA. Fiecare carte are un semn indicial în lectură!  Fiecare 
personaj are asupră-i obiecte apotropaice, înzestrate cu o forţă magică, sacrală, capabilă să 
înlăture răul, să stopeze maleficul.  

„În  etnologie, casa tradiţională nu e doar un adăpost oarecare, ci un fragment 
demonologic: acoperişul e în paza „căiuţilor” apotropaici, poarta, uşa sunt sculpturi în lemn 
sau conţin reprezentări mitice: şarpe, păun, cocoş, cerb sau obiecte cosmice: soare, lună, 
stele, imaginar cu funcţie de apărare. La fel e şi portul naţional, covoarele, peretarele – 
mostre ce fac parte dintr-o enciclopedie plastică cu funcţie totemică.”(Evseev, 1998) 

La Cărtărescu, Enciclopedia, engramă a „cărţii virtuale” („numele compact discului” lui 
Ding-Ding, alteritatea auctorială) este obţinută printr-o ars combinatoria magică: „[...] mintea 
începu să-i meargă cu viteza disperării.” - cartea, de cele mai multe ori, se scrie din disperare: 
de fiecare dată, o poveste te salvează. Continuăm citatul: „[Ding-Ding] Recapitulă: nasture, 
iadeş, leucoplast, orar, elf, caiet, inel, cocean, peştişor, ac, etamină, diodă ...”(p. 149) – aici, 
obiectele apotropaice înşirate ale celor 12 zmei, frecvent întâlnite în universul domestic, au 
funcţii totemico-zmeieşti, de apărare în lumea oamenilor. „Vraja era în obiecte sau în numele 
lor? În nume, căci aici totul era fără realitate ca şi numele. Reţinu primele litere ale celor 
douăsprezece nume: N, I, L, O, E, C, I, C, P, A, E, D”(p. 149) – fragment parodic la dialogul 
lui Platon: Cratylos! Protagonista e un Cratylos autohton. Prin urmare, în călătoria făcută pe 
urma personajelor zmeieşti, între Occident şi Orient, autorul rămâne înfipt în cultura 
română, model polipier în care rezonează multe alte modele culturale indo-europene.  

Enciclopedia: „La acest cuvânt (continuă povestea) zidurile castelului căzură, Mol-loch 
începu să scadă până nu se mai văzu, câmpiile înverziră, oraşele şi satele înfloriră din nou, iar 
personajele plecară fiecare la locul său, făcând cu mâna pentru ultima oară către cea care el 
dăduse viaţă.”(p.149) Textul postmodern prezintă paradoxalul traseu al despărţirii 
personajului de autor, şi nu invers. Personajele obosesc, sunt disciplinate: după atâta acţiune, 
merg spre odihnă fiecare în habitatul ei, nemaivrând a controla stările emoţionale ale 
creatorului. Nici pe ale cititorului. „Cât despre Ding-Ding, ea reveni în lumea adevărată, 
termină compact-discul şi se apucă de alte treburi, fără ca măcar o clipă să bănuiască 
adevărul: că ea însăşi este personaj într-o poveste, ca şi cealaltă, Ding-Ding, din frumosul 
disc cu piste argintii.”(p.149) nu este decât referinţa la reinvestirea povestirii în ramă cu o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



73 

 

nouă semnificanţă: mise en abyme – tehnica prin care  personajul care creează personaje se 
substituie autorului care se detaşează fără regret de personajele sale. 

 

5. Călătoria alegorică – demers spectral 

Demersul epic din Enciclopedia zmeilor nu este unul al abandonului, ci al coabitării în 
lumi simultane: reală şi virtuală, Occident vs Orient şi imaginarul acestor lumi. Autorul are 
încredere în supravieţuirea personajului său prin povestea care-l însoţeşte. Personajele îi sunt 
răsfrângeri identitare, alterităţi. Textul postmodern surprinde relaţia creator-personaje ca pe 
un proces spectral între Altul şi Celălalt. 

În acest sens, vorbim de spectralitate (10) ca eliziune a altului, proces ce pune în 
funcţiune mecanismul rezonanţelor: un real poate deveni fantomatic; „prezenţa corporală 
devine discretă, evanescentă, de unde teama de transgresiune, de fragmentare, de rătăcire! 
Manifestate în finalul cărţii de Ding-Ding – creatoarea cărţii virtuale; rezonanţa măştii, a 
dedublării, a multiplicării, un ludic al universurilor fără măsură comună. A fi spectral 
înseamnă a fi cu mai multe feţe ... zmeieşti şi de a angaja doar o anume faţă în cotidianul 
socio-profesional.  

Noutatea textului postmodern cartărescian constă în atotputernicia codului instituit ca 
mutaţie prin mască – operator simbolic, respectiv prin jocul de-a Altul – operator simulator. 
E un ludic ce funcţionează conform paradoxalei reguli a realului: în funcţie de tradiţiile şi 
obiceiurile habitatului locuit, zmeul (masca) intră în artificialul declanşat de contextul 
geografic şi socio-cultural. Se ajunge astfel la concluzia: alteritatea nu-i un subiect exterior, nu 
ţine de distanţă, ci se află înăuntru: o alteritate interioară, căci zmeii sunt refulări ale 
conştiinţei artistice. E tehnica ce parodiază bovarismul ca atitudine exotică interioară: mă las 
îngurgitat de propriul meu eu, mă observ ca alteritate zmeiască, creez înlăuntrul meu distanţa 
Orient - Occident şi accept modelul zmeologic ca emblematică a lumii arhaice.   

Referitor la tema călătoriei în literatura secolului al XIX-lea, Tzvetan Todorov, în Noi 
şi ceilalţi(1999), propune o decadă (11) tipologică a călătoriilor după obiectivul, scopul 
acestora. Enciclopedia zmeilor propune călătoria alegorică ca  subterfugiu, proiecţie parodică a 
demersului ideal de a ajunge la adevăruri, la înţelegerea lucrurilor cât mai departe în timp şi 
spaţiu. Alegoristul rămâne totuşi poziţionat într-un loc fix, providenţial. Evitând linearitatea, 
călătorul şi călătoria alegorică – aici, alterităţile autorului din lumea zmeiască - sunt guvernaţi 
de imaginarul mitic al veşnicei reîntoarceri, simbolic reprezentat prin universurile concentrice 
care funcţionează pe principiul mise en abyme. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



74 

 

Enciclopedia este: „[...] singura călătorie [...] pe care o faci în raport cu Altul, fie el un individ 
sau o cultură (s.n.), şi, din această perspectivă, cu cât se lărgeşte comunicarea, cu atât 
implodăm mai mult în noi înşine”(Baudrillard; Guillaume, 2002: 62). Adăugăm aici sursa 
livrescă a călătoriei, recunoscând lesne atitudinea conştiinţei artistice a scriitorului 
postmodern: „Alegoristul ia străinul ca metaforă critică, el călătoreşte „metaforic”. Nu se află 
niciodată cu totul în ţară străină, ci rămâne în raport cu propria sa cultură, dar într-un raport 
critic. Altfel spus, cealaltă ţară îi serveşte de alegorie. [...] el rămâne centrat pe propria sa 
cultură, nu-şi pierde rădăcinile, nu se exilează nici măcar mental.”(id., p. 65)  

6. Concluzii 

Adevărata călătorie o faci în raport cu Altul, care poate fi şi o cultură. Cu cât 
comunicarea devine mai generoasă, cu atât implodăm mai mult, în sensul concentrării 
consumului de energie în interiorul nostru. Cu cât comunicarea e mai „mondializată”, cu atât 
epicentrul e mai închis în el însuşi, mai tribal, mai solipsist – semn al salvării identitare în 
raport cu alteritatea. Aşa se explică atitudinea auctorială în Enciclopedia zmeilor, de Mircea 
Cărtărescu, discurs parodic relevant temei călătoriei şi unui anume tip de călător: alegoristul.  

Principiul construcţiei epice constă în realizarea simulacrului unei lumi virtuale. 
Evadarea în afara Realului, aici, pe Tărâmul Celălalt se face printr-o distorsionare a spaţiului, 
prin care departele e receptat ca aproape.  

Ca specie literară a parodicului fantastic, Cărtărescu optează pentru fantasy, specie 
epică preferată în lumea postmodernă. Astfel sunt propuse lumi noi, animate şi locuite de 
rase şi creaturi fantastice – zmei, dragoni (împrumutate din fantasy mitologic şi dungeons & 
dragons)- eroi percepuţi negativ care, comunicând alte coordonate, devin un element 
civilizator!  Fiind o parabolă a cărei comunicare e saturată de intertext (romanesc, liric, 
paremiologic etc.) şi ironie, includem această Enciclopedie(I. Universul şi II. Poveştile sau Zurba 
Inelară a lui Meer-Tscha) în specia low-fantasy, învecinată cu „Lumea Disc” a lui Pratchett. 

Mirarea în faţa lumilor ţi-o dă literatura prin universuri ludice reiterate ca imaginare 
ale  şarpelui Ouroburos prin care se demonstrează cum totul există fără de adevăr, fără de 
morală. Realul e condiţionat doar de poveste - fantezie întreţinută de meşteşug şi erudiţie, de 
mentalul enciclopedic al povestitorului.  

Prin călătoria alegorică din / spre Universul şi Poveştile zmeilor, Mircea Cărtărescu ne 
oferă o altă perspectivă asupra lumilor virtuale: ne situăm, nu dincolo de bine şi de rău, ci 
dincoace, în angajarea iluziei devenită adevăr, eveniment. Parafrazându-l pe autor, Enciclopedia 
zmeilor e „cartea ce nu trebuie ratată.” – e o rescriere, dintr-un unghi ludic, a unui nou Levant 
– o comedie a literaturii universale scrise între Occident şi Orient. În această privinţă, 
Nicolae Manolescu (2001: 408-409) consemnează sursele comicului textual: (a) „includerea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



75 

 

Auctorelui în lumea ficţiunii, care îi oferă posibilitatea să o vadă deopotrivă din afară şi din 
interior”; (b) intertextualitatea şi (c) jocul lingvistic – „stăpânirea mai multor registre ale 
limbii”. La acestea adăugăm: (d) predispoziţia şi implicarea Autorului într-o activitate 
hermeneutică participativă, demers facilitat de călătoria alegorică - maniera prin care se poate 
ajunge cât mai departe posibil. Simultan, călătoria a fost şi modalitatea interacţionării 
universurilor şi a lumilor posibile – ne referim la Occident şi Orient. 

Alegoristul ia străinul şi străinătatea ca metaforă critică. El călătoreşte „metaforic”. 
Călătoreşte doar în raport cu propria sa cultură. Foloseşte Celălalt Tărâm şi varietăţi ale 
Zmeului mioritic ca alegorii prin care ia distanţă de propria sa teritorialitate. În comunicare, 
alegoristul – aici, scriitorul Mircea Cărtărescu – reface drumul spre centru, traseul fiind acela 
dinspre umanitate spre om! Rescrie un „decameron” multicultural din perspectiva propriei 
culturi, punct terminus al călătoriei alegorice dinspre Occident spre Orient! 

 

NOTE: 

1. Rostul antropomorfismului se află în cultul strămoşilor şi în totemism. (Kernbach, Dicţionar: 36) 
2. În mentalitatea românească, apusul şi miază-noaptea sunt asociate stângii aducătoare de nenoroc. Semnele 
ce se arată în partea de nord-vest, fulgere, tunete, comete etc., vestesc fenomene funeste: secetă, foamete. 
Ruga creştină, descântecele sunt rostite cu faţa spre răsărit si duhurile rele alungate spre apus. Apusul 
corespunde orelor înserării, când încep să apară umbrele lumii de dincolo. Apusul sau asfinţitul, e pus sub 
semnul lui Murgilă, spirit malefic. 
3. Dragonul sau balaurul este păzitorul comorilor ascunse, simbol al forţei, stăpân asupra ciclurilor vieţii şi, 
în această calitate, devine emblema imperială a Chinei şi simbol regal pentru lumea celtică (dragonul 
roşu este emblema Ţării Galilor). În mitologia românească, funcţiile mitice şi simbolismul dragonului sunt 
transferate balaurului şi zmeului.  
4. Prin insolitare se înţelege modalitatea de a vedea lucrurile dincolo de contextul lor firesc: astfel, transferul 
unui obiect din sfera de percepţie comună în alt context este însoţit de o percepţie inedită. 
5. Balaur : simbol arhetipal peren; forme: dragon, zmeu, şarpe, bazilisc , zburător etc. Reprezintă: forţele 
haotice ale universului, instincte primare neîmblânzite ale omului; aspect benefic: fertilitate, foc uranian, 
strămoşul mitic! De mitologemul balaurului sunt legate practici magice de izgonire a norilor sau a zburătorului 
– zmeul ce ia chipul fiinţei iubite şi chinuieşte trupul fetelor neîmplinite în dragoste. 
6. Şarpele: simbol arhetipal şi model totalizator în concepţiile şi reprezentările arhaice despre univers: imago 
mundi. Este raportat la cele patru stihii – simbol al renovării ciclice a naturii. 
7. Dragobetele: zân al dragostei zburătoarelor şi erosului primăvăratec al flăcăilor şi fetelor.   
8. Asemănat cu Cerberul de la greci şi romani. 
9. Cea mai dificilă călătorie e cătarea adevărului, iar ultima călătorie a omului e moartea – „călătoria dalbului 
de pribeag” din bocetele româneşti. Semnificaţia călătoriei simbolice este precizată de determinările sale 
spaţiale, pe orizontală şi pe verticală: ascensiune (anabază), coborâre (catabază). Călătoria depinde de mijlocul 
de transport folosit (cal, navă, cal etc.), de scopurile şi de ţinta ei. Călătoria e tema preferată de toate 
literaturile. Literatura şi cultura populară au ritualizat două mari călătorii: călătoria sufletului pe lumea de 
dincolo (bocet) şi călătoria de nuntă.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior



76 

 

10. „Spectralitatea e un mod d ea fi care va modifica sensibilităţile, comportamentele şi raporturile sociale în 
mod global, [..] cu mult dincolo de dispozitivele comunicării”(Guillaume, 2002: 24) 
11.Tipologia călătorilor şi a călătoriilor: asimilatorul, profitorul, turistul, călătoria impresionistă, asimilatul, 
exotul, exilatul, alegoristul, dezabuzatul, călătorul-filosof (cf Todorov) 
 

BIBLIOGRAFIE  

Bachelard, Gaston, La poétique de l’espace, PUF, 1957 / Poetica spaţiului, traducere de Irina 
Bădescu, prefaţă de Mircea Martin, Paralela 45, 2003 
Baudrillard, Jacques, Marc Guillaume, Figuri ale alterităţii, traducere de Ciprian Mihali, Paralela 
45, 2002 
Blaga, Lucian, Trilogia cosmologică (Aspecte antropologice), Humanitas, 1997 
Blaga, Lucian, Opere. Vol. 8 (Eseuri), Minerva, 1980 
Bodiu, Andrei, Mircea Cărtărescu. Monografie, Aula, 2000 
Călin, Vera, Alegoria şi esenţele. Structuri alegorice în literatura veche şi nouă, ELU, 1969 
Cărtărescu, Mircea, Postmodernismul românesc, Humanitas, 1999 
Cărtărescu, Mircea, Enciclopedia zmeilor. Ilustraţii de Tudor Banuş, Humanitas- Junior, 2003 
Cistelecan, Alexandru, Al doilea top, Aula, 2004 
Cistelecan, Alexandru, „Mircea Cărtărescu”, în Dicţionarul Esenţial al Scriitorilor Români 
(coordonatori  Mircea Zaciu, Marian Papahagi, Aurel Sasu), Albatros, 2000 
Dimitriu, Anton, Culturi eleate şi culturi heracleitice, Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 1987 
Durand, Gilbert, Structuri antropologice ale imaginarului. Introducere în arhetipologia generală (1992), 
traducere de Marcel Aderca, Univers Enciclopedic, 2000 
Eliade, Mircea, L’Epreuve du labyrinthe, Entretiens avec Claude-Henri Roquet, P.Belfond,Paris, 
1978 
Evseev, Ivan,  Dicţionar de magie, demonologie şi mitologie românească, Amarcord, 1998  
Hutcheob, Linda, Poetica postmodernismului, traducere de Dan Popescu, Univers, 2002 
Manolescu, Nicolae, Literatura română postbelică. Lista lui Manolescu. Poezia, Aula, 2001  
Marcus, Solomon (coord), Semnificaţie şi comunicare în lumea contemporană, Ed. Politică, 1985 
Muthu, Mircea, Balcanismul literar românesc, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 2002 
Noica, Constantin, Modelul cultural european, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1993 
Tzvetan Todorov, Nous et les Autres (Noi şi Ceilalţi), traducere de Alexandru Vlad, Institutul 
European, 1999. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:47:36 UTC)
BDD-A3017 © 2009 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

