
5 

 

AFORISMUL CA HERMENEUTICĂ A MISTERULUI 
 
 

Cornel MORARU 
 

"Literatura aforistică e sarea gândirii." 
                                                       (L. Blaga) 

 

Abstract 

As subject of  a Hermeneutical approach focused on mystery, the aphorism is, in L. Blaga's case, an endless 
apology of  itself, a tensionate positioning of  the spirit in the virtual thought or in the purity of  problems, closer to 
silence and interrogation rather than explicitely articulated philosophical discourse. Blaga believes that, by its very 
essence, « the aphorism hesitates between statement and allusion«. The object – the theme of  immediate reflection – is 
less important, being cut from the sphere of  culture, poetry, philosophy, Ethics, Metaphisics, etc.  

 

Keywords: aphorism, mystery, interpretation, metaphor, metaphysics 

   

Lucian Blaga a scris şi publicat aforisme încă înainte de debutul cu Pietre pentru 
templul meu, care, nu întâmplător, este simultan cu debutul poetic. De fapt, toată viaţa a scris 
aforisme, paralel cu eseurile filosofice din "faza pregătitoare", continuate apoi cu reflecţia 
sistematizată în seria trilogiilor. Gândirea aforistică îşi are specificul ei, nu este redundantă în 
raport cu discursul filosofic propriu-zis al lui Blaga. Acesta a scris aforisme din necesitate, 
articulând idei şi sugestii imposibil de exprimat altfel. Încât notaţiile abrupt-extatice din Pietre 
pentru templul meu, Discobolul, Elanul insulei sau Din duhul eresului trebuie considerate creaţii 
distincte, evidenţiind un aspect substanţial al gândirii sale filosofice. Aforismul e o metodă de 
investigare şi sondare a misterului deloc neglijabilă, o replică dată gândirii manifestate ca 
argumentaţie logică şi sistematică, în măsura în care, într-adevăr, "aforismul ia în răspăr un 
sistem sau ţine loc de sistem". Ar putea fi invocate şi unele modele avute în vedere, măcar la 
început, precum Nietzsche, Lao-Tse, Pascal, Goethe, Novalis şi, eventual, Schopenhauer 
(aforismele acestuia din Parerga und Paralipomena fuseseră traduse în româneşte de T. 
Maiorescu). Dar aforismele lui Lucian Blaga se disting atât prin obiectul tematizării filosofice, 
cât şi prin modalitatea expresivă propriu-zisă, pe bună dreptate considerate deopotrivă 

"momente de concentrare ideatică (şi de graţie verbală)"(1)  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior



6 

 

  Ca heremeneutică a misterului, aforismul este o apologie infinită a acestuia, adică o 
situare tensionată a spiritului în gândul virtual sau în problematicul pur, învecinat mai mult 
cu tăcerea şi interogaţia decât cu demersul filosofic transparent, explicit articulat. Prin însăşi 
natura lui, crede Blaga, "aforismul ezită între formulă şi aluzie". Are mai puţină importanţă 
obiectul, adică tema sau motivul de reflecţie imediată, toate acestea decupate din sfera 
culturalului, a poeticului, filosoficului, moralei, a metafizicii etc. Fragmentarismul inevitabil al 
aforisticii lui Blaga este proiectat în perspectiva totului existenţei şi al spiritului, are 
consistenţă şi anvergură metafizică. Nici de astă dată metafizicianul-artist nu se pierde în 
mărunţişuri, împinge cât mai departe, pas cu pas, bornele cunoaşterii, cu precizarea că 
dezavuează, totuşi, "turmentarea metafizică" fără nici un suport, devenită "la cei mai mulţi 
gânditori actuali un scop în sine". Febra existenţialistă, bunăoară, i se pare întreţinută 
"artificial", mai degrabă dintr-un deficit de creaţie şi construcţie filosofică organică, asemenei 

moluştelor care "sfătuiesc vertebratele să refuze a-şi alcătui un schelet".(2) Hermeneutica 
blagiană a misterului este una prin excelenţă creativă: ceva de esenţa revelaţiei neîntrerupte. 
Aforismul, adică felul abrupt, concentrat şi inefabil de articulare a unui gând, a unui "adevăr", 
corespunde chiar acestei naturi revelatorii, mai uşor de prins instantaneu în fragment, într-o 
clipă de graţie, când singularul se regăseşte - în sens hermeneutic - în întreg, iar întregul în 
singular. Detaliul devine astfel oglinda întregului, iar adevărul concret, fragmentar, are ceva 
din aura Adevărului pur şi simplu, a adevărului fără adjective. 

  Chiar dacă filosoful, spune Blaga, de regulă "năzuieşte să devină autor al unei lumi", 
aceasta îşi găseşte expresia "fie sub modul unui «sistem», fie sub modul unor gânduri rostite 
«fragmentar» sau «aforistic»". Diferenţa dintre cele două modalităţi de a filosofa ţine de 
înclinaţia genuină creatoare a fiecăruia, dar "e dictată şi de felul viziunii de ansamblu asupra 

lumii, pe care autorul a izbutit s-o închege".(3) Aforisticul are, deci, o valoare în sine, 
corespunde unei viziuni simple şi adânci, care se revendică neapărat de la viziunea unitară a 
Totului. Iată cum comentează Blaga însuşi aforismele "misticului" chinez Lao-Tse din Cartea 
despre sens şi virtute: "Ni se vorbeşte în aceste aforisme despre tâlcul tainic al lumii, despre 
eficacitatea rodnică a negativului, a golului, în Cosmos, despre natura matern-feminină a 

sensului existenţei, despre desăvârşirea germinativului şi a tuturor lucrurilor fragede."(4) Este 
un comentariu pro-domo de un vădit caracter autoreferenţial. Spre aceleaşi coordonate ale 
gândului inefabil concentrat tinde şi aforistica lui Blaga. Mai ales că aforismele înţeleptului 
chinez "nu au de fapt un caracter fragmentar, fiecare oglindeşte în felul său întregul sens al 
lumii". Iar această lume "e completă în felul ei, dar ea e simplă, firesc adâncă şi firesc înaltă, şi 
mai ales tainică, încât pentru rostirea ei nu e nevoie decât de cele câteva cuvinte ale unui 
«aforism»". 

  Lucian Blaga încearcă să formuleze şi o tipologie a aforismului, cu mostre definitorii, 
caracteristice pentru fiecare gen de aforism în parte, de natură să reziste oricărei confruntări, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior



7 

 

de la Heraclit la Pascal, Novalis, Kierkegaard, Nietzsche. Destinul a făcut ca Heraclit, 
bunăoară, să supravieţuiască numai prin câteva aforisme, restul operei prăpădindu-se. 
Opţiunea lui Blaga merge neîndoios către aforismele în care "se întruchipează o viziune 
filosofică-metafizică asupra existenţei ca Tot". Cu tot interesul special arătat lui Novalis, din 
care citează cel mai mult (în Despre conştiinţa filosofică), singurul care a reuşit în chip desăvârşit, 
făcând din aforism un echivalent al unei viziuni metafizice, a fost tot Lao-Tse: "Izbânda 
chinezului se explică probabil prin aceea că el face din «taina» existenţei un permanent dat 
sine qua non al sensului cosmic, aşa încât paradoxia lapidară, izbitoare, plastică, devine de la 

sine mijlocul de expresie cel mai indicat al filosofiei sale."(5) 

  Aforistica lui Blaga vine, cum spuneam, dintr-un impuls cogitativ neîntrerupt. Îi 
corespunde o hermeneutică implicită, de tip creativ: nu e simplă interpretare de sensuri 
preexistente, ci mai degrabă creatoare de sensuri noi, care potenţează metaforic, trans-
semnificativ şi revelatoriu misterele. Chiar va preciza, la un moment dat: "Există o 
incompatibilitate între a «crea» o idee şi a o «interpreta». În general un autor nu poate să fie şi 
cel mai bun interpret al său propriu." La Blaga, aşadar, a interpreta nu se opune lui a explica, ci 
lui a crea. Ca unul care a respins sistematic prejudecăţile scientismului pozitivist, el nu crede 
în descrierea «obiectivă» a realităţii, operaţiune absolut fără sens, redundantă. Privită mai 
adânc, realitatea e cu totul neverosimilă, o înlănţuire de miracole şi paradoxuri. Mai aproape 
se află Blaga de înţelegerea hermeneuticii ca autointerpretare, prin actul autoreflexiv al 
spiritului adâncit creator în sine însuşi, deci ca aplecare asupra propriei fiinţe, asupra propriei 
concepţii. După cum, la fel de bine, l-am putea situa şi în direcţia unei «ontologii 
hermeneutice» moderne, având în vedere că "în orizontul ontologiei principiului identităţii şi 
al non-contradicţiei, se poate gândi numai în termenii unei colosale dilatări tautologice". Ceea 
ce, măcar pe jumătate, încercase să evite şi Blaga cu ajutorul intelectului ec-static şi al 
cunoaşterii luciferice. Deja Heidegger "ne-a învăţat - consideră Gianni Vattimo - să refuzăm 
comoda identificare a structurilor fiinţei cu structurile gramaticii noastre istoric constituite şi 
ale limbajului dat efectiv; şi încă, identificarea imediată a fiinţei cu ceea ce poate fi rostit fără 

contradicţii preformative în cadrul limbajului în care noi locuim şi vorbim"(6)  

  Sau şi mai aproape s-ar situa, poate, Lucian Blaga de hermeneutica lui Richard Rorty, 
cu distincţia mai nuanţată, dar fermă, a acestuia între «hermeneutică» şi «epistemologie», respectiv 

între "adevărul filosofic (şi al ştiinţelor spiritului) şi adevărul ştiinţifico-pozitivist".(7) Numai 
în interiorul unei paradigme, adică al "unei deschideri istorico-culturale" deja stabilizate, "se 
poate vorbi de adevăr în sensul de conformitate cu regulile, care se instituie odată cu 
deschiderea însăşi". Deschiderea ca atare, echivalentă cu chiar schimbarea de paradigmă, nu 
poate fi considerată ca adevărată în baza criteriilor de conformitate, în spiritul metafizicii 
tradiţionaliste. Ea este "adevăr originar, pentru că instituie orizonturile în care orice verificare 
sau falsificare este posibilă". Instituie adică alte criterii, inedite, de adevăr şi acesta e, fireşte, un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior



8 

 

adevăr originar. Altfel zis şi continuând ideea până la capăt: "Despre deschidere noi avem o 
experienţă «hermeneutică» în termeni mai mult sau mai puţin explicit «estetici»: ceea ce e cât 
se poate de clar la Rorty, care concepe întâlnirea cu alte paradigme ca întâlnirea cu un nou 

sistem de metafore, ca o creaţie poetică".(8)  

  Dar chiar şi Gadamer (altfel, mai rezervat, cantonat în pura lingvisticitate - Sprachlichkeit) 
evidenţiază, la rându-i, un tip de adevăr şi de criterii de adevăr extrapolate din sfera 
artisticului. Numai că, la el, întâlnirea cu alte deschideri de tip hermeneutic se constituie în 
"experienţă estetică în măsura în care aceasta e apoi gândită esenţial în termeni istorici, ca 

integrare sau mai bine zis ca «aplicare» în prezent a unui apel provenind din trecut".(9) 

Adevărul hermeneutic al deschiderii, al unei noi paradigme, poate fi gândit mai ales în baza 
metaforei heideggeriene a «locuirii». Fiind în interiorul paradigmei, pot enunţa propoziţii 
valide conform regulilor şi codului acestui "univers lingvistic determinat" care e paradigma 
însăşi. Acest «a locui» e prima condiţie a modului individual de a spune adevărul. Faptul 
presupune o competenţă, fireşte, cunoaşterea codului adică, dar adevărul hermeneutic 
propriu-zis e mai mult o virtualitate. La metafora «locuirii» Vattimo adaugă metafora 
bibliotecarului: "Am putea spune că a locui, ca metaforă pentru a rosti adevărul hermeneutic, ar 
trebui înţeles ca şi cum ai locui într-o bibliotecă: în timp ce ideea de adevăr ca şi conformitate 
reprezintă cunoaşterea adevărului ca posesie certă a unui «obiect», prin intermediul unei 
reprezentări adecvate, adevărul locuirii e mai degrabă competenţa bibliotecarului, care nu 
posedă în întregime, printr-un act punctual de comprehensiune transparentă, totalitatea 
conţinuturilor cărţilor printre care trăieşte şi nici măcar principiile prime de care acele 
conţinuturi depind. Competenţa bibliotecarului nu se poate compara cu o astfel de 
cunoaştere-posesiune prin intermediul principiilor prime. El pur şi simplu ştie unde să caute, 
deoarece cunoaşte cotele volumelor şi are în plus o idee sigură a «catalogului tematic de 

subiecte»".(10) Datorită multiplicităţii perspectivelor şi orizonturilor culturale specifice 
instituirii paradigmei, a noii deschideri, metafora invocată aici ne duce cu gândul la 
borgesiana Bibliotecă Babel. Aceeaşi multiplicitate presupune şi o multiplicitate a 
paradigmelor, precum şi ideea de bun simţ că nu există, propriu-zis, paradigme privilegiate, 
cum e considerată adeseori paradigma epistemologică. Mai mult, chiar Thomas Kuhn 
"observa că o teorie, pentru a fi acceptată ca paradigmă, trebuie să pară mai bună decât alte 
teorii aflate în competiţie, dar nu trebuie obligatoriu să explice toate faptele cu care are de-a 
face." Eventual - trebuie să adăugăm - nu e permis, totuşi, "să explice mai puţin decât teoriile 

precedente".(11)  

  Acuza de relativism şi iraţionalism adusă hermeneuticii astăzi, consideră Vattimo, e cu 
totul arbitrară şi nefondată. Mai ales acuza de iraţionalism s-ar baza pe faptul că 
"hermeneutica implică un refuz mai mult sau mai puţin explicit al argumentării, căruia i se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior



9 

 

substituie un mod de a filosofa de tip poetico-creativ sau pur narativ". Dincolo de riscul real 
însă şi, în parte asumat nu o dată, "hermeneutica poate şi trebuie să respingă această acuză, 
dezvoltând mai explicit, pe baza supoziţiilor sale originale, o noţiune a sa specifică de 
raţionalitate, care, fără a se reîntoarce la procedurile fondatoare ale tradiţiei metafizice, să nu 
şteargă de tot caracterele specifice ale discursului filosofic întrucâtva distinct, de bună seamă, 

de poezie şi de literatură."(12) Însăşi experienţa originară a adevărului "devine fatalmente o 
experienţă poetică sau estetică", în virtutea metaforei heideggeriene a locuirii, cuprinsă în mult 
comentatul vers al lui Hölderlin: «dichterisch wohnet der Mensch auf dieser Erde».  

  De fapt, orice interpretare este creativă şi deci, se remarcă printr-o participare activă 
la propria constituire, ca discurs eminamente deschis. Blaga ar spune autorevelare. Chiar şi 
acest concept specific de raţionalitate hermeneutică este unul lărgit. Deschide calea pentru reluarea 
unor noţiuni clasice de raţionalitate: "aceea istoristă şi ştiinţifică" (în viziunea lui Vattimo). 
Unifică domeniul filosofiei culturii şi desfiinţează falia mai veche între Geisteswissenschaften şi 
Naturwissenschaften, operată de Dilthey. La acesta din urmă, cunoaşterea hermeneutică era un 
tip de «cunoaştere noologică» intuitivă, o formă de empatie, care transcende dualitatea 
subiect-obiect: «Nu este aici deosebirea dintre un obiect, care este privit, şi ochiul care-l 
priveşte». Această cunoaştere funciar intuitivă este o cunoaştere originară şi elementară. În 
trăire, subiectul cunoscător şi obiectul de cunoscut, cogito şi cogitatum, sunt una; formează un 

tot, o unitate dinamică de nedesfăcut.(13)  Deşi prin excelenţă intuitivă, fiindcă e trăire, 
cunoaşterea de tip noologic poate fi transpusă în expresie, care este prima treaptă spre înţelegere, 
alcătuind toate împreună verigile cercului hermeneutic: trăire - expresie - înţelegere - retrăire 
(Erlebnis - Ausdruck - Verstehen). Fireşte, stadiul acesta "vitalist" e demult depăşit în 
hermeneutică, dar pentru înţelegerea lui Blaga oferă unele indicii relevante. Mai ales faptul că, 
în domeniul cunoaşterii hermeneutice, opuse la acea dată destul de rigid cunoaşterii 
ştiinţifice, realul este realul întreg, totalitatea însăşi, iar omul este şi el tot omul întreg, omul 
total, cu impresiile lui obscure, cu miturile şi creaţiile lui. Numai aşa este posibil accesul la 
totalitate. Trăirile sunt cunoaşteri ale unicului, dar prin expresie şi înţelegere se deschid către 
totalitatea - recte, către "obiectivitatea" - vieţii înseşi. Cu alte cuvinte, spiritul cunoaşte numai 
ceea ce a creat el, "viaţa sesizează viaţa". Înţelegerea nu e ceva subiectiv, pur şi simplu. Ea 
înaintează progresiv în linia evenimentului, a faptului însuşi, adică în linia sau starea lui 

naturală.(14) Paradoxal, în acest context tocmai "prestările gândirii exacte poartă un caracter 
ezoteric". Blaga însuşi va încerca să atenueze ruptura dintre cele două tipuri de cunoaştere, în 
sensul că şi cunoaşterea ştiinţifică este modelată, în concepţia sa filosofică, tot de categoriile 
stilistice abisale. Creaţia ştiinţifică este creaţie stilistică, nu una a-stilistică. Cităm aproape la 
întâmplare din eseul său Ştiinţă şi creaţie: "Plăsmuirile teoretice ale ştiinţei poartă stigmatele 
inevitabile ale categoriilor stilistice, ceea ce e un semn că ele se produc de fapt în ordinea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior



10 

 

specifică a spiritului uman, privit în plenitudinea fiinţei sale, şi nu în ordinea biologicului şi a 

pragmaticului".(15)  

  Revenind la distincţia lui Rorty între "hermeneutică" şi "epistemologie", cu recursul la 
unele caracteristici ale experienţei estetice, al instituirii unui veritabil "sistem de metafore" cu 
fiecare nou început de paradigmă, se face simţită nevoia unei nuanţări de principiu. Nu e 
vorba de întoarcerea la perspectiva poetică "modern-tardivă", cum o numeşte Vattimo. Ar fi 
cu totul "anacronică, iluzorie, de-a dreptul Kitsch conceperea întâlnirii cu opera de artă în 
termenii clasicizanţi ai perfectei identificări dintre conţinut şi formă, ai împlinirii şi 
desăvârşirii operei (de-acum, numai marfa se prezintă de-o aşa manieră, în scop 

publicitar)..."(16) Chestiunea e, într-adevăr, de o reală gravitate, cu imprevizibile consecinţe 
până la un punct. Însăşi "experienţa estetică" ar trebui eliberată de mai vechile criterii de 
exemplaritate, o asemenea formulă creativă e considerată deja ca fiind de domeniul "tardo-
modernităţii". Astăzi criteriile împlinirii formale sau ale unei expresivităţi bazate exclusiv pe 
armonie, ritm, cadenţă extatică etc. pot fi foarte bine receptate drept emfatice, judecate aspru 
oarecum în termeni Kitsch. E un aspect de-a dreptul devastator pentru o bună parte a liricii 
moderne, a discursului "tardiv-modern" sau "modern-tardiv", preluând termenul lui Vattimo, 
în toată ambiguitatea lui. Blaga stabilea esenţa Kitsch-ului în termeni definiţi cu destulă 
precizie, ca expresie a «para-esteticului», pornind de la principiul sau legea non-transponibilităţii 
criteriilor intrinseci frumosului artistic, deplasate apoi abuziv în sfera extra-artisticului. "Dar 

aceste criterii sunt practicate, iar nu gândite", recunoaşte Blaga însuşi. (17)  

  Desigur, fenomenul Kitsch propriu-zis, ne asigură Matei Călinescu, "sugerează 
repetiţie, banalitate, trivialitate". Sau, şi mai pe larg: "Esenţa kitsch-ului o constituie, probabil, 
indeterminarea sa fără limite, forţa vag «halucinatorie», reveria neautentică, făgăduinţa unui 

«catharsis» facil."(18) Adorno, la rândul său, definea Kitsch-ul ca "parodie a catharsis-

ului".(19) Adică, «falsă conştiinţă estetică» sau «parodie a conştiinţei estetice», parafrazează M. 
Călinescu.  

  Problema e însă că discursul lui Blaga (filosofie, lirism, aforistică - toate, deopotrivă) 
nu se pretează la ironie, dar nici nu rezistă la proba necruţătoare a ironiei. Acesta e punctul 
său cel mai vulnerabil, care s-ar putea dovedi, într-un moment dat, fatal pentru receptarea în 
actualitate, mai mult sau mai puţin dominată de o paradigmă a ironicului şi a prozaicului, de 
factură postmodernă (cel puţin în lirică). Negreşit că e vorba de stări de spirit incompatibile, 
mai ales la nivel de registru liric sau fior metafizic. Dezgolite de aura lor de vrajă şi 
spiritualitate, versurile sau aforismele, dar şi marele edificiu al trilogiilor, cel puţin jumătate 
din semnificaţia lor se pierde. Acea jumătate care reclamă credinţa/ "încrederea" în 
semnificaţia însăşi. Adevărata miză a lirosofiei blagiene e proiectată cu deosebire în sfera 
metafizicului şi acolo trebuie căutată şi identificată. Chiar când foloseşte ironia, Blaga nu e pe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior



11 

 

deplin conştient de funcţia ontologică a acesteia. Poate doar când o pune, strict, în relaţie cu 
demonicul şi lucifericul. O asemenea ironie este ea însăşi sacralizată, asemuită cu "un râs înalt 
al spiritului, care descreţeşte uneori şi frunţile sfinţilor". Altfel, aceştia ar rămâne mereu 

"serioşi ca animalele".(20)  

  Sau, altădată, ironia rămâne pur şi simplu doar implicită, mai mult o vagă precauţiune 
"de principiu" în vederea unei posibile disculpări, sporind şi mai mult ambiguitatea 
contextului: "Metafizicienii cari nu pun o bună doză de relativism în concepţiile lor sunt 
oameni lipsiţi de umor, ca dictatorii." Exceptând unele secvenţe din Hronicul şi cântecul 
vârstelor, lui Blaga îi lipseşte propriu-zis exerciţiul spontan al ironiei. Poate şi datorită rezervei 
sale faţă de caricatural şi grotesc (încă din faza începutului sub semnul formulei expresioniste 
de creaţie). Acestea sărăcesc realul şi, mai ales, nu se află în relaţie cu absolutul.     

  De altfel, "vocaţia antimetafizică" nihilistă a hermeneuticii moderne e vădit atenuată 
mai ales de poziţia lui Rorty, convins fiind, la un moment dat, că ideea sa de hermeneutică e 
cel mai bine reprezentată de Jacques Derrida - "cu toate că nu e clar până în ce punct Rorty 
consideră deconstructivismul un mod exemplar de întâlnire cu noi sisteme de metafore sau, 

dimpotrivă, şi-l asumă drept unul din aceste noi limbaje metaforice". (21) Or, Derrida 
recurge frecvent la arhetipul mallarmean coup de dés, vădind legături strânse cu experienţa 
literară a simbolismului şi chiar a curentelor de avangardă ce au traversat secolul al XX-lea. 
Faptul pare să confirme, la acesta, "credinţa simbolistă în posibilitatea de a ajunge «la 
esenţial»" sau "de a spune ceva semnificativ, pornind de la nu importă care element al 
tradiţiei textuale". Un asemenea demers exclude "argumentarea, demonstraţia, reflecţia 
logică", ceea ce comportă "o revenire puternică la perspective metafizice - simboliste, înainte 

de toate". (22)  

  Nu înseamnă însă că demersul hermeneutic propriu-zis se reduce la colecţia de 
imagini "poetice" rezultate în urma operaţiei statistice efectuate. Într-o eră declarată a post-
metafizicii, hermeneutica nu poate ocupa decât un loc central. Toate contribuţiile lui 
Heidegger, Gadamer, Rorty etc. sunt, în esenţă, contribuţii notabile ale deconstrucţiei 
metafizicii occidentale. Devin însă tot mai explicite implicaţiile ontologice ale discursului 
hermeneutic. Fără ontologie, avertizeză Vattimo, hermeneutica ar fi doar o teorie a 
multiplicităţii schemelor conceptuale, ea însăşi riscând să fie confundată pur şi simplu cu una 
dintre acestea. După cum, pe de altă parte, a argumenta şi a intui (fühlen, einfühlen) nu sunt 
termeni incompatibili. Ca, de altfel, nici adevăr raţional şi autenticitate sau explicaţie şi 
înţelegere. Gadamer însuşi oferă în Adevăr şi metodă un exemplu de "argumentare narativ-
interpretativă" perfect coerentă. Concluzia pare a fi tot una de bun simţ: "Noutatea şi 
importanţa hermeneuticii consistă, în definitiv, în afirmarea că interpretarea raţională 
(argumentativă) a istoriei nu e «ştiinţifică» în sensul pozitivismului şi nici, cu atât mai mult, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior



12 

 

pur «estetică»". (23) Aspectul acesta ultim al unui demers hermeneutic propriu-zis pare a fi 
confirmat şi de Umberto Eco. Chiar şi în "practicile intepretative mai mult sau mai puţin 
ezoterice" ale unor critici deconstrucţionişti, "jocul hermetic nu exclude prezenţa de reguli 

pentru interpretare". (24)   

  De altfel, metafizica lui Blaga nu este o formă de  "iraţionalism" şi nici o variantă de 
"estetism", cum a fost etichetată nu o dată. În mod constant gânditorul român s-a revendicat 
de la un trans-raţionalism modern, ceea ce-l face compatibil cu multe dintre exigenţele 
hermeneuticii actuale. Numai premisele sunt altele, ducând la dezechilibrul de-acum bine 
cunoscut în favoarea reconstrucţiei finale a propriei metafizici în termeni de sistem filosofic 
riguros şi pertinent încheiat, prin care discursul însuşi dă impresia că se închide hermetic în 
sine. Orientarea spre mister face din metafizica lui Blaga, inclusiv din aforistică, un exerciţiu 
hermeneutic de nivel ontologic, nelipsit câtuşi de puţin de o anume rigoare a gândului 
esenţializat: "Filosofia mea este un fel de pozitivism al misterelor. Aşa cum filosofia lui Mach 
este un pozitivism al senzaţiilor, şi cum filosofia lui Husserl este un pozitivism al 

esenţelor."(25) Deocamdată, accentul se pune pe construcţia sensului, care este nu sensul unic, 
ci adâncire inepuizabilă a problematicului, într-un discurs fragmentar caracteristic, circular în 
esenţă şi de expresie apăsat aluzivă, dar tinzând nu mai puţin spre o "concizie de epitaf", cum 

se exprimă singur într-un alt loc.(26) Logica adevărată, după Blaga, «consistă în procedeele 
implicite ale gândirii, de natură foarte discretă».  Perspectiva metaforică a gândirii rodnice exclude 
dogmaticul, dar şi discursul de tip argumentativ. Este de preferat ca silogismele să aibă o 
prezenţă mai mult latentă, de neremarcat în chip explicit: "A gândi o idee până în ultimele 
consecinţe implică evitarea plină de tact a silogismului. Altcum consecinţele cu adevărat 

rodnice nici nu s-ar declara."(27) În sfârşit, cele mai puternice sugestii metafizice, care conferă 
realmente forţă fragmentului aforistic, dar şi un anume patos al autenticităţii, vin aproape 
exclusiv din sfera provocatoare a ideilor negative: atunci când scrie despre «plasticitatea morţii», 
«demonia rădăcinilor», «Nimicul - o garanţie», «geneza limbii», timpul ca "dimensiune a 
întineririi", «terapie negativă», nebunia lui Hölderlin sau despre «Plotin şi Klages». Şi asta, 
dacă ne mărginim numai la aforismele din Discobolul, din care am mai spicuit şi acest arhetip - 
i-am putea spune - al intuiţiei demonice, la Blaga: "Nemo contra deum nisi deus ipse. - Nimeni şi 

nimic n-ar putea înfrânge pe Dumnezeu decât Dumnezeu însuşi".(28)   

  Chiar şi "moralistul" Blaga, temă de neevitat într-un comentariu aplicat al aforismelor, 
e ataşat demonicului, vocaţiei luciferice. Creaţia nu e un dar al lui Dumnezeu, iar eventualul 
sentiment al vinei are un sens funciar ontologic, cum aflăm dintr-o inscripţie pe poarta raiului: 
«Lumina naşte vina». Cum creaţia precede morala, nu înseamnă că ea se substituie divinului. 
Spiritul creator demiurgic, asemeni Creatorului însuşi, nu-şi pune probleme de conştiinţă 
morală decât, eventual, la urmă. Oricum, nu-şi ia dinainte precauţiuni morale. Premisa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior



13 

 

creaţiei  umane, în sens ontologic, este un anumit raport dintre adevăr şi libertate: "Cât timp nu 
suntem în posesia «Adevărului absolut», toţi indivizii au un drept la libertatea creatoare de a-l 

căuta, fiecare în felul său."(29) Ca şi în alte contexte de reflecţie filosofică, primordial este 
pentru Blaga principiul vieţii. Concepţia kantiană despre posibilitatea unei morale autonome 
îi aminteşte "de visul unor Sfinţi Părinţi cari credeau că înmulţirea genului uman ar fi fost 
posibilă şi pe o cale nesexuală". Sau, într-un alt aforism: "Imperativul categoric este numai 

scheletul moralei. Morala vie este organică, are carne, inimă, creier şi viscere."(30) 

  Cum vedem, lectura aforismelor se constituie, din orice unghi am porni, într-un 
discurs perfect coerent, la acest nivel explicit. Problema e în ce măsură este şi legitimă o 
asemenea manieră de interpretare. Implicitul refuză, de regulă, transparenţa gândului explicit, 
într-o expunere de argumente mai mult sau mai puţin metodică. Într-o dispută cu Umberto 
Eco, Rorty încearcă "să facă lumină asupra diferenţei între lecturi metodice şi lecturi 

inspirate".(31) Lectura metodică, în opinia lui Valéry, citat în intervenţia sa de Rorty, aparţine 
de regulă celor lipsiţi de «apetit pentru poezie». În schimb, critica non-metodică, "inspirată", 
se caracterizează prin subiectivism. Opera, textul constituie mai mult un pretext pentru 
"pulsiunile incontrolabile" ale cititorului, respectiv ale criticului. O asemenea critică "e 
rezultatul unei întâlniri cu un autor, un personaj, o tramă narativă, cu o strofă, un vers ori un 
tors arhaic, întâlnire ce a produs o schimbare în concepţia pe care criticul o are despre sine 

însuşi, despre propria capacitate, despre ceea ce vrea să facă el însuşi din sine."(32) Dincolo 
de nivelul cam general şi destul de plat al discuţiei, motiv pentru care nici nu intrăm în detalii, 
hermeneutica blagiană a misterului se revendică mai degrabă de la un mod specific de a crea 
şi de a filosofa: un fel de experiment metafizic în care nu atât "adevărurile" la care ajunge 
contează, ci exerciţiul în sine al gândirii în continuitatea lui neobosită. Fragmentarismul ţine 
de însăşi formula acestei gândiri fulgurante, concentrată expresiv la nivelul ideii intuitive. A citi 
nişte texte de Blaga, aforismele în speţă, înseamnă a le citi în lumina altor texte, iar contextul 
e desigur unul infinit, de fiecare dată. Orice interpretare devine o suprainterpretare, 
echivalentă cu un act de totalizare metafizică a sensului fundamental. Hermeneutica 
misterului ca «pozitivism al misterelor», cum formula Blaga însuşi, este inepuizabilă. Desigur, 
o interpretare e cu adevărat interesantă "numai când e extremă", în raport cu orice 

"interpretare moderată, aceea care articulează un consens".(33) În concepţia lui Umberto 
Eco, a interpreta înseamnă "a reconstrui intenţia textului". Restul, adică în ce relaţie se află 
textul respectiv cu alte texte sau ce ascunde şi ce reprimă acesta, e suprainterpreatare. Wayne 
C. Booth foloseşte alţi termeni, poate mai potriviţi, comprehensiune (understandig) şi 
supracomprehensiune (overstandig). Pentru o hermeneutică a misterului, la Blaga, fiind o 
hermeneutică de gradul întâi, de tip ontologic, s-ar putea folosi foarte bine chiar termenul 
heideggerian de pre-comprehensiune. Pe de altă parte, acelaşi Umberto Eco nu e de acord cu 
distincţia prea netă operată adeseori între textele teoretice şi cele creative: "Cred că Aristotel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior



14 

 

a fost la fel de creativ cât Sofocle, iar Kant la fel de creativ cât Goethe. Nu este nici o 
diferenţă ontologică misterioasă între aceste două moduri de a scrie, în pofida a multe şi 
ilustre «Apologii ale poeziei»". Iar, în acest sens, "un text creativ este întotdeauna o Operă 

Deschisă". (34) 

  Conceput şi "definit", uneori, ca paroxism al inefabilului, aforismul vine direct în 
atingere cu natura însăşi a poeticului, se înrudeşte profund cu structurile intime ale germinării 
lirismului. Oarecum, aceeaşi tehnică a extazului le este comună, încât redactarea sub formă 
versificată a unui aforism, ca Inscripţie la izvor ("Prin luturi, zgură şi putregaiuri,/ prin 
elemente străbat./ Călătorule, aibi încredere în graiuri/ cum este al meu./ Nu sunt un zeu,/ 

Dar ies curat.") nu poate constitui pentru nimeni o surpriză.(35) Cu atât mai puţin un act, un 
exces de poetizare. Altundeva ni se sugerează că aforismul "are aer de evidenţă numai când 
exprimă o ipoteză a inimii". Dar şi «poemele luminii» erau, la limită, tot nişte ipoteze ale 
inimii, ale iubirii extatice care vitalizează misterele ("căci eu iubesc / şi ochi şi flori şi buze ori 
morminte"): exerciţii de virtualizare demonică a realului, cum le-am mai putea numi. 
Bineînţeles, înrudirea cu poeticul este una de natură ontologică, cu tot riscul literaturizării. 
Un risc - am văzut - mai mult potenţial decât real, în cazul lui Blaga. La acest nivel, discursul 
nici nu pare măcar diferenţiat şi, în realitate, nici nu este diferenţiat. În ambele modalităţi de 
expresie, prin definiţie congenere, autorul oscilează între apologia virtualului şi apologia 
esenţelor. Virtualul se opune excesului de virtuozitate, supărător în sine, iar cultul esenţelor 
apără de agresiunea periferialului şi a decorativului. Şi "virtuozitatea supremă" şi abuzul 
decorativist rarefiază discursul, îl golesc de substanţa lui vie, "ca o rană" (îşi doreşte Blaga). 
Cuvântul însuşi ar trebui să nu fie nimic altceva "decât o rană a tăcerii". Sintagma apare, 
neschimbată, şi într-un poem: "Dar numai rană a tăcerii / e cuvântul ce-l rostim." (Psalm) Nu 
o dată, graniţa dintre aforism şi poem, textual vorbind, e de-a dreptul insesizabilă: 
"Caracterul poetic al aforismului lui Blaga e uneori atât de pronunţat încât distanţa ce-l 
desparte de poezia propriu-zisă dispare cu totul: Despre iubire a putut fi reluat, fără nici o 

modificare, ca strofă primă a poeziei Începuturi."(36) Ne-am fi aşteptat, poate, ca reflecţia 
autoreferenţială poetică să-l preocupe mai mult pe Blaga în aforisme. Se pare însă că poetul 
nu agrea asemenea modalităţi prea explicite de discurs programatic. Sau, şi când aparent le 
acceptă, le exhibă cu aceeaşi graţie specific-aforistică: "Există gânditori lirici care ţin să-şi 
expună ideile cu orice preţ într-o formă raţională, silogistică. Pentru aceştia sofismul devine 
un mod permanent de a se rosti. Recunoaştem totuşi că ne găsim aci în faţa singurei 

justificări ce se poate da sofismului."(37) Aceasta e, în fond, strălucirea, dar şi slăbiciunea 
hermeneuticii imanent creative.    

  Dar hermeneutica misterului, la Blaga, reclamă şi o omogenizare sau măcar o 
apropriere a modalităţilor de discurs, între timp diferenţiate de-o manieră tot mai radicală. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior



15 

 

Într-un fel, aforismul ţine de un mod specific de a gândi, prin excelenţă fulgurant, prin care 
se revelează una din faţetele de adâncime ale spiritului creator. Poate, cu vremea, acesta se 
transformă şi într-un simplu mod de a scrie, dar şi atunci nu e ceva absolut lipsit de suport 
metafizic. "Aforismele cele mai valabile - se autoexplică autorul - au un accent de descântec. 
Ele sunt gânduri care vrăjesc." Oricum, aforismul se află, ca tip de discurs, într-un punct 
intermediar între eseistica filosofică şi creaţia poetică. Substanţa reflecţiei filosofice, la Blaga, 
dincolo de ideile şi conceptele puse efectiv în circulaţie, pare a fi ceva de natura 
imponderabilului, încercând să acopere de fapt ruptura, prăpastia "dintre noi şi Tot". Sistemul 
filosofic tetralogic, oricât de impozant în alcătuirea lui finală, dar şi fiecare eseu ori capitol în 
parte, e o "construcţie" clădită din imponderabile: un amestec de arhitectură abstractă severă 
şi îngrămădire de gânduri fulgurante, în care triumfă, într-adevăr, "paradoxia lapidară, 
izbitoare, plastică". Pentru o clipă miniaturalul şi graţiosul, de o parte, şi zidăria solemnă 
conceptuală, de alta, se întâlnesc din nou în procesul, altfel temerar, al deconstrucţiei şi 
reconstrucţiei metafizicii: un fel de «arabescuri în jurul substanţei»; totuşi, mai mult decât 
simple arabescuri. Mai ales registrul conversiunii misterelor este acelaşi pentru poet şi filosof: 
"În sens metafizic, această cunoaştere (cunoaşterea luciferică - n.n.) e o imensă apologie a 
misterului existenţial. Ceea ce numim «cunoaştere» e, ontologic vorbind, de fapt o 

transmutare, o «convertire apologică» a misterelor."(38)  

  Chiar şi Experimentul şi spiritul matematic - lucrare tardivă, oarecum mai specială, de 
vădită orientare şi rigoare epistemologică «pozitivistă» şi, deci, prin forţa lucrurilor, mai 
"seacă", e scrisă altfel. Întâlnim destule pasaje sclipitoare, care dau strălucire şi adâncime 
metafizică ideaţiei, altfel destul de abstractă, a reflecţiei propriu-zise, minată de clişee şi 
numeroase repetiţii supărătoare. Tocmai aceste insuliţe scânteietoare de sens şi de vibraţie 
metafizică ne amintesc că cel care a scris textul respectiv - e drept, în timpuri deloc favorabile 
metafizicii - e, totuşi, Lucian Blaga. Filosoful, "metafizicianul-artist" cum i-am mai spus, 
după formula lui Nietzsche, începuse realmente în forţă, depăşind la un moment dat epoca. 
Dar aceasta, parafrazându-l pe Wittgenstein, îl va ajunge curând, cu brutalitate, din urmă. 

 

  Note: 

1. George Gană, în prefaţa la Elanul insulei. Aforisme şi însemnări, pref., text stabilit şi note de 
George Gană, ed. îngr. de Dorli Blaga şi George Gană, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 1977 
[Colec. « Restituiri »], p. 5. 
2. Lucian Blaga, Despre conştiinţa filosofică, ed. îngr. de Dorli Blaga şi Ion Maxim, cuvânt înainte 
de Henri Wald. Timişoara, Editura Facla, 1974, p. 142 [Mai concentrat, aceeaşi idee apare 
într-un aforism, «Existenţialismul moluştelor», din vol. Elanul insulei, ed. cit., p. 102] 
3. Ibid., p. 134. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior



16 

 

4. Ibid., p. 135. 
5. Ibid., p. 138. 
6. Gianni Vattimo, Oltre l' interpretazione. Il significato dell' ermeneutica per la filosofia, Roma-Bari, 
Editori Laterza, 1994, p. 97. 
7. Ibid., pp. 98 – 100. 
8. Ibid., p. 102. 
9. Ibid., p. 102. 
10. Ibid., p. 104. 
11. Umberto Eco, Interpretazione e sovrainterpretazione. Un dibattito con Richard Rorty, Jonathan 
Culler e Christine Brooke-Rose. A cura di Stefan Collini. Edizione italiana a cura di Sandra 
Cavicchioli. Milano, Bompiani, 1995, p. 73 [Cambridge University Press 1992] 
12. Gianni Vattimo, op. cit., pp. 121 – 122. 
13. N. Bagdasar, Teoria cunoştinţei, ed. a II-a, Bucureşti, Casa Şcoalelor, 1944, p. 356 
14. Ibid., p. 362. 
15. Lucian Blaga, Trilogia valorilor. Ştiinţă şi creaţie, Gândire magică şi religie, Artă şi valoare, 
Bucureşti, Fundaţia Regală pentru Literatură şi Artă, 1946, p. 190. 
16. Gianni Vattimo, op. cit., p. 111. 
17. Lucian Blaga, op. cit., p. 605. 
18. Matei Călinescu, Cinci feţe ale modernităţii. Modernism. Avangardă. Decadenţă. Kitsch. 
Postmodernism. Traducere de Tatiana Pătrulescu şi Radu Ţurcanu. Postfaţă de Mircea Martin. 
Bucureşti, Editura Univers, 1995, p. 190 şi pp. 192 – 193. 
19. Apud Matei Călinescu, op. cit., p. 203.  
20. Destul de ambiguă, şi o reflecţie ca aceasta: "- Psihanaliza, dacă şi-ar fi expus teoriile şi 
opiniile cu un pic de autoironie, s-ar fi apropiat de adevăr neasemănat mai mult decât s-a 
apropiat."[Elanul insulei, ed. cit., p. 95]  
21. Gianni Vattimo, op. cit., p. 123.  
22. Ibid., p. 127. 
23. Ibid., p. 136. 
24. Umberto Eco, op. cit., p. 73. 
25. Lucian Blaga, Elanul insulei, ed. cit., p. 74. 
26. Ibid., p. 43 şi p. 74. 
27. Ibid, p. 65. 
28. Ibid., p. 30. 
29. Ibid., p. 180. 
30. Ibid., p. 229. 
31. Richard Rorty, Il progresso del pragmatista, în vol. Interpretazione e sovrainterpretazione, ed. cit., 
p. 130. 
32. Ibid., p. 131. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior



17 

 

33. Jonathan Culler, In difesa della sovrainterpretazione, în vol. Interpretazione e sovrainterpretazione, 
ed. cit., p. 134. 
34. Umberto Eco, op. cit., pp. 168 – 169. 
35. Lucian Blaga, op. cit., p. 133. 
36. George Gană, în Elanul insulei, ed. cit., p. 262 [nota nr. 48] 
37. Lucian Blaga, Elanul insulei, ed. cit., p. 155. 
38. Ovidiu Drimba, Filosofia lui Lucian Blaga, Bucureşti, Cugetarea - Georgescu Delafras S. A., 
1944,  p. 35. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:03 UTC)
BDD-A3012 © 2009 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

