
 251 

TRADUCEREA FILOSOFICĂ ŞI/SAU  
ÎNLĂNŢUIREA FILOSOFICĂ A LIMBILOR / 

LA TRADUCTION PHILOSOPHIQUE ET / OU 
L’ENCHAÎNEMENT PHILOSOPHIQUE DES LANGUES 

 
Victor UNTILĂ1 

 
 

Rezumat: Fenomenul creativităţii lexicale şi/sau transferului în alte limbi a gândirii şi 
terminologiei filosofice occidentale se petrece într-un cadru interlingvistic, marcat de 
aşa numita comunitate de gândire filosofică prin convergenţe, paralelisme ale 
modurilor de lexicalizare şi/sau traducere, prin medierea unor limbi de cultură majoră 
şi tradiţie filosofică – franceză, engleză, germană, mai rar prin limbile de cunoaştere 
directă – latina, greaca.  
Terminologia filosofică greco-latină a furnizat limbilor europene modele concrete de 
lexicalizare asigurând astfel tranferul/traducerea filosofică fără prea multă pierdere de 
substanţă semantică: calcuri de expresie, semi-calcuri lexicale, derivări, lexicalizări şi 
semantizări proprii limbilor europene.   
Dar, deseori, în filosofia actuală, filosofii recurg la procedee şi mijloace personalizate, 
marcate de modele derivative, de (re)semantizări a unor structuri lexicale preexistente 
cu totul originale, ş.a. fapt care constrânge procesul de transfer/traducere filosofică. 
Astfel, lucrarea filosofului francez Jacques Demorgon L’Homme antagoniste, pe care 
am avut onoarea s-o traducem în limba română, pe lângă etalarea concepţiei filosofice 
absolut inedite, din punct de vedere lingvistic prezintă unele particularităţi care 
împovărează transferul/traducerea în alte limbi, manifestând o dublă rezistenţă - de 
comperhensiune propriu zisă şi de traducere.  
Studiul îşi propune drept scop devoalarea unor dificultăţi ale exerciţiului traductologic 
realizat, bazat pe un antagonism adaptativ dintre cunoaşterea filosofică şi 
potenţialiatatea filologică, realizând o echilibrare şi înlănţuire filosofică a limbilor.  
 
Cuvinte-cheie: traducere filosofică, modele derivative, resemantizare, înlănţuire 
filosofică a limbilor. 
 
Résumé : La philosophie comprend une exigence d’universalité, donc de validité 
indifféremment du temps et du lieu. Comme suite, l’expression de cette universalité 
dans les langues naturelles et la traductibilité acquiert une condition de son existence.  
La philosophie de Jacques Demorgon en général et l’ouvrage L’Homme antagoniste 
(Paris : Economica/Anthropos, 2016) en particulier se caractérise par une polyphonie 
encyclopédique et terminologique, une dérivation et néologie personnalisée, jeux 
subtils de la langue et du style ce qui entraîne des difficultés supplémentaires de 
traduction.     
Notre effort traductologique et philosophique a suivi le vœu profond de l’expression 
du sens universel de l’être, c’est-à-dire de la vérité en suivant une approche 

                                                           
1 Universitatea Liberă Internaţională din Moldova, Chişinău, victor.untila@yahoo.fr 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:42 UTC)
BDD-A30068 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 252 

méthodologique complexe parce que le logos humain est intérieur à l’universel et 
l’universel est intérieur au logos humain.  
Le texte dévoile les difficultés et les spécificités traductologiques dans la transposition 
des modes d’expression verbale et de la potentialisation de l’enchaînement 
philosophique tout en affirmant leur diversité linguistique et mettant en exergue 
l’immanence expressive et perceptive de chacun des modes de pensée pour partager 
les universaux de forme et les universaux de substance. 
 
Mots-clés : enchaînement philosophique des langues, traductibilité, universaux de 
forme, universaux de substance, polyphonie encyclopédique et terminologique, 
dérivation et néologie personnalisée, l’expression du sens universel de l’être.  
 

 
Rendre à la « chose même »2 son lieu dans les langages  
est une mission éminente de la traduction philosophique   

/Agamben/ 
       
1. Unele axiome ale semantizării şi traducerii filosofice  
      Civilizaţia occidentală s-a constituit drept urmare a pertinenţei şi 
continuităţii tradiţiilor intelectuale, cunoştinţelor acumulate şi perpetuate de-a 
lungul secolelor. Devine logic să presupunem atunci o circulaţie şi o 
„fecunditate” reciprocă între limbi-culturi şi a unei traductibilităţi între acestea.  
      Semnele verbale ale limbilor-culturi-coduri reprezintă un vehicol privilegiat 
al comunicării umane, dar şi al idelor, teoriilor, doctrinelor şi paradigmelor 
filosofice elaborate pe bătrânul continent de la Grecii antici până în prezent. 
Procesul de (co)implicare a limbilor naturale în geneza şi creaţia (terminologică) 
filosofică s-a manifestat diferit şi variat în limbile-culturi europene. Faptul cert 
rămâne că marele idei filosofice şi filosofi au trebuit să fie supuşi unui proces 
de traducere şi/sau transfer de substanţă, un fel de orchestrare a universaliilor 
(filosofice) de conţinut şi a celor de formă (lingvistice).   
        Filosofia conţine în sine o exigenţă de universalitate, deci de validitate de 
cunoaştere, indiferent de locuri şi timpuri. Drept urmare, expresia acestei 
unversalităţi în limbile naturale şi traductibilitatea îşi arogă o condiţie de 
fiabilitate sine qua non. Mai mult, transpunerea/traducerea dintr-o limbă în alta 
constituie o funcţie lingvistică derivată din posibilitatea fundamentală a 

                                                           
2  Aluzie la Im. Kant (1724-1804) care afirma că în domeniul cunoaşterii şi a 
fundamentelor sale noi nu avem acces la lucrul în sine (Ding an sich, noumen), însă doar 
la phenomen, adică ceea ce se manifestă. Lucrul în sine găseşte în limbaj locul său eminent, 
chiar dacă acesta din urmă nu-i este adecvat din motivul „imperfecţinuii” sale. S-ar 
putea afirma, într-un mod paradoxal, că lucrul în sine este ceea ce transcende limbajul 
fiind posibil doar în limbaj: lucrul în sine al limbajului. (Agamben). 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:42 UTC)
BDD-A30068 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 253 

semnului lingvistic de înlocuire, (aliquid stat pro aliquo) atunci când semnificantul 
este înlocuit/schimbat, semnificatul rămânând acelaşi. Dar, în acelaşi timp, există 
şi o incomensurabilitate de partajare a universaliilor de substanţă care, deseori, sunt 
departe de a putea constitui un model sau o matrice de generativitate viabilă 
pentru traducerea filosofică. Iată de ce, taducerea filosofică reliefează un 
angajament ontologic şi metalingvistic. Acest criteriu de angajare determină 
gradul şi forţa unei inferenţe conceptuale, consistenţa unei argumentări, 
închiderea sau deschiderea acesteia după o selecţionare, actualizare, privilegiere 
a unei forme (lingvistice) pe potriva imperativului substanţei (sensului).   
     Traducerea filosofică în spaţiul occidental a cunoscut demersuri bine trasate 
şi jalonate de către filosofi-traducători, de cele mai dese ori, prin intermediul 
unor anumite limbi – greaca, latina, germana, engleza, franceza care mai 
păstrează un acces permanent la tezaurul filosofic. Acest parcurs strălucit al 
filosofiei ne dezvăluie un adevăr: doar filosofia e capabilă să devină mediator, 
capabil să sondeze zonele care separă şi conectează diversele moduri de 
gândire, capabil să perceapă şi să articuleze diverse coduri lingvistice în 
literalitatea lor formală. Universaliile filosofice (concepte, noţiuni, teorii) au 
marcat  gnoseologic, epistemologic, metalingvistic şi lingvistic cunoaşterea 
umană constituind o matrice de generativism lexical-filosofic şi/sau 
traductologic.Transpunerea/traducerea filosofică este una posibilă, iar 
intraductibilitatea poate fi depăşită fiindcă logos-ul uman este parte a universalului, 
iar universalul este parte a logos-ului uman. Traducerea/transpunerea filosofică 
constituie deci o provocare lingvistică şi ideatică chiar dacă, uneori, este 
fundamentată pe orizonturi de referinţă diverse implicând astfel soluţii de 
(re)semantizare, creativitate lexicală, variaţii de idiosincrazie lingvistică (reacţie, 
aversiune) în compunerea şi derivarea noilor termeni/concepte dat fiind că 
limbile conţin în sine o diferenţă concordantă (Nicolaus Cusanus), iar dragostea faţă de 
logos (gândire + limbă) nu trebuie să pună în umbră dragostea faţă de sophia 
(înţelepciune). În acest context, sarcina traducătorului, bazată pe o lingvistică 
interpretativă, hermeneutică şi o practică reflexivă-euristică, este de a 
suplimenta raporturile dintre modurile de gândire, potenţializând astfel 
conectivitatea lor filosofică şi afirmând, în acelaşi timp, diversitatea lor 
lingvistică, plasându-se de fiecare dată în imanenţa expresivă şi perceptivă a 
fiecărui mod de gândire, înlănţuind universaliile de formă şi de substanţă.  

2. Starea de lucruri actuală 
      Actualmente traducerea filosofică continuă să rămână în centrul intereselor 
de cercetare magistrală atât a traductologiei cât şi a filosofiei (traducerii). Astfel, 
Barabara Cassin (Director de cercetare în cadrul CNRS francez, decorată la 29 
noiembrie 2018 cu Medalia de aur a renumitului Centru), după lucrarea 
excepţională citată mai jos, continuă preocuparea faţă de destinul conceptelor 
filosofice intraductibile, situându-se între ontologie şi logologie. Manifestându-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:42 UTC)
BDD-A30068 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 254 

se împotriva unui naţionalism şi/sau globalizări filosofice, lucrarea citată 
constituie o adevărată pledoarie în favoarea diversităţii limbilor-culturi, a 
plurilingvismului şi a filosofiei de după „Babel”. Alţii, Berner Christian şi 
Milliaressi Tatiana, afirmă actul traductiv drept element cheie în înţelegerea şi 
transmiterea gândirii filosofice, act în care filosofia şi lingvistica colaborează în 
voinţa de a pune la dispoziţie instrumente de acces la sens şi semnificare. 
Gregory Tullio (2006) dezvăluie axele fundamentale ale unui translatio studiorum 
care au marcat trecerea de la latina clasică şi medievală la modernitate pentru a 
afirma că e necesar să filosofăm în limbile naturale fiindcă cunoaşterea filosofică se 
realizează pornind de la (şi prin intermediul) mai multor limbi, în acelaşi timp 
naţionale şi disciplinare.  
      Colocviile internaţionale asupra problemelor de traducere filosofică 
veghează asupra poziţionării epistemologice, acţiunii metodologice şi 
perspectivelor teoretice în acest sens. De exemplu, Colocviul internaţional de la 
Starsbourg (11 mai 2015) se interoga asupra modalităţilor de delimitare, 
formalizare şi/sau traducere a conceptelor filosofice din latină, greacă, arabă şi 
ebraică. Traducerea filosofiei şi filosofia traducerii devine subiect al numerelor 
tematice ale unor reviste (a se vedea Noesis, N 15, 2010, URL: 
http://noesis.revues.org/1691) aflându-se într-un raport de elaborare reciprocă. 
Astfel, dimensiunile problematice, devenite clasice pentru traductologie 
precum: traductibil şi intraductibil, original şi copie, autor şi traducător, litera textului şi 
spiritul textului, fidelitatea traducerii şi libertatea traducerii, traducere şi interpretare ş.a. 
sunt actualmente completate şi ghidate de categorii pur filosofice: epistemologia 
traducerii, logica traducerii, estetica traducerii, etica traducerii, analitica traducerii, etica şi 
politica traducerii, parcursul hermeneutic al traducerii ş.a.  
      Pe parcursul istoriei filosofiei, filosofii de renume au fost teoreticienii şi 
practicienii traducerii filosofice. Aceştea din urmă se angajau în traducerea 
textelor din limbile clasice – greacă, latină, arabă. Mai mult ca atât, utilizarea 
lexicului filosofic original era, deseori, supus unor schimbări şi resemantizări 
pentru a reuşi acomodarea acestuia la sistemele conceptuale noi. Semnificativ, 
în acest sens, este cazul creaţiei lexicale filosofice la Descartes, marcată prin 
valori noi la termenii şi expresiile tradiţionale, precum şi aprofundările 
„tehnice” ale semnificaţiei. De exemplu, cazul conceptului spirit, precum şi 
reconstrucţia utilizării dimensiunilor ştiinţifice ale conceptului conştiinţă. Acesta 
din urmă se adeverea confuz şi într-o contiguitate semantică de termeni în 
procesul de trecere din latină spre limbile naturale şi invers. Unii filosofi au 
încercat chiar substituirea lexicului filosofic latin printr-un lexic al limbiilor 
naturale (Wolf în germană) ceea ce contribuia la eliberarea şi renovarea 
universului lingvistic şi reprezentaţional. Menţionăm şi existenţa unor 
„radiografii” ale creaţiei lexical-terminologice a unor filosofi: E. Kant, realizat 
de N. Hinske, E. Morin, realizat de J.P. Paquet, C. Noica şi L. Blaga realizat de 
Marin şi Florica Diaconu ş.a. Mai mult, opera filosofică a lui Edgar Morin a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:42 UTC)
BDD-A30068 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 255 

fost tradusă parţial în limba română prin eforturile extraordinare şi reuşite ale 
lui Iulian Popescu prin cele două volume din Metoda morineană: Le Paradigme 
perdu : la nature humaine/Paradigma pierdută. Natura umană (1999) şi La nature de la 
Nature/Natura naturii (2015). Mai adăugăm şi un studiu modest de subsemnatul, 
referitor la specificul creaţiei lexical-terminologice şi traducere în filosofia lui E. 
Morin3.   

3. Patrimoniul filosofic şi potenţialul derivativ filosofic al limbii române 
      Atestările multiple despre vechimea limbii române şi numeroasele studii 
etimologice asupra îmbogăţirii lexicale şi terminologice permit să apărăm şi/sau 
să recuperăm consistenţa historică a vocabularului filosofic românesc. Vom 
aminti studiile cele mai pertinente în acest sens. Ioan Oprea şi Eugen Munteanu 
care au profilat într-un mod argumentat mecanismele şi procedeele lingvistice 
de derivare şi creare lexicală filosofică. Împreună cu aceşti autori vom aminti 
căile directoare ale acestui proces diacronic. Mai întâi de toate lexicul greco-
latin a furnizat limbilor europene neo-latine, inclusiv limbii române, modele 
concrete de lexicalizare, derivare şi compunere lexicală, asigurând în acelaşi 
timp transferul şi traducerea terminologiei filosofice fără a prejudeca substanţa 
semantică ale acesteia. Astfel, calcurile de expresie, semi-calcurile lexicale 
directe, xenismele contextuale şi non-adaptate, precum şi diversele procedee de 
derivare lexicală au contribuit esenţialmente la înlănţuirea lingvistică şi filosofică 
a limbilor europene. În al doilea rând, fenomenele şi procesele de creaţie 
lexicală în domeniul filosofic se realizau într-un cadru inter-lingvistic al 
comunităţii conceptuale occidentale care se manifesta printr-o convergenţă şi 
paralelisme ale modurilor de lexicalizare şi derivare a conceptelor filosofice prin 
intermediul limbilor de cultură majoră – franceza, germana, engleza. Graţie 
acestor circumstanţe limba română a obţinut prestigiul unei limbi europene de 
cultură şi civilizaţie, capabilă să exprime absolut totul – pornind de la concepte 
şi idei filosofice şi ajungând la cele mai recente descoperiri din ştiinţă şi tehnică. 
    
4. Meandrele actuale ale înlănţuirii filosofice dintre limbi-culturi 
       Deseori, în filosofia actuală, filosofii recurg la procedee şi mijloace 
originale de lexicalizare filosofică, marcate de modele derivative personalizate, 
de (re)semantizări intra şi extra-disciplinare cu totul inedite ale unor structuri 
lexicale preexistente, fapt care constrânge procesul de transfer/traducere 
filosofică.  

                                                           
3 Edgar Morin. Logique et contradiction.(trad. V.Untilă) in: Victor Untilă. Ştefan Lupaşcu şi 
filosofia contradictoriului  – o radiografie a contradicţiei. Bucureşti: Editura Fundaţiei 
„România de Mâine”, 2015, p. 125-152. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:42 UTC)
BDD-A30068 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 256 

        Filosof, sociolog, cercetător universitar, Profesor la Universtăţile 
Bordeaux, Reims, Paris, Consultant UNESCO precum şi la companiile 
internaţionale celebre  Schneider Electric, Basf, Crédit agricole, Total ş.a., 
redactor şef al revistei Synergies Monde Méditerranéen, Gerflint Jacques Demorgon 
este un nume de referinţă în filosofia/antropologia culturală actuală şi 
(inter)culturalitate. Astfel, lucrarea sa L’Homme antagoniste, pe care am avut 
onoarea (şi dreptul exclusiv al autorului) s-o traducem în limba română, pe 
lângă etalarea unei concepţii filosofice profunde, din punct de vedere lingvistic 
prezintă unele particularităţi care, la rândul lor, împovărează 
transferul/traducerea în alte limbi, manifestând o dublă rezistenţă - de 
comprehensiune propriu zisă şi de traducere. 

                                       
   
5. (Re)conceptualizarea terminologiei ştiinţifice  
      Oricine va lectura operele filosofice ale lui Jacques Demorgon va remarca 
în primul rând o utilizare enciclopedică a termenilor şi noţiunilor din diverse 
ştiinţe. Dar această utilizare nu este una simplă, preluată cu semnificaţiile ei 
primare. Filosoful Demorgon efectuează o resemantizare a termenilor existenţi, 
acordându-le un nou statut filosofic. Să venim cu unele exemple în acest sens: 
Néotenie/neotenie, termen din biologie (1883 Kolmann, biologie; neos – tânăr, 
tenein = prelungit şi semnifică persistenţa caracterelor larvare în starea de adult 
la unele animale; la om = tinereţe (mintală, mentală prelungit adaptativă) şi este 
plasat de filosof în antropologie, geoistorie, constituind astfel o categorie 
existenţială a lui homo sapiens. Astfel, fiinţa umană neotenică se caracterizează prin 
programare adaptativă, deprogramare şi reprogramare pe măsură ce 
relaţionează cu infinitul Universului, cu alte fiinţe umane şi cu sine însuşi, 
urmând un antagonism adaptativ perpetuu. Termenul méreuporie/mereuporie din 
domeniul geografiei euporie = resursă bună, ieşire, rezolvare bună; meros = 
divizare) este permutat în geoistorie (1997) şi semnifică prezenţa unor rivalităţi 
geopolitice în dinamică interactivă pozitivă într-un context economic favorabil. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:42 UTC)
BDD-A30068 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 257 

Termenul thalassographie/talasografie din domeniul de hidrologie (mări, 
oceane)/geografie este permutat în geopolitică semnificând importanţa 
mărilor/oceanelor pentru prosperitatea, progresul şi dezvoltarea Statelor 
(cauzalitate deterministă). Termenul Capabilité (Capability)/Capabilitate nu este 
echivalent cu termenul de capacitate, dar semnifică ceea ce poţi deveni capabil, 
cu condiţia ca obstacolele să fie ridicate şi semnifică dreptul de a primi 
cantitatea de putere de a acţiona, de care fiecare are nevoie pentru a deveni 
autorul vieţii sale, determinată social/politic, fiind un drept fundamental al 
Omului, în opinia lui Amartya Sen, laureat Nobel în economie, 2000. La 
Demorgon acest termen dobândeşte semnificaţie amplificată: produsul liberului 
exerciţiu de către actorii umani a mijloacelor lor la toate nivelurile adaptării 
umane, individuale şi colective, exerciţiu liber determinat la nivel interior-
individual. 
       Un alt concept fundamental pentru filosofie în general şi pentru filosofia 
lui Demorgon în particular, este adjectivul substantivizat:  l’humain care nu 
prezintă dificultăţi de traducere – umanul, dar este un termen puţin 
conceptualizat în filosofie, neglijat de dicţionarele de filosofie faţă de être humain 
= fiinţă umană. Cum să înţelegem acest termen/concept? Să fie un simplu 
construct derivat? Care ar fi conceptualizarea lui şi diferenţa de termenul 
sinonim fiinţă umană, un termen consacrat şi uzual. Citind toată lucrarea, dar şi 
alte lucrări ale filosofului putem pătrunde insistenţa autorului de delimitare şi 
punere în valoare filosofică prin acest substantiv a condiţiei şi complexităţii 
antropologice a fiinţei umane. Aceasta din urmă depăşeşte animalitatea doar 
prin virtuţile sale intelectuale de homo sapiens, iar prin viciile, erorile, greşelile sale 
rămâne inferioară divinităţii. Termenul substantivizat umanul cuprinde în sine şi 
caracterul neotenic de antagonism ternar fundamental între identité ↔ altérité  ↔ 
interité = identitate ↔ alteritate ↔ interitate unde interitatea (un neologism inventat 
de filosof care, din lipsă de echivalent, va fi calchiat în română) semnifică 
mediere, deschidere spre libertate, o identitate comună transcendentă între 
identitate şi alteritate, un fel de terţ inclus care dezvăluie complexitatea 
antagonistă şi unitatea existenţială a fiinţei umane, iar realizarea plenară  a 
naturii  esenţial-universale umane a fost, pe parcursul istoriei milenare umane, 
îndreptată, fie pe panta constructivă, fie pe cea destructivă, dimensiuni descrise 
cu lux de amănunte de filosof. Alte cazuri de substantivizare a adjectivelor, 
precum: le politique = politicul, l’économique = economicul, le religieux = religiosul,   
l’informationnel = informaţionalul,  le profane – profanul,  le sacré =  sacrul s.a. au 
menirea de punere în valoare şi evidenţiere filosofică a unui fenomen social.  

6. Faux-amis/prietenii falşi 
      Textul abundă în lexic cu semnificaţii subtile, fine şi/sau specializat-
terminologice, fapt care poate îndrepta traducătorul spre piste de semnificaţie 
falsă (faux-amis/prietenii falşi). Unele exemple: rivalité en équilibration majorante 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:42 UTC)
BDD-A30068 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 258 

(p. VII) ≠ rivaliate majorantă, care majorează (matematică), dar  rivalitate  (situată) 
într-o echilibrare sporită; découverte à découvrir (p.201) = descoperire care trebuie pătrunsă, 
înţeleasă; l’humain néotène entre deux écritures: naturelle et culturelle (p. 204) = umanul 
neotenic situat între două coduri (genetice): natural şi cultural; pesanteur géohistorique ≠ 
gravitate/gravitaţie (din astro-fizică) geoistorică, dar inerţie geoistorică, inerentă grupurilor 
sociale, instituţiilor; un mélange égal de particules et d’antiparticules s’annulant en lumière = 
un amestec egal de particule şi antiparticule care se echilibrează (echilibrate) în  (prin) 
lumină; un veritable vent de liberation = un „suflu” veritabil (nou) de emancipare ; chez 
l’humain, être des possibles, il y a du « jeu » à l’origine dans ses conduites (p.140) = la 
fiinţa umană,  drept (în calitate de) fiinţă  a posibilului, capacitatea ludică este la originea 
acţiunilor (≠ comportamentelor) sale; une philosophie enfermée dans l’abstraction = o filosofie 
închistată, izolată în abstracţie ş.a.  

7. Jacques Demorgon – cunoscător profund şi fin al limbii franceze, un 
filosof al stilului  
      Lucrarea în cauză, precum şi opera filosofică în întregime a filosofului, 
operează cu un limbaj implicit, bazat pe bogăţia expresivă a limbii franceze, pe 
jocul de cuvinte, deseori antitetic sau de stil şi al sensurilor subtile care atribuie 
textului un spirit logic pur francez dar şi o plăcere intelectual-lingvistică 
deosebită. Unele exemple: „[… ] et le sublime René Girard s’y trouverait à son 
tour sublimé” (p. 393) =  
....şi eminentul (extraordinara teorie a lui) René Girard s-ar pomeni în această 
situaţie (caz), la rândul său, depăşit(ă), devansat(ă), eclipsat(ă); „l’humain, de 
n’etre pas fini, s’entretient avec l’infini du monde” = 
de n’être pas (ellipse) = à cause de n’être pas …, vu le fait de n’être pas […], 
s’entretient =  ici: se soutenir; se sauvegarder, se sauver = umanul, (ne)fiind 
(ne)desăvârşit (im)perfect), rezistă (persistă) pe seama infinitului Lumii [...].  
 
8. Resemantizarea ideilor, conceptelor  
      Pe lângă (re)semantizarea terminologiei ştiinţifice din diverse domenii, 
filosoful recurge şi la resemantizarea unor idei, concepte filosofice consacrate. 
Astfel, conceptul de faire bien l’homme, preluat de  la Montaigne, Essais, III, 13,  
De l’expérience : „Il n’est si beau et légitime que de faire bien l’homme et dûment, ni 
de science si ardue que de bien et naturellement savoir vivre cette vie et de nos 
maladies la plus sauvage, c’est mépriser notre être...” dezvăluie cunoaşterea şi 
priceperea de a-şi trăi viaţa fără a dispreţui dimensiunile fiinţei noastre umane şi 
presupune a-şi trăi viaţa pe bunul său plac. Demorgon, în primul rând, schimbă 
ordinea cuvintelor – bien faire l’homme pentru a semnifica: a modela, a plămădi, 
cum se cade umanul la fiinţa umană, fundamentat pe mijloacele (facultăţile) 
umane (gândirea, limbajul, etica, socialul ş.a) care constituie adevărate fapte-
valori ale fiinţei umane şi delăsare de scopuri-valori absolute (idealuri, utopii de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:42 UTC)
BDD-A30068 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 259 

tot felul: politice, civilizaţionale, religioase) care au adus, de regulă, la mari 
dezastre şi nenorociri civilizaţionale.  
 
9. Problema referinţelor ştiinţifice şi civilizaţional-culturale  
      Promovând o filosofie complexă, integrală şi enciclopedică, Demorgon 
foloseşte pe larg terminologia ştiinţifică, îndeosebi cuplurile antinomice care, în 
general, nu prezintă dificultăţi de traducere. Astfel, acceleration-
deceleration=accelerare-decelerare (astronomie, cosmologie); fusion-fission = fuziune-
fisiune (fizica particulelor elementare); onde-corpuscule = undă-corpuscul (fizica 
cuantică); endogamie-exogamie = endogamie-exogamie (antropologie) ş.a.  
      Referinţele cultural-civilizaţionale prezente în text sunt din diverse domenii 
şi la traducere necesită intervenţii ale traducătorului de natură adecvată. Astfel, 
fraza: „Même les sciences dures, si strictes sur les définitions, ont eu leur 
chemin de Damas avec la physique quantique et son oxymore associant « onde 
et corpuscule », « continu et discontinu »[...] va necesita, pentru un cititor mai 
puţin avizat, note explicative pentru expresia cu referinţă biblică a avea calea 
proprie a Damascului, precum şi pentru termenii: fizică cuantică, oximoron: 
„Chiar şi ştiinţele „dure”/exacte, foarte riguroase în definiţiile lor,  „au avut 
calea proprie a Damasc-ului” odată cu fizica cuantică şi oximoronul său, 
asociind „undă şi corpuscul”, „continuu şi discontinuu”. Alte referinţe 
civilizaţional-culturale, chiar dacă par destul de cunoscute, vor necesita o 
abordare mai explicită din partea traducătorului: tragedia Shoah  (p. 47) - 
genocidul evreilor în timpul celui de-al II-lea război mondial; melting pot - 
amestec de populaţii, naţiuni, etnii; les deux  Bacon - cei doi Bacon (Roger,1214-
1292 şi Francis,1561-1626); pragmaticism (la Peirce), pragmatism (la James); daech – 
împrumut din arabă ad-Dawla al-Islāmiyya = Statul islamic; le projet Manhattan = 
proiectul Manhattan  (crearea bombei atomice SUA) ş.a. Sintagma Pénélope et la 
réversion (p. 181) poate induce un fals prieten -  Penelopa şi reversiunea (!) unde 
reversiune (jur.) = 1) întoarcerea bunurilor donate sau 2) tratament termic 
aplicat aliajelor, în timp ce réversion din sintagma dată face referinţă la 
reversibilitate, fapt care se poate produce în mod natural atât într-un sens, cât şi 
în sens invers, trecând prin aceleaşi stări intermediare unit ↔ separat, separat 
↔ unit, motiv care indică la ambivalenţa profundă a relaţiei:  proces ↔ produs; 
produs ↔ proces.  
       Pentru a demonstra ideea sa filosofică centrală de identitate-alteritate-interitate 
şi a proiecta importanţa antagonismului adaptativ pentru fiinţa umană, 
Demorgon utilizează pe larg oximoronul, citând exemplele cele mai clasice: 
l’homme grand et misérable (Montaigne) = omul măreţ şi mizerabil; l’insociable sociabilité 
des hommes (Kant) = sociabilitatea insociabilă a fiinţelor umane;  unitas multiplex, l’un 
multiple (Leibniz) = unitas multiplex, unitatea multiplă;  Hâtez-vous lentement 
(Boileau) = grăbiţivă încet; cette obscure clarté qui tombe des étoiles (Corneille) = 
această lumină obscură care cade din cer; le soleil noir (Baudelaire) = soarele negru; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:42 UTC)
BDD-A30068 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 260 

l’éloignement rapproche (Mme de Sévigné) = îndepărtarea apropie, dar şi oximoroane 
economice: destruction créatrice (Schumpeter), politice (atribuite lui L. Jospin 
(Prim Ministru 1997-2002), considerat în Franţa oximoron viu: l’absent très 
présent = absentul mereu prezent; silencieux qui parle = silenţiosul care vorbeşte; retraité très 
actif = pensionarul foarte activ ş.a. Astfel, filosoful încearcă să ne demonstreze cum 
e posibilă coexistenţa opuşilor, asimilarea şi fuzionarea lor în dinamica 
trialectică dintre identitate-alteritate-interitate, concept care se regăseşte şi în 
sintagmele altor filosofi: sinteza disjunctivă sau disjuncţia inclusă la Deleuze, terţul 
inclus la Şt. Lupaşcu, terţul ascuns la B. Nicolescu; terţul iluminat la M. Serres etc. 
Cu acelaşi scop foloseşte şi craza care, se ştie, enunţă în plan lingvistic 
necesitatea şi dificultatea unei soluţii asociind opuşii.  

 
Concluzii 

 traducerea lucrării Omul antagonist de Jacques Demorgon ne-a convins 
că punerea în echivalenţă a două matrice de gândire şi lingvistică este posibilă 
graţie efortului metacultural al înlănţuirii filosofice a limbilor-culturi care 
realizează dorinţa exprimării sensului universal al Fiinţei şi fiind-ului, adică a 
adevărului; 

 opera filosofică a lui Jacques Demorgon constituie o simfonie filosofică 
enciclopedică care antrenează un exerciţiu traductologic orchestrat intern 
(gândire-limbă) şi extern (pasajul de la o limbă la alta) bazat pe un antagonism 
adaptativ dintre gnoza pură şi gnoza filologică, realizând o interitate (ca să 
utilizăm un termen al autorului), o echilibrare şi înlănţuire între logos (gândire + 
cuvântare) şi sophia (înţelepciune); 

 fundamentarea enciclopedică multiaspectuală, polifonică a ştiinţelor 
actuale (re)configurează la Demorgon o terminologie şi o lexicalizare originală 
şi personalizată, bazată pe filosofeme: noţiuni, concepte, termeni ştiinţifici 
(re)conceptualizaţi în scopul universalizator al filosofiei; 

 comprehensiunea, exegeza textului şi traducerea textului filosofic la 
Demorgon va antrena o hermeneutică a unui sens mai curând implicit, profilat 
de un stil savant şi lingvistic susţinut (supra)saturat; 

 traducerea operei filosofice a filosofului Jacques Demorgon va opera cu 
o metodologie complexă: procedee directe (împrumut, calc, xenism) şi o 
metodologie inductiv-interpretativ-euristică: procedee indirecte (adaptare, 
echivalenţă, interpretare ş.a.), fapt care va constiitui pentru traducător o 
provocare lingvistică, filosofică, enciclopedică şi cultural-civilizaţională. 
 
Bibliografie: 
Biziou Michaël et Geneviève Chevallier, L’élaboration réciproque de la philosophie et de la 

traduction », accesat la 25 septembrie 2018, disponibil la adresa: 
http://journals.openedition.org/noesis/1843. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:42 UTC)
BDD-A30068 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 261 

Brownlie, Siobhan (2002):  La traduction de la terminologie philosophique, in „Meta. Journal 
des traducteurs”, vol. 47, no 3, pp. 296-310. 

Cassin, Barbara, (dir.) (2004):  Vocabulaire européen des philosophes. Dictionnaire des 
intraduisibles, Paris, Seuil.  

Caussat, Pierre (2003): Simples aperçus sur quelques problèmes de la traduction philosophique, in 
„Revue française de linguistique appliquée”, no 2, (Vol. VIII), p. 43-54.  

Chesterman, Andrew (2006):  Vers une traductologie poppérienne, in Michel Ballard, (dir.) 
Qu’est-ce que la traductologie ? Arras: Artois Presses Université, pp. 171-178.  

Cortes, Jacques (2006):  La Méthode d’Edgar Morin. Pistes de lecture, in „Synergies 
monde”, no 4, 2008, pp. 43-58.  

Demorgon, Jacques (2016):  L’Homme antagoniste. Paris, Economica Anthropos, 414 p. 
Demorgon, Jacques (2017):  Omul antagonist. (trad. din fr. V. Untilă), Bucureşti, Editura 

Fundaţiei România de Mâine, 304 p. 
Diaconu, Florica (2004):  Dicţionar de termeni filosofici ai lui Constantin Noica. Bucureşti: 

Univers Enciclopedic,  
Diaconu, Marin; Diaconu, Florica (2000):  Dicţionar de termeni filosofici ai lui Lucian Blaga. 

Introducere prin concepte. Bucureşti, Univers Enciclopedic,  
Dictionnaire des citations d’Edgar Morin. La complexité en contexte, accesat la 3 octombrie 

2018,   
disponibil la adresa: www.intelligencecomplexite.org/fr/documents/dictionnaire... 
Fédier, François (2005):  L’intraduisible, Revue philosophique de la France et de l’étranger, N4, 

pp. 481-488.  
Jean-François Mattéi (dir.) (1998):  Encyclopédie philosophique universelle, t. IV: Le discours 

philosophique, Paris, PUF, II, 1: Les chemins de la traduction, pp. 977-1200. 
Jonathan Daney, Ernest Sosa (1999 – 2001):  Dicţionar de filosofia cunoaşterii. (cuv. înainte 

de Mircea Flonta). Bucureşti: Editura Trei, 2 vol.  
La traduction philosophique (2005):  no de la „Revue philosophique de la France et de 

l’étranger”, no 4. 
La traduction philosophique (1983):  in „Revue de phonétique appliquée”, no 66-68, 

pp. 233-259.  
Ladmiral, Jean-René (1981):  Éléments de traduction philosophique, in „Langue française”, 

no 51, pp. 19-34. 
Ladmiral, Jean-René (2004):  La traduction entre en philosophie, in Antonio Lavieri (dir.) 

(2004), La traduction entre philosophie et littérature, Paris, Le Harmattan, pp. 24-65.  
Munteanu, Eugen (2003):  Aspecte ale creativităţii lexicale în terminologia filosofică actuală, in 

„Limba şi literatura română în spaţiul dacoromânesc şi în diaspora”, Secţiunea 
Lingvistică II: Aspecte ale dinamicii lingvistice, Iaşi, Edituira Trinitas, pp. 182-
213.  

Munteanu, Eugen, Aspecte ale creativităţii lexicale în terminologia filosofică actuală, in Oprea, 
Ioan, (1996): Terminologia filosofică românească modernă: Studiu asupra epocii de 
formare, Bucureşti: Editura Ştiinţifică, (cap. XII. Construirea sistemelor 
derivaţionale).  

Rée, Jonathan (2001): The Translation of Philosophy, New Literary History, vol. 32, no 2, 
pp. 223-257.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:42 UTC)
BDD-A30068 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 262 

Repérer, formaliser, traduire. Les concepts philosophiques. (sous la direction de Jean-Pierre 
Cotten, Benoît Hufschmitt), in Annales littéraires de l’Université de Franche-Comté 
(2001), 723, Série PHILEX, v. 6, ou: Besançon, Presses universitaires franc-
comptoises, Paris: diffusé par Les Belles Lettres.  

Ricœur, Paul (2004):  Sur la traduction, Paris, Bayard.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:42 UTC)
BDD-A30068 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

