
 45 

TRADUCEREA ŞI TIPĂRIREA CĂRŢILOR DE CULT ÎN LIMBA 
ROMÂNĂ, ELEMENTE ALE UNITĂŢII NAŢIONALE/ 

TRADUCTION ET IMPRESSION DES LIVRES LITURGIQUES EN 
ROUMAIN, ÉLÉMENTS DE L’UNITÉ NATIONALE 

 

Mihai FLOROAIA1 
 
 
Rezumat: Cărţile liturgice ortodoxe imprimate începând cu secolul XVI au preocupat 
filologii, teologii şi istoricii. Personalităţi culturale precum Nicolae Iorga, Ioan Bianu, 
George Călinescu, Nicolae Cartojan, etc. au prezentat apariţia şi evoluţia scriiturii în 
limba română, care a fost încheiată după apariţia imprimeriei.  
În acest studiu, ne-am propus o analiză comparative a evoluţiei traducerilor cărţilor 
liturgice ortodoxe, precum şi un corpus format din prefeţe şi epiloguri din cărţile 
apărute pe teritoriile Ţărilor Române din perioada cuprinsă între secolele XVI-XIX. 
Nu putem ignora faptul că biserica a imprimat o gamă variată de opere. Pe de-o parte, 
putem vorbi despre cartea liturgică şi despre cartea cu conţinut canonic, pe de altă 
parte despre cartea cu specific teologic (misionar, pastoral), şi după ce limba română 
şi-a dobândit forma complete, despre traducerile literaturii patristice. Traducerea şi 
imprimarea cărţilor liturgice au reprezentat elemente adevărate de legătură între 
românii de pretutindeni, prin crearea unei limbi comune – unitară, specifică naţiunii 
unitare. 
Conştiinţa unităţii românilor din cele trei regiuni istorice a existat dintotdeauna şi a fost 
întărită de circularea cărţilor traduse şi imprimate în română. Cultura, patronată şi 
susţinută de oamenii bisericii, a produs apropierea politică a românilor din cele trei 
principate.  
Unitatea culturală-spirituală şi consecinţa naturală a unităţii ontologice a unui popor, 
chiar şi diversitatea formaţiunilor politice din spaţiul românesc pare uneori să o 
contrazică. Prin activităţile pastoral-misionare, clerul a cultivat sentimentul national al 
unităţii şi a pregătit unirea şi independenţa Bisericii şi a naţiunii noastre româneşti.  
O prezentare diacronică şi sincronică a studiilor apărute pe tema operelor româneşti 
vechi va pune în lumină istoria scriiturii în limba română.   
 
Cuvinte-cheie: imprimerie, scriitură, liturghie, limbă, unitate.  
 
Résumé : Les livres liturgiques orthodoxes imprimés à partir du XVIe siècle ont 
préoccupé les philologues, les théologiens et les historiens. Des personnalités 
culturelles telles Nicolae Iorga, Ioan Bianu, George Călinescu, Nicolae Cartojan, etc. 
ont présenté l’apparition et l’évolution de l’écriture en roumain, qui a été achevée après 
l’apparition de l’imprimerie.  
Dans l’étude présente, nous nous sommes proposé une analyse comparative de 
l’évolution des traductions des livres liturgiques orthodoxes, tout comme un corpus 
d’avant-propos et d’épilogues des livres parus sur les territoires des Pays Roumains 

                                                           
1 Colegiul Tehnologic „Spiru Haret” Piatra-Neamţ, floroaiamihai@yahoo.com.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 46 

durant la période du XVIe au XIXe siècle. Nous ne pouvons pas ignorer le fait que les 
imprimés de l’église en roumain ont été assez variés. D’une part, nous pouvons parler 
du livre liturgique et du livre avec contenu canonique, d’autre part sur le livre à 
spécifique théologique (missionnaire, pastoral), et après que le roumain a acquis sa 
pleine forme, sur les traductions de la littérature patristique. La traduction et 
l’impression des livres liturgiques ont représenté de vrais éléments de liaison entre les 
Roumains de partout, par la création d’une langue commune – unitaire, propre à une 
nation unitaire.  
La conscience de l’unité des Roumains des trois régions historiques a existé depuis 
toujours et a été renforcée par la circulation des livres traduits et imprimés en roumain. 
La culture, patronnée et soutenue par les gens de l’Eglise, a produit le rapprochement 
politique des Roumains des trois Principautés. 
L’unité culturelle-spirituelle est la conséquence naturelle de l’unité ontologique d’un 
peuple, même si la diversité des formations politiques de l’espace roumain semblait 
parfois le contredire. Par les activités pastorales-missionnaires, le clergé a cultivé le 
sentiment national de l’unité et il a préparé l’union et l’indépendance de l’Eglise et de 
notre nation roumaine.  
Une présentation diachronique et synchronique des études parues sur le thème des 
ouvrages roumains anciens mettra en lumière l’histoire de l’écriture en langue 
roumaine.  
 
Mots-clés : imprimerie, écriture, liturgie, langue, unité.  

 
Preliminarii  

În studiul de faţă mi-am propus o analiză comparativă a evoluţiei 
traducerilor cărţilor de cult ortodoxe, precum şi a unui corpus de prefeţe şi 
epiloguri ale cărţilor apărute pe teritoriul Ţărilor Române în perioada secolelor 
XVI-XIX. Având în vedere faptul că textele vechi nu constituie nişte simple 
relicve amorfe, îngropate în trecut, ci închid în sine argumente de necontestat 
ale devenirii unei literaturi şi ale ecloziunii limbii literare româneşti, cu siguranţă 
că analiza amănunţită a lor ne va oferi noi rezultate. O prezentare diacronică şi 
sincronică a studiilor apărute pe marginea lucrărilor româneşti vechi scoate la 
iveală rolul scrisului în limba română în vederea menţinerii unităţii de neam. 

Dacă în decursul istoriei românilor nu a existat dintotdeauna o unitate 
politică şi teritorială, a existat totuşi unitatea de limbă, de credinţă şi de cultură, 
care a reprezentat un adevărat catalizator al evenimentelor desfăşurate în anul 
1918.  

Este cunoscut faptul că ţăranii şi ciobanii aflaţi de o parte şi de alta a 
Munţilor Carpaţi au întemeiat biserici şi mănăstiri ducând mai departe credinţa 
creştină şi acelaşi suflet românesc. Prin şcolile înfiinţate, tipografiile, copierea de 
manuscrise, tipărirea cărţilor, picturi de biserici, cântecele religioase, colindele 
etc., clericii şi învăţătorii au menţinut unitatea de limbă, credinţă şi cultură, 
contribuind la dezvoltarea sentimentelor patriotice. În acelaşi timp, domnitorii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 47 

şi boierii din Ţara Românească şi Moldova au ctitorit locaşuri sfinte pentru 
promovarea credinţei şi culturii poporului nostru.  

Nu poate fi neglijat faptul că, înainte de realizarea unităţii tuturor 
românilor într-un singur stat, românii erau organizaţi în comunităţi (parohii) 
coagulate în jurul preoţilor. Limba română şi credinţa creştină sunt 
componente fundamentale ale fiinţei şi identităţii poporului nostru. Sfânta 
Liturghie săvârşită în limba română în toate provinciile locuite de către români 
a constituit un factor de unificare spirituală şi naţională, de dezvoltare a 
identităţii, conştiinţei şi culturii.  

Conştiinţa unităţii românilor din cele trei regiuni istorice a existat 
dintotdeauna şi s-a întărit prin circulaţia cărţilor traduse şi tipărite în limba 
română. Cultura patronată şi susţinută de oamenii Bisericii a produs apropierea 
politică a românilor din cele Trei Principate Române. 

Cunoscând foarte bine rolul Bisericii în istoria poporului nostru, precum 
şi în dezvoltarea culturii şi limbii române, Mihai Eminescu a numit, pe bună 
dreptate, Biserica Ortodoxă „maica spirituală a neamului românesc, care a născut 
unitatea limbii şi unitatea etnică a poporului…” (Eminescu, 1989: 168-169), fiind 
„păstrătoarea elementului latin…care a stabilit şi a unificat limba noastră într-un mod atât 
de admirabil, încât suntem singurul popor fără dialecte propriu-zise…”. (Idem, 1989: 
187). 

Nu putem ignora faptul că tipăriturile bisericeşti în limba română au fost 
destul de variate. Pe de o parte putem vorbi despre cartea liturgică şi despre cea 
cu conţinut canonic, pe de altă parte despre cartea cu specific duhovnicesc 
(misionar, pastoral), iar după ce limba română a căpătat forma ei deplină, 
despre traducerile din literatura patristică. Toate aceste traduceri au fost 
fundamentate pe textele biblice. Prin urmare, înainte de a analiza lucrările cu 
caracter liturgic şi pastoral, voi face o scurtă trecere în revistă a tipăriturilor de 
ordin scripturistic. Traducerea şi tipărirea cărţilor de cult au reprezentat 
adevărate elemente de legătură între românii de pretutindeni prin crearea unei 
limbi comune, unitare, proprie unui neam unitar.  

În privinţa scrisului românesc, trebuie spus că acesta este foarte vechi, 
fiind atestat documentar de prin secolul al XII-lea2, ceea ce înseamnă că limba 
română era deja formată. Nimeni nu trebuie să se mai îndoiască de faptul că 
limba româna s-a vorbit pe teritoriile româneşti din foarte vechi timpuri, chiar 
dacă slavona era folosită în spaţiul oficial al puterii şi în cel al Bisericii. Chiar 
dacă 1/6 din lexicul românesc conţine cuvinte de origine slavă, nu se poate 
forma nici măcar o propoziţie în limba română, alcătuită doar din aceste 
cuvinte, fapt ce constituie o dovadă clară că limba română era deja formată şi 

                                                           
2 Pe această temă a se vedea lucrarea lui Vasile Oltean, Începuturile învăţământului românesc 
în Şcheii Braşovului, Braşov, 1985.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 48 

intrată în uz în momentul în care românii au adoptat, pentru unele domenii, 
limba slavonă. 

Tipărirea cărţilor de cult ortodoxe, începând cu secolul al XVI-lea, în 
teritoriile locuite de români, i-a preocupat pe filologi, teologi şi istorici. 
Personalităti ale culturii române şi universale precum Nicolae Iorga, Ioan 
Bianu, George Călinescu, Nicolae Cartojan etc. au prezentat apariţia şi evoluţia 
scrisului în limba română, care s-a desăvârşit după apariţia tiparului. 

Texte scripturistice traduse şi tipărite în limba română 
Primele Tetraevanghele în limba slavonă au fost copiate la noi încă din 

secolele al XIII-lea şi al XIV-lea. În anii 1404 – 1405, călugărul Nicodim de la 
Tismana, retras în Transilvania, a transcris pe pergament textul celor patru 
evanghelii, lucrare care reprezintă astăzi cel dintâi manuscris cu dată certă 
realizat în spaţiul românesc, aflat la Muzeul Naţional de Artă al României. 
(Mircea, 1966: 203-221). 

Tiparul românesc debutează în prima jumătate a secolului al XVI-lea prin 
Filip Moldoveanu (în anul 1544 a tipărit un Catehism românesc la Sibiu), chiar 
dacă se scria în limba română de multă vreme. Cel mai vechi text în limba 
română păstrat este Scrisoarea lui Neacşu din Câmpulung, datând din anul 1521, 
reprezintă un document răzleţ, ulterior primelor traduceri româneşti cunoscute: 
Codicele Voroneţean, Psaltirea Şcheiană, Psaltirea Voroneţeană, Psaltirea Hurmuzachi şi 
Catehismul Marţian, ale căror date sau autori nu le cunoaştem, însă, după cum a 
intuit ilustrul ierarh Antonie Plămădeală, „Scriptura era cunoscută, se citea, se 
traducea, se explica în româneşte, în vorbă şi în scris”. (Plămădeală, 1981: 67 şi 
Rădulescu, 1975: 349-354). 

În a doua jumătate a secolului al XVI-lea au fost tipărite în limba română 
şi unele texte biblice: Tetraevanghelul slavo – român (1551 – 1553) al lui Filip 
Moldoveanul, Tetraevanghelul (1560 – 1561) al diaconului Coresi, Apostolul 
(1566), Psaltirea (1570) şi Palia de la Orăştie (1581 – 1582).   

Tipăriturile coresiene româneşti au contribuit la formarea limbii române 
literare şi liturgice. De la apariţia primei cărţi româneşti a lui Coresi, 
Tetraevanghelul din 1560-1561, până la ultima carte românească a sa, Evanghelia cu 
învăţătură, din anul 1581, era răspunsul la aşteptările preoţimii române, cum 
aflăm din „Epilogul” celei dintâi: „Amu avutu jelanie pentru sfente cărţi creştineşti 
tetroevgl şi amu scrisu aceaste sfente cărţi de învăţătură, să fie popilor rumâneşti să înţeleagă, 
să înveţe Rumânii cine-su creştinii. Cumu grăiaşte şi sf-ntulu Pavelu ap-slu cătră Corinteani 
14 capete: în Sfânta Besearecă mai bine e a grăi cinci cuvinte cu înţelesu decâtu 10 mie 
cuvinte neînţelease în limbă străină”. (Bianu şi Hodoş, 1907: 44-45).  

Unitatea culturală a românilor a fost intuită chiar de diaconul Coresi, în 
„Epilogul” Psaltirii româneşti de la Braşov, din anul 1570: „dacă văzui că mai toate 
limbile au cuvântul lui Dumnezeu în limba lor, numai noi românii n-avem...începutu-s-au a 
se scrie aceste sfinte Psaltiri”. (Ibidem: 55-56).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 49 

Totodată, diaconul Coresi a contribuit la propagarea culturii române şi la 
făurirea unităţii naţionale şi prin ucenicii pe care i-a format. (Păcurariu, 2011: 
87-88).  

Tipăriturile coresiene s-au răspândit în toate provinciile româneşti, 
solidificând sentimentul de unitate, precum spunea şi Nicolae Iorga: „marele 
merit al acestor cărţi e poate acesta că trecând hotarele, au adunat sufleteşte, prin viaţa 
culturală, pe toţi românii laolaltă. Prin ele, mai mult decât prin vechile manuscrise, care 
circulau greu şi se copiau puţin, nedesăvârşit, s-a întemeiat o viaţă literară, comună tuturor 
românilor...”. (Ivaşcu, 1969: 103; Becleanu Iancu, 1974: 109). 

Noul Testament de la Bălgrad (Alba Iulia, 1648), tipărit de mitropolitul 
Simeon Ştefan (1643 – 1656) în pofida tuturor condiţiilor nefavorabile cauzate 
de acţiunile calvinilor, reprezintă prima ediţie românească integrală a Noului 
Testament. Deşi se încadra în curentul umanist al vremii, conform căruia se 
recomanda luminarea poporului prin propria limbă, începuturile traducerii 
cărţilor Noului Testament au avut loc la Mănăstirile Govora şi Dealu (1642 – 
1644), la Alba Iulia realizându-se corectura şi revizuirea textelor. Din dorinţa de 
a reda cât mai exact textul neotestamentar, traducătorii au păstrat unele cuvinte 
greceşti, în forma originală, „îmbrăcându-le” în haina fonetică şi morfologică 
românească.  

Din Prefaţa (Predoslovia)3 Noului Testament de la Bălgrad se desprind două 
idei majore: unitatea neamului românesc din toate ţinuturile şi necesitatea 
acceptării unei singure limbi literare pentru toţi românii. Totodată, românii s-au 
simţit uniţi şi au trăit ca atare prin folosirea unei limbi unice, conturându-li-se 
conştiinţa unităţii. „Aciasta încă vă rugăm să luaţi aminte că rumânii nu grăescu în toate 
ţările într-un chip, încă neci într-o ţară toţi într-un chip; pentr-aceia cu nevoie poate să scrie 
cineva să înţeleagă toţi grăind un lucru unii într-un chip, alţii într-alt chip: au veşmânt, au 
vase, au altele multe nu le numesc într-un chip. Bine ştim că cuvintele trebuie să fie ca banii, 
că banii aceia sunt buni carii umblă în toate ţărăle, aşia şi cuvintele acelea sunt bune carele le 
înţeleg toţi. Noi dirept aceia ne-am silit, de încât am putut, să izvodim aşia cum să înţeleagă 
toţi, iar de nu vor înţeleage toţi nu-i de vina noastră, ce-i de vina celuia ce-au răsfirat rumânii 
priîntr-alte ţări, de s-au mestecat cuvintele cu alte limbi de nu grăescu toţi într-un chip.” 
(B.R.V., 1907: 169-170). Conştient de existenţa mai multor graiuri, autorul 
realizează o traducere clară, expresivă şi uşor accesibilă tuturor românilor.  

Operă de mari proporţii pentru acea perioadă (944 pagini, format mare), 
cunoscută şi sub numele de Biblia lui Şerban Cantacuzino, Biblia de la 
Bucureşti (1688) reprezintă „un monument literar, de limbă, dar în acelaşi timp şi un 
act editorial fără egal”. (Simionescu şi Buluţă, 1981: 57).  

                                                           
3 Este vorba de cea de a doua predoslovie referitoare la crearea unei limbi literare 
unitare, pe care să o înţeleagă toţi românii. Prima predoslovie era una protocolară în 
care se aduceau mulţumiri principelui Gheorghe Rakoczy I din partea lui Simion 
Ştefan. A se vedea I. Bianu şi N. Hodoş, B.R.V., tom. I, pp. 165 – 170.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 50 

Traducerea acestei prime ediţii integrale a Sfintei Scripturi în limba 
română a fost rezultatul muncii mai multor cărturari români din cele trei 
provincii româneşti, după cum rezultă chiar din prefaţa lucrării: „La tâlcuirea 
acestei Sfinte Scripturi făcând multă nevoinţă  şi destulă cheltuială, despre o parte puind 
dascăli ştiuţi foarte den limba elinească, pe prea înţeleptul cel dentru dascăli ales şi arhiereu 
Ghermano Nisis, şi după petreacerea lui, pre alţii, care s-au întâmplat, şi despre altă parte, 
ai noştri, oameni ai locului, nu numai învăţaţi întru a noastră limbă, ce şi de limba elinească 
având ştiinţă ca să o tălmăcească, carii luând lumină şi dentr-alte izvoade vechi şi 
alăturându-se cu cel elinesc al celor 70 de dascăli, cu vrearea lui Dumnezău o au săvârşit, 
precum se veade.”4 Acestei menţiuni merită adăugat faptul că textul Noului 
Testament l-a avut la bază pe cel de la Bălgrad din anul 1648, iar în ceea ce 
priveşte cărţile Vechiului Testament, au fost utilizate diverse traduceri în 
manuscris precum cea a lui Nicolae Milescu, din anii 1661 – 1664, sau o 
traducere îndreptată de către mitropolitul Dosoftei al Moldovei. (Toma, 1995: 
215-242). Din aceste motive, Biblia de la Bucureşti constituie expresia deplină a 
unităţii de limbă şi neam românesc, reprezentând încununarea eforturilor 
depuse de către diverşi cărturari din cele trei Ţări Române şi contribuind efectiv 
la formarea unei limbi literare româneşti. Răspândindu-se în toate ţinuturile 
locuite de români, ea a contribuit la afirmarea conştiinţei de neam, precum şi a 
unităţii de limbă şi credinţă.  

Oscilând între tradiţie şi noutate, textul evanghelic atinsese, la sfârşitul 
secolului al XVIII-lea, un stadiu semnificativ al evoluţiei sale, în consonanţă cu 
procesul de modernizare a limbajului biblic românesc. 

Biblia de la Sibiu (1856 – 1858), apărută sub coordonarea mitropolitului 
Andrei Şaguna (1808 – 1873), avea la bază textele Noului Testament de la 
Bălgrad, ale Bibliei de la Bucureşti, precum şi ediţiile de la Blaj (1795), Buzău 
(1854 – 1856), confruntate cu textul în limba greacă al ediţiei de la Atena (1843) 
a Septuagintei. În studiul introductiv, intitulat Cunoştinţe folositoare despre Sfânta 
Scriptură, Şaguna arăta aportul Noului Testament de la Bălgrad şi al Bibliei de la 
Bucureşti în procesul formării şi uniformizării limbii literare româneşti. 
(Crăciunescu, 1909: 440 – 457).  

Cartea liturgică şi literatura patristică – elemente de promovare a limbii 
române 

                                                           
4 https://ro.orthodoxwiki.org/Biblia_de_la_Bucure%C8%99ti_(1688). (accesat în data 
de 12 noiembrie 2018). Vezi şi Biblia adecă Dumnnezăiască Scriptură ale celei Vechi şi ale celei 
Noao Leage, Bucureşti, 1688, p. 933, accesibil, în format pdf, la următorul link, accesat 
în data de 12 noiembrie 2018:  
file:///C:/Documents%20and%20Settings/Administrator/Desktop/Biblia_ 
Bucuresti_1688.pdf.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 51 

Considerat principala carte bisericească de ritual, care aparţine celor mai 
vechi texte creştine de slujbă, Liturghierul (gr. λειτουργικόν) cuprinde rânduielile 
Sfintelor Liturghii ale ritului bizantin, care se oficiază de către arhiereii şi preoţii 
ortodocşi, în duminicile de peste an şi în sărbători: Liturghia Sfântului Ioan Gură 
de Aur (cea mai des săvârşită), Liturghia Sfântului Vasile cel Mare (se săvârşeşte de 
zece ori pe an) şi Liturghia Darurilor mai înainte sfinţite sau a Sfântului Grigorie 
Dialogul (săvârşită în Postul Paştelui), având unele precizări asupra modului şi a 
timpului săvârşirii lor, la care se adaugă textele şi cântările slujbelor 
premergătoare, precum şi rugăciuni la diverse trebuinţe.  

În secolul al XV-lea au fost copiate câteva liturghiere slavone, având 
ornamente bogate, printre care cel de la Feleacu, din anul 1481 (BCU Cluj, Ms. 
4745) şi cel scris în 1492 de ieromonahul Ghervasie de la Mănăstirea Putna, 
ajuns în posesia mitropolitului Teofil al Ardealului (1692-1697).5  

Primul Liturghier tipărit în limba română, în anul 1570, la Braşov, îi 
aparţine diaconului Coresi.6 Descoperit şi descris pentru prima oară abia în anul 
1927 (Sulică, 1927: 6-38), singurul exemplar care se mai păstrează la Biblioteca 
Mitropoliei Ardealului din Sibiu, cuprinde numai Rânduiala dumnezeieştii 
Proscomidii şi Liturghia Sfântului Ioan Gură de Aur. Apariţia cărţii s-a datorat 
intensificării propagandei calvine în Transilvania, prin care li se impunea 
preoţilor români, încă din anul 1567, „să propovăduiască cuvântul lui Dumnezeu, 
curat şi drept, în limba lor adevărată, românească, spre edificarea obştii”. (Hurmuzaki, 
1911: 626). Rolul de a definitiva procesul de introducere definitiv limba română 
în cult i-a revenit mitropolitului Antim Ivireanul, creatorul limbii noastre 
liturgice, care a publicat o nouă versiune a Liturghierului în limba română, prin 
care „slavona era gonită din ultimul ei adăpost”. (Iorga, 1966: 85). 

Ediţia îngrijită de mitropolitul Veniamin Costache şi publicată la Iaşi, în 
anul 18187, marchează ultima fază în desăvârşirea acestui prototip al 
Liturghierului (Vintilescu, 1972: 48 şi Auner, 1908: 731-769) sub aspectul 
stabilirii textului de bază, existent îndeaproape până astăzi. Cărturarul 
moldovean a restructurat discursul liturgic, realizând o modernizare masivă sub 
aspect lexical. (Porcescu, 1967: 165–174). Pornind de la constatarea că în 
editările anterioare s-au strecurat „nu puţine sminteale în cuvinte”, a supus textul 
unei revizii radicale, printr-o colaţionare cu sursele primare, după cum declară 
în prefaţă: „…şi am alăturat izvodul acel vechiu cu acel elino-grecesc şi slaveno-rusesc şi am 
văzut multă nepotrivire pre la multe locuri, atât în cuvinte, cât şi în învăţăturile ce sânt 

                                                           
5 BAR Cluj, Ms. 2. Vezi Al. Mareş, O traducere în limba română din jurul anului 1100?, în 
Contemporanul, nr. 20 (1853), 14 mai 1982, p. 10; Idem, Scriere, pp. 33–34. 
6 Editat iniţial de Spiridon Cândea în MA, V, 1960, nr. 1–2, pp. 70–92, textul a fost 
restituit filologic şi comentat de Al. Mareş, la Editura Academiei Române, în anul 
1969. 
7 ***Liturghiile Sfinţilor ierarhi Ioan Hrisostomul, Vasilie cel Mare şi Grigorie Dialog, Iaşi, 1818. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 52 

aşezate printr-însa”. Astfel, mitropolitul a pledat pentru înlocuirea, pe scară largă, 
a cuvintelor de origine slavă cu corespondentele lor de origine latină, precum 
agneţ cu pâine, blagoslovit cu binecuvântat, cădire cu tămâiare, dveră cu uşă, molitvă cu 
rugăciune, prestol cu masă, vohod cu intrare etc. Ideile sale privind latinizarea textului 
au fost amplificate în prefaţa-pastorală a noii ediţii a Dumnezeieştilor Liturghii din 
anul 1834. 

Carte liturgică reprezentativă din cadrul cultului ortodox, Mineiul (gr. 
Μηναίον) cuprinde slujbele ţinute la praznicele împărăteşti, la sărbătorile 
sfinţilor cu prăznuire şi ale sfinţilor de fiecare zi, aranjate în ordine cronologică. 
Este descrisă slujba zilnică oficiată la Vecernie şi Utrenie, precum şi rânduiala 
sărbătorilor de peste an şi a celor şapte Laude din ajunul Naşterii Domnului şi 
al Bobotezei. Utilizat pe parcursul anului, împreună cu Octoihul, Triodul sau 
Penticostarul, Mineiul este alcătuit dintr-o parte imnografică, în care sunt cuprinse 
cântările de origine nescripturistică ale poeziei creştine apologetice (canoane, 
tropare sau stihiri, condace, icoase), alături de indicaţii tipiconale referitoare la 
caracterul slujbelor pe zile, şi o parte hagiografică, inserată după oda a şasea din 
slujba Utreniei, în care se relatează vieţile sfinţilor, legende despre biografia 
martirilor şi a asceţilor celebraţi, precum şi istoricul sărbătorii respective. 

Prima serie completă de 12 Mineie a fost inaugurată prin ediţia de la 
Buzău în anul 1698, scoasă de ucenicul lui Dosoftei, episcopul tipograf 
Mitrofan. (Pavel, 2012: 81). O serie nouă de Mineie concepute în întregime în 
limba română, va vedea lumina tiparului la Râmnic, sub îngrijirea episcopilor 
Chesarie şi Filaret. Întâi a apărut Mineiul pe luna octombrie, în 1776, urmat de 
cel pe noiembrie, în 1778, iar în anul 1779 vor fi publicate cele pe lunile 
decembrie, ianuarie, februarie şi martie. Pentru restul lunilor (din aprilie până în 
septembrie), Mineiele vor fi editate în anul 1780 de către episcopul Filaret, 
succesorul lui Chesarie. (Ibidem). La o primă lectură se observă că limba 
Mineielor era unitară, utilizându-se cuvinte de largă circulaţie în fraze specifice 
limbajului liturgic răsăritean.  

Mitropolitul Varlaam al Moldovei nu şi-a intitulat prima carte tipărită, 
apărută, în anul 1643, în tipografia de la Mănăstirea Sfinţii Trei Ierarhi din Iaşi, 
Carte moldovenească de învăţătură..., ci Carte românească de învăţătură..., cunoscută în 
mod curent sub numele de Cazania lui Varlaam, pe care domnul o prezenta 
drept dar limbii româneşti. Lucrare masivă, (1.012 pagini), cartea de învăţătură 
avea două părţi: prima cuprindea 54 de cazanii la duminicele de peste an, iar a 
doua, 21 de cazanii la praznicile împărăteşti şi ale sfinţilor. (Păcurariu, 
2011: 105-106). Frumuseţea şi acurateţea limbajului folosit de către Varlaam au 
făcut ca textele să poată fi citite cu uşurinţă până astăzi. Circulaţia acesteia a fost 
una fără precedent în tot spaţiul locuit de români nu doar în cele trei Principate. 
În Ardeal, Banat, Crişana şi Maramureş s-au descoperit peste 400 de exemplare, 
ea contribuind atât la apărarea credinţei ortodoxe, cât şi la afirmarea conştiinţei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 53 

şi unităţii naţionale a românilor.8 Astfel, Varlaam a contribuit la „crearea naţiunii 
române creştine-ortodoxe prin cuvânt” şi a creat o limbă literară românească „din 
tezaurul cugetării divine şi din graiul ţăranului român”. (Zamfirescu, 2007: 8).  

Următoarea lucrare oferită românilor, în mod special preoţilor, a fost 
Şapte Taine a Besearicii (1644), un îndrumar extrem de necesar, ca şi celelalte care 
vor mai urma. Cea de a treia sa tipăritură, Răspuns la Catehismul calvinesc din anul 
1645, se pare, la Mănăstirea Dealu (Rosetti, Pop, Pervain şi Piru, 1970: 345), 
avea să-l consacre pe Varlaam drept primul polemist în teologia românească, 
după cum, tot aşa, ar putea fi considerat primul traducător de literatură 
patristică în româneşte, opera ascetică Leastviţa (Scara) Sfântului Ioan Sinaitul 
(Scărarul, † 649), rodul muncii sale la Mănăstirea Secu (în jurul anului 1618), 
rămânând din păcate în manuscris. (Mihail, 1964: 1069-1083). Tot netipărit a 
rămas şi Paraclisul Născătoarei de Dumnezeu din anul 1645.  

Dacă mitropolitul Varlaam a tipărit doar cărţi de învăţătură pentru 
români, în cea de a doua jumătate a secolului al XVII-lea situaţia se va schimba 
prin activitatea mitropolitului Dosoftei care a încercat să traducă singur câteva 
cărţi de slujbă în limba română. Prin lucrările sale precum Psaltirea în versuri 
(1673), Preacinstitul Acatist şi Paraclis al Preasfintei Născătoare de Dumnezeu... (1673), 
Dumnezăiasca Liturghie (1679 şi 1683), ierarhul a urmărit să ofere preoţilor cele 
mai importante şi necesare cărţi de cult care să ajute la oficierea slujbelor în 
limba română.  

Traducătorii, prefaţatorii şi tipografii şi-au manifestat crezul lor în 
luminarea neamului românesc prin cultură şi introducerea limbii române 
literare. În decursul timpului aceştia au evidenţiat rolul utilizării şi măreţia limbii 
române. Spre exemplu, în Predoslovia Pravilei de la Govora (1640) se 
menţiona: „Socotit-am că mai toate limbile au carte pre limba lor; cu aceai cugetai şi eu 
robul domnului meu lui Is. Hs. să scot această carte, anume pravila pre limba românească, 
sfinţiilor voastre fraţi duhovnici români care sunteţi păstori oilor celor cuvântătoare ale turmei 
lui Hs.…” (B.R.V., I: 108). Acelaşi lucru este evidenţiat şi în Cuvânt împreună 
cătră toată semenţia românească din Cartea de învăţătură a lui Varlaam (1643): 
„Diîntru cât s-au îndurat Dumnezeu dintru mila sa de ne-au dăruit dăruim şi noi acest dar 
limbii româneşti, carte pre limba românească, întâi de laudă lui Dumnezeu, după aceea de 
învăţătură şi de folos sufletelor pravoslavnici. Să fie şi de puţin preş, iar voi să o primiţi nu ca 
lucru pământesc, ci ca un odor ceresc, şi prinsă cetind pre noi pomeniţi şi întru ruga voastră 
pre noi nu uitareţi şi fiţi sănătoşi… Cu mult mai vârtos limba noastră românească, ce n-are 
carte pre limba sa, cu nevoie iaste a înţelege cartea altei limbi, şi pentru lipsa dascălilor ş-a 
învăţăturei… .” (Ibidem:  139-140). 

Versificarea Psaltirii de către Mitropolitul Dosoftei se încadra într-un 
curent general din Apusul Europei, accentuat după reforma protestantă, când 

                                                           
8 Vezi Florian Dudaş, Cazania lui Varlaam în Transilvania, Arhiepiscopia Ortodoxă 
Română a Vadului, Feleacului şi Clujului, Cluj-Napoca, 1983.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 54 

cântarea încerca să înalţe sufletele credincioşilor suplinind lipsa icoanei şi a 
liturghiei. Astfel, Dosoftei reprezintă prima persoană care a versificat Psalmii 
lui David într-o limbă naţională în cadrul Bisericii Ortodoxe, lucrarea sa fiind 
una originală, influenţată doar de poezia populară românească.  

Privitor la opera în proză a mitropolitului Dosoftei aş vrea să amintesc 
Viaţa şi petriaceria svenţilor (1682 – 1686), o compilaţie, în patru volume, după 
mai multe izvoare greceşti şi slavone. Lucrarea a circulat în toate provinciile 
româneşti, fiind instructivă pentru preoţi şi contribuind la întărirea 
sentimentelor religioase în rândul poporului. (Stan, 1945: 29-33).  

Cert este faptul că Dosoftei a avut şi serioase preocupări patristice, mai 
ales după anul 1686, când a fost nevoit să trăiască la Jolkiev, în Polonia. A 
tradus în limba română patru capitole din Expunerea credinţei ortodoxe 
(Dogmatica) Sfântului Ioan Damaschin (Elian, 1967: 3), Istorie bisericească şi 
privire mistică a patriarhului Gherman al Constantinopolului, Dialog împotriva 
ereziilor şi despre credinţa noastră şi o Culegere cu 40 de cuvântări ale unor Sfinţi 
Părinţi. (Păcurariu, 2011: 125). Toate acestea mă determină să afirm, pe drept 
cuvânt, că mitropolitul moldovean a fost unul dintre cei mai mari cunoscători al 
literaturii patristice din vechea cultură română.  

În decursul secolului al XVII-lea, Biserica Ortodoxă Română a cunoscut 
o perioadă de maximă înflorire datorită marilor ierarhi cărturari care au păstorit: 
Anastasie Crimca, Varlaam, Dosoftei (în Moldova), Luca Cipriotul, Teofil, 
Teodosie, Antim Ivireanul (în Ţara Românească) şi Ilie Iorest, Simion Ştefan, 
Sava Brancovici (în Ardeal). Prin implicarea lor, începe o adevărată românizare a 
slujbelor bisericeşti în declinul culturii slavone.   

Cert este că în secolul al XVIII-lea exista toată literatura de specialitate 
teologică tipărită.  

În loc de concluzii  
Succinta prezentare făcută a reliefat câteva pârghii privitoare la 

importanţa traducerilor şi tipăriturilor în limba română pentru formarea 
conştiinţei naţionale şi cultivarea sentimentului unităţii de neam.  

După cum se poate observa, prima dată au fost traduse, prelucrate şi 
tipărite acele lucrări care erau de maximă importanţă şi stringentă actualitate 
pentru nevoile culturale româneşti. Pe lângă cărţile religioase necesare efectuării 
serviciului divin în limba maternă au fost tipărite şi lucrări cu conţinut laic, din 
literatura universală (greacă şi romană), întrucât necesitatea unui progres era 
simţită în toate domeniile.  

Cartea a îndeplinit un imens rol social, pătrunzând peste tot datorită 
limbii vii a poporului, utilizarea ei fiind nu numai în cult ci şi în şcoală (prin 
manuale, prefeţe, prelegeri etc.).  

Chiar dacă s-a slujit foarte mult în limba slavonă, a existat dorinţa de a se 
introduce în cult limba română, vorbită de popor. Întrucât marea majoritate a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 55 

populaţiei româneşti nu cunoştea limba slavonă, preoţii au predicat 
dintotdeauna în limba română. Deşi cunoşteau limba slavă, nu o utilizau în 
raporturile cu credincioşii. Dacă astăzi limba română este uniformă în toate 
regiunile ţării, acest fapt se datorează demersurilor slujitorilor bisericii.  

Indiferent de formarea lor iniţială, Diaconul Coresi, Filip Moldoveanul au 
fost promotori ai limbii române. Când au început tipăriturile în Moldova, s-a 
tipărit exclusiv în limba română.  

Cartea bisericească a constituit un factor important ce a contribuit la 
formarea conştiinţei de unitate românească. După cum afirmam, Cazania lui 
Varlaam din anul 1643 a ajuns şi în Ardeal într-un număr de peste 400 de 
exemplare. Noul Testament de la Bălgrad, Biblia de la Bucureşti, Cele 12 
Mineie de la Râmnic (1776-1780) vor fi reeditate la Buda, Neamţ şi Sibiu.  

Mesajele transmise prin cartea tipărită au contribuit mult la formarea şi 
dezvoltarea conştiinţei naţionale, având în vedere faptul că promovarea unor 
idei a dus la constituirea şi desăvârşirea statului naţional român. Ideea de unitate 
politică a fost precedată de conştiinţa unităţii de neam şi de limbă existentă încă 
din secolul al XVII-lea în gândirea marilor cărturari umanişti. 

Unitatea de neam, limbă în spaţiul românesc se observă şi din circulaţia 
cărţilor de cult şi teologice.  

Biserica Ortodoxă Română a avut o contribuţie majoră la promovarea 
conştiinţei unităţii spirituale a neamului românesc. Ea a cultivat în sufletele 
credincioşilor români conştiinţa trează că au aceeaşi obârşie, acelaşi neam, 
aceeaşi limbă şi aceeaşi credinţă străbună.  

Conştiinţa unităţii de neam a fost consolidată prin traducerea şi tipărirea 
cărţilor bisericeşti în limba română, punându-se astfel bazele limbii române 
literare. 

În spaţiul românesc, tipăriturile au exprimat pe de o parte gradul de 
cultură, iar pe de altă parte dorinţa de progres a poporului român. 

Chiar dacă s-a slujit foarte mult în limba slavonă, a existat dorinţa de a se 
introduce în cult limba română, vorbită de popor. 

Preoţii au predicat dintotdeauna în limba română. Ei cunoşteau limba 
slavă, însă nu o utilizau în raporturile cu enoriaşii. Diaconul Coresi, Filip 
Moldoveanul sunt promotori ai limbii române. Dacă astăzi, limba este 
uniformă în toate regiunile ţării se datorează demersurilor slujitorilor bisericii. 
Când au început tipăriturile în Moldova, s-a tipărit exclusiv în limba română. În 
secolul al XVIII-lea exista toată literatura de specialitate teologică tipărită.  

Conştiinţa unităţii din cele trei regiuni istorice româneşti a existat mereu, 
fiind accentuată prin circulaţia de carte scrisă în limba română. Odată cu 
apariţia tiparului în limba română, aceasta s-a desăvârşit şi nu s-a inventat, aşa 
cum le-ar plăcea unora să susţină.  

Unitatea cultural-spirituală este consecinţa firească a unităţii ontologice a 
unui neam, chiar dacă diversitatea formaţiunilor politice din spaţiul românesc 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 56 

părea uneori să contrazică acest fapt. Din modul în care au circulat cărţile de 
cult şi cele teologice se observă unitatea de neam şi limbă în spaţiul românesc 
intra şi extracarpatic.  

Prin activităţile pastoral-misionare, clerul a cultivat sentimentul naţional 
al unităţii şi a pregătit unirea, independenţa şi neatârnarea Bisericii şi neamului 
nostru românesc.  
 
Bibliografie: 
Auner, Ch. (1908): Les versions roumaines de la liturgie de saint Jean Chrysostome, în 

Χρυσοστομικά, Roma, Libreria Pontificia di F. Pustet, 1908, pp. 731–769. 
*** Biblia adecă Dumnnezăiască Scriptură ale celei Vechi şi ale celei Noao Leage, Bucureşti, 

1688, 935 p., în format pdf, accesat în data de 12 noiembrie 2018, accesibil la 
următorul link:  file:///C:/Documents%20and%20Settings/Administrator 
/Desktop/Biblia_Bucuresti_1688.pdf 

*** Bibliografia românească veche (B.R.V.), Vol. I (1508 – 1716), Bucureşti, 1903, 186 p.  
Bădără, Doru (1998): Tiparul românesc la sfârşitul secolului al XVII-lea şi începutul secolului al 

XVIII-lea, Brăila, Editura Istros, 1998, 250 p.  
Becleanu Iancu, Adela (1974): Geneza culturologiei româneşti, Iaşi, Editura Junimea, 1974, 

269 p. 
Bianu, Ioan şi Hodoş, Nerva (1907): Bibliografia Românească Veche, 1508-1830 (BRV), 

Vol. I, Bucureşti, Atelierele Grafice „Socec & Co.” Tipo Moldova, 1907, 1128 
p.  

Călinescu, George (1986): Istoria literaturii române de la origini până în prezent, Bucureşti, 
Editura Minerva, 1986, 957 p. 

Ciobanu, Ştefan (1992): Istoria Literaturii Vechi, Chişinău, Editura Hyperion, 1992, 701 
p. 

Crăciunescu, Pr. prof. Aurel (1909): Mitropolitul Andrei Şaguna şi Sfânta Scriptură, în 
Revista Teologică, an. 3, nr. 9-10, 1909, pp. 440 – 457.  

Dudaş, Florian (1983): Cazania lui Varlaam în Transilvania, Cluj-Napoca, Arhiepiscopia 
Ortodoxă Română a Vadului, Feleacului si Clujului, 1983, 505p.   

Duţu, Alexandru (1968): Însemnări despre rolul cărţii în realizarea statului naţional român, în 
Revista bibliologică, 1968, nr. 11, pp. 662-663.  

Elian, Alexandru (1967): Dosoftei poet laic, în Contemporanul, nr. 21, 1967, p. 3. 
Eminescu, Mihai (1989): Timpul, 14 august 1882, în Opere, Vol. XIII, Bucureşti, Editura 

Academiei Române, 1989, pp. 168 – 169. 
Ibidem (1989): „Liber-cugetător, liberă cugetare”, Timpul, 2 februarie 1879, în Opere, Vol. X, 

Bucureşti, Editura Academiei Române, 1989, p. 187. 
Flaişer, Mariana (2010): Notaţii privind limba română din însemnările de pe manuscrise şi cărţi 

religioase din Ţara Moldovei (sec. XVI – XIX), în Text şi discurs religios, vol. 2, 
Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza” Iaşi, 2010, pp. 127 – 132. 

Floroaia, Mihai (2018): L’idée de l’unité nationale dans le discours religieux à l’occasion de la 
Grande Union de 1918, în Text şi discurs religios, Vol. 9, Iaşi, Editura Universităţii 
„Alexandru Ioan Cuza” Iaşi, 2018, pp. 139-150. 

Gafton, Alexandru (2010): Biblia de la 1688. Aspecte ale traducerii, în Text şi discurs religios, 
vol. 2, Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza” Iaşi, 2010, pp. 49-72. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 57 

Gheţie, Ion şi Mareş, Alexandru (1994): Diaconul Coresi şi izbânda scrisului în limba 
română, Bucureşti, Editura Minerva, 1994, 394 p.  

Guia, Sorin (2005): Ideea unităţii de limbă şi cultură românească în prefeţele lui Varlaam, în 
AUI, secţiunea III, Lingvistică, tomul LI. Studia linguistica et philologica in honorem 
Lucian Frâncu, 2005, pp. 195-202.  

Hurmuzaki, E. (1911): Documente privitoare la istoria românilor, Vol. XV, partea I, 
Bucureşti, Atelierele Grafice Socec & comp., 1911, 775 p. 

Iorga, Nicolae (1966): Istoria literaturii româneşti, vol. II, Bucureşti, Editura Minerva, 
1966, 300 p. 

Ivaşcu, George (1969): Istoria literaturii române, Vol. I, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 
1969, 630 p.  

Leb, pr. prof. dr., Ioan-Vasile (2001): Biserica în acţiune, Cluj-Napoca, Editura Limes, 
2001, 169 p.  

Manea, Lăcrămioara (2007): Carte românească veche (secolul al XVII – lea) în colecţiile 
institutului de cercetări eco-muzeale Tulcea. Consideraţii, în Romanoslavica, XLII, 
Bucureşti, Editura Universităţii Bucureşti, 2007, pp. 221-246.  

Mihail, pr., Paul (1964): Leastviţa (Scara raiului). Traducerea lui Varlaam de la Secu într-o 
nouă redacţie, în Biserica Ortodoxă Română, nr. 11 – 12, an. 82, 1964, pp. 1069 – 
1083. 

Mircea, Ion-Radu (1966): Cel mai vechi manuscris miniat din Ţara Românească: 
Tetraevanghelul popii Nicodim (1404–1405), în Romanoslavica, XIII, 1966, pp. 203–
221. 

Moga, Valer (2000): Lexicul religios în discursul elitelor politice româneşti din Transilvania anului 
1918, în Annales Universitatis Apulensis. Series Historica, Vol. 14/I, 2000, pp. 239-
252.  

Moldoveanu, Ioan (2010): Tiparul cărţilor de cult în limba română, Premisă a autocefaliei 
Bisericii ortodoxe române, în Autocefalie, libertate şi demnitate, Bucureşti, Editura 
Basilica a Patriarhiei Române, 2010, pp. 264-278; 

Idem (2013): Tipografiile vechi din Principatele române în Dicţionar de muzică bisericească 
românească, Bucureşti, Editura Basilica, 2013, pp. 812-818. 

***Molităvnic, Bălgrad, 1689, ediţie îngrijită, studiu introductiv şi glosar de Ana 
Dumitran, Alin-Mihai Gherman şi Dumitru A. Vanca, Alba Iulia, Editura 
Reîntregirea, 2009, 1086 p. 

Oancea, Dorin (2014): Niveluri de realitate ale cuvântului religios, în Text şi discurs religios, 
Vol. 7, Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 2014, pp. 87 – 95. 

Oltean, Vasile (1980): Cartea românească din Şcheii Braşovului, factor de unitate naţională, în 
Valori Bibliofile din patrimoniul cultural naţional. Cercetare şi valorificare, Vol. I, 
Muzeul Judeţean Vâlcea, 1980, pp. 180 – 186.  

Idem (1985): Începuturile învăţământului românesc în Şcheii Braşovului, Braşov, 1985. 
Pavel, Eugen (2012): Arheologia textului, Cluj-Napoca, Editura Casa Cărţii de Ştiinţă, 

2012, 212 p.  
Idem (2012): Textul evanghelic în cultura română (încercare de sinteză), în Limba Română, LXI, 

2012, nr. 1, pp. 26 – 37. 
Păcurariu, pr. prof. dr., Mircea (2011): Cultura teologică românească. Scurtă prezentare 

istorică, Bucureşti, Editura Basilica, 2011, 311 p. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 58 

Idem (1994): Istoria Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de 
Misiune Ortodoxă al B.O.R., Vol. III, 1994, 606 p. 

Plămădeală, dr., Antonie (1981): Dascăli de cuget şi simţire românească, Bucureşti, Editura 
Institutului Biblic şi de Misiune Ortodoxă al B.O.R., 1981, 547 p.   

Poenaru, Daniela (1973): Contribuţii la Bibliografia românească veche, Târgovişte, Editura 
Muzeul Judeţean Dâmboviţa, 1973, 344 p.  

Porcescu, Scarlat (1967): Limba română literară în opera Mitropolitului Veniamin Costachi, în 
Mitropolia Moldovei şi Sucevei, XLIII, 1967, nr. 1–2, pp. 165–174. 

*** Predoslovii, Antologie şi cuvânt înainte de Tudor Nedelcea, Craiova, Editura Scrisul 
Românesc, 1994, 253 p. 

Rădulescu, Cornel (1975): Primele traduceri româneşti ale cărţilor de ritual – sec. XVI-XVIII, 
în Glasul Bisericii, nr. 3 – 4, 1975, pp. 349 – 354. 

Râpă-Buicliu, Dan (2000): Bibliografia românească veche. Additamenta I (1536-1830), Galaţi, 
Editura Alma, 2000, 248 p.  

Rosetti, Al., Pop, M., Pervain, I şi Piru, Al. (1970): Istoria Literaturii române, Vol I, 
ediţia a II-a, Bucureşti, Editura Academiei R.S.R., 1970, 382 p.  

Simionescu, Dan şi Buluţă, Gheorghe (1981): Pagini din istoria cărţii româneşti, Bucureşti, 
Editura Ion Creangă, 1981, 190 p.  

Simonescu, D., Petrescu, V. (1972): Târgoviştea – vechi centru tipografic românesc, 
Târgovişte, Muzeul Judeţean Dâmboviţa, 1972, 133 p.  

Spiridon, Elena (2011): Elemente de gândire teoretică regăsite în prefeţele textelor traduse sau 
editate de mitropolitul Veniamin Costache. Problematica traductologică, în Text şi discurs 
religios, Vol. 3, Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 2011, pp. 143 
– 148. 

Stan, Liviu (1945): Sfinţi români, Sibiu, 1945, 79 p.  
Sulică, Nicolae (1927): O nouă publicaţie românească din secolul al XVI-lea: Liturghierul 

diaconului Coresi, tipărit la Braşov  în 1570, în Şoimii, III, nr. 9 – 10, 1927, Târgu 
Mureş, pp. 6 – 38. 

Toma, Stela (1995): Biblia de la Bucureşti (1688) în conştiinţa culturală europeană, în 
Autocefalie, Patriarhie, Slujire sfântă, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de 
Misiune Ortodoxă al B.O.R., 1995, pp. 215 – 242.  

Ţâra, Vasile (2018): Cultura ecleziastică, făuritoare şi păstrătoare a unităţii de limbă şi de neam, 
în Text şi discurs religios, Vol. 9, Iaşi, Editura Universităţii „ Alexandru Ioan 
Cuza”, 2018, pp. 207 – 214. 

Vasile, Vasile (2014): Evoluţia psalmului ca gen muzical (II), în Revista Muzica, nr. 3, 2014, 
pp. 86-119.   

Vlad, Ionel-Valentin (2017): Stâlpii poporului român: credinţa şi limba, în Christi, Aura 
(ed.), Identitatea românească în preajma Centenarului Marii Uniri (1918-2018), 
Bucureşti, Editura Contemporanul, 2017, pp. 112-115.   

Vintilescu, Petre (1972): Liturghierul explicat, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de 
Misiune Ortodoxă al B.O.R., 1972, 384 p.  

Zamfirescu, Dan (2007): Ziarul Argeşul, 6 sepetembrie 2007, p. 8. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 11:28:49 UTC)
BDD-A30052 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

