
 29 

VERSIUNILE ROMÂNEŞTI ALE SCRIPTURII LA TEMELIA  
UNUI SECOL DE TRADUCERI / 

LES VERSIONS ROUMAINES DES ÉCRITURES AUX 
FONDEMENTS  D’UN SIÈCLE DE TRADUCTIONS 

 
Niculina IACOB1 

 
 

Rezumat: Începuturile limbii române literare sunt legate, precum în cazul altor limbi 
verniculare europene, de traducerile textelor religioase. Fără a adera la mişcările 
religioase manifestate în Europa ş existând manifestaţii mai ales în Transilvania printre 
saxonii, secuii şi ungurii din Transilvania (husitismul, luteranismul, calvinismul), 
românii au fructificat oportunitatea de a avea cuvântul lui Dumnezeu în propria limbă, 
fapt ce a deschis calea spre traducerea cărţilor de cult religios în limba română. S-au 
alăturat astfel mişcării europene de înlocuire a limbilor vechi sacre (latina, greaca, 
slavona) prin limbile vernaculare, după principiul evocat de apostolul Pavel, reluat de 
Martin Luther şi exprimat de diaconul Coresi astfel: „întru besearecă mai vârtos cinci 
cuvinte cu înţelesul mieu să grăiesc, ca şi alalţi să învăţ, decât un tunearec de cuvinte 
neînţelese într-alte limbi“. Odată făcut acest pas, era o chestiune de timp ca slavona, 
din ce în ce mai puţin înţeleasă, să fie uzurpata din poziţia sa de limbă de cultură, şi ca 
numărul textelor traduse în limba română, din ce în ce mai numeroase, să stârnească 
ideea că limba română este capabilă să înlocuiască slavona în funcţiile pe care le-a 
îndeplinit ca limbă de cultură, reluând treptat aceste funcţii, la început în cadrul 
traducerilor, apoi în operele originale, cu conţinut din domenii: literar-artistic, religios, 
filozofic, juridico-administrativ, ştiinţific.  

Cuvinte-cheie: limbi sacre, text sacru, traducrea Bibliei, limbă literară. 
 
Résumé: Les débuts de la langue roumaine littéraire sont liés, comme dans le cas 
d’autres langues vernaculaires européennes, à des traductions de textes religieux. Loin 
d’adhérer à des mouvements religieux manifestés en Europe et ayant des 
manifestations surtout en Transylvanie parmi les Saxons de Transylvanie, les Sicules de 
Transylvanie et les Hongrois de cette même région (le hussitisme, le luthéranisme, le 
calvinisme), les Roumains ont fructifié l’oportunité d’avoir la parole de Dieu dans leur 
propre langue, fait qui a ouvert le chemin de la traduction des livres de culte religieux 
en langue roumaine. Ils ont rejoint ainsi le mouvement européen de remplacement des 
anciennes langues sacrées (latin,  grec, slavon) par les langues vernaculaires,  selon le 
principe évoqué par l’apôtre Paul, repris par Martin Luther et exprimé par le diacre 
Coresi ainsi: „întru besearecă mai vârtos cinci cuvinte cu înţelesul mieu să grăiesc, ca şi 
alalţi să învăţ, decât un tunearec de cuvinte neînţelese într-alte limbi“ [„dans une église, 
je préfère parler cinq mots intelligibles afin d’éduquer le peuple, plutôt qu’une 
multitude de mots dans d’autres langues que personne ne comprend”]. Une fois ce 
premier pas entrepris, c’était  une question de temps avant que le slavon, de moins en 

                                                           
1 Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava, niculinai@yahoo.fr 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 30 

moins compris, soit usurpé de sa position de langue de culture, et que le nombre de 
textes traduits en langue roumaine, de plus en plus nombreux, engendre l’idée que le 
roumain est capable de remplacer le slavon dans les fonctions qu’il avait remplies en 
tant que langue de culture, en reprenant tour à tour ces fonctions et en exprimant 
graduellement, au début dans le cadre des traductions, ensuite dans des ouvrages 
originaux, des contenus dans des domaines: littéraire-artistique, religieux, 
philosophique, juridico-administratif, scientifique. 

Mots-clés: langues sacrées, texte sacré, traduction  de la Bible, langue littéraire. 

Limba română, asemenea altor limbi din Europa, şi-a început ascensiunea 
ca limbă de cultură prin traducerea de texte religioase, iar „tradiţia biblică 
românească cuprinde, fără excepţie, toate versiunile în limba română, parţiale 
sau integrale, manuscrise sau tipărite, indiferent de contextul politic, 
confesional sau cultural în care acestea au fost produse”2. Vom analiza succint 
în continuare modul în care acest fenomen cultural a căpătat suficientă 
anvergură, în urma unor acumulări cantitative şi a unor creşteri calitative, astfel 
încât să genereze ideea că româna poate înlocui slavona în funcţiile pe care le 
îndeplinise ca limbă de cultură, preluându-i rând pe rând aceste funcţii şi 
exprimând treptat, mai întâi în traduceri, apoi şi în lucrări originale, conţinuturi 
dintre cele mai complexe şi din cele mai diverse domenii: literar-artistic, religios, 
filosofic, juridico-administrativ, ştiinţific, politic. 

Spre sfârşitul Evului Mediu, în Europa, vechile limbi sacre (latina, greaca, 
slavona) erau din ce în ce mai greu de înţeles, dar, cu toate acestea, obstinaţia 
ierarhiei bisericeşti de a accepta limbile vernaculare în biserică era greu de 
zdruncinat. A fost nevoie de personalităţi care să declanşeze acest proces de 
naţionalizare a serviciului divin, şi le amintim pe câteva dintre ele, Jan Hus, 
Martin Luther sau Jean Calvin, reformatori de prim rang care şi-au asumat lupta 
împotriva ierarhiei bisericeşti catolice. Saxonul Martin Luther, a cărui Biblie a 
devenit repede modelul lingvistic pentru aspectul supradialectal al limbii 
germane, a generat o adevărată revoluţie în plan confesional, cultural şi social, 
care va depăşi repede graniţele Saxoniei şi se va propaga şi în ţările vecine.  

Transilvania multietnică a fost influenţată de curentele reformatoare 
externe în mod diferit: saşii au îmbrăţişat luteranismul, maghiarii, după o 
perioadă în care aderaseră la luteranism, au optat, până la urmă, pentru 

                                                           
2 „La « tradizione biblica romena » comprende, senza eccezioni, tutte le versioni in 
lingua romena, sia parziali che integrali, manoscritte o stampate, a prescindere dal 
contesto politico, confessionale o culturale nel quale esse sono state prodotte.” (Eugen 
Munteanu, Sulla tradizione biblica romena. Dissociazioni di principio, în Atti del Congresso 
Internazionale « La Tradizione biblica romena nel contesto europeo » (Venezia, 22-23 aprilie 
2010), Eugen Munteanu, Ana-Maria Gînsac, Corina Gabriela Bădeliţă, Monica Joiţa, 
Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 2010, p. 16. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 31 

calvinism, iar secuii au ales să rămână catolici. Românii păreau însă indiferenţi la 
tot ceea ce presupunea Reforma religioasă, chiar şi după acceptarea ei oficială în 
Transilvania, iar limba slavonă părea de neclintit în calitatea ei de unică limbă 
oficială şi de cult. Secolul al XVI-lea a însemnat totuşi începutul declinului şi 
pentru slavona românească. Ce îi va fi determinat pe români să îşi dea seama că 
au nevoie să cunoască cuvântul lui Dumnezeu în limba proprie este o chestiune 
care a stârnit numeroase controverse. Păreri dintre cele mai diferite s-au emis în 
legătură cu această problemă, unii specialişti legând apariţia scrisului în limba 
română exclusiv de factorii interni, neglijându-i pe cei externi, alţii, dimpotrivă, 
au ignorat factorii interni în favoarea celor externi. O împăcare a contrariilor au 
încercat să aducă cei care au susţinut interacţiunea factorilor interni şi externi. 
Pentru Petre P. Panaitescu şi Gh. Ivănescu, factori interni de natură social-
politică şi culturală i-au determinat pe români să traducă cele dintâi scrieri 
bisericeşti în limba română, anumite pături sociale dorind ieşirea de sub 
dominaţia culturală a slavonei şi dobândirea autonomiei bisericii româneşti din 
Maramureş faţă de mănăstirea de la Muncaci (Ucraina). Mai mult chiar, 
Mănăstirea Peri este indicată drept loc cert al realizării celor dintâi traduceri în 
limba română, în condiţiile în care ea dobândise statutul de stavropighie, în 
virtutea căruia avea dreptul să hirotonească preoţi şi să administreze biserici, 
nefiind exclusă nici existenţa pe lângă această mănăstire a unei şcoli de preoţi şi 
de grămătici, fapt care ar fi justificat o dată în plus nevoia de a avea texte 
traduse în limba română sau texte biblingve slavo-române pentru pregătirea 
viitorilor preoţi şi dieci.  

Când e vorba despre susţinătorii influenţelor externe, lucrurile sunt şi mai 
încurcate, date fiind curentele culturale străine care se presupune că ar fi 
influenţat traducerea celor dintâi texte în limba română. Adepţi ai 
bogomilismului, ai husitismului sau ai protestantismului, specialişti cu nume 
sonore au încercat să-şi argumenteze poziţia pe care se situau. Dacă B. P. 
Hasdeu a fost adeptul influenţei bogomilice, fără să fi atras prea mulţi adepţi, 
N. Iorga, în schimb, a susţinut că introducerea limbii române în scris s-ar 
datora influenţei husite, care se propagase în nordul spaţiului românesc, mulţi 
dintre români trecând chiar la husitism. În realitate, însă, ideologia husită a avut 
ecou mai ales în rândurile maghiarilor şi mult mai puţin în rândurile românilor, 
iar cele dintâi texte religioase traduse în limba română poartă mai degrabă 
amprenta unei influenţe luterane. Mai mult decât atât, fiind prigoniţi în 
Transilvania, husiţii nu ar fi putut influenţa traducerea unui număr destul de 
mare de texte, de vreme ce o asemenea acţiune trebuia organizată, aprobată şi 
susţinută financiar. De mai multă credibilitate s-au bucurat susţinătorii influenţei 
protestante, Ov. Densusianu fiind unul dintre cei care au evidenţiat caracterul 
organizat al traducerii cărţilor religioase în a doua jumătate a secolului al XVI-
lea în sudul Transilvaniei şi, în acelaşi timp, acţiunile premeditate ale saşilor 
luterani din Braşov şi Sibiu de a-i atrage pe români la luteranism. Cât priveşte 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 32 

influenţa calvină, aceasta s-a manifestat mult mai intens, ajungându-se atât de 
departe, încât, sub principii calvini ai Transilvaniei, biserica românească risca să 
fie în pragul disoluţiei prin calvinizare în momentul unirii religioase de la 1700 
cu Biserica Romei3.  

Situându-se pe o poziţie mult mai echilibrată, alţi specialişti au încercat să 
explice că introducerea limbii române în scris putea fi datorată atât unor factori 
interni, cât şi unor influenţe externe, prioritate având, desigur, „necesitatea reală 
de a comunica în scris prin intermediul limbii naţionale”4. Este meritul 
regretatului filolog Ion Gheţie de a fi găsit explicaţii plauzibile privind contextul 
cultural în care s-au realizat cele dintâi traduceri religioase în limba română şi de 
a fi localizat şi datat cu argumente pertinente aceste texte. Fără a fi trecut la 
husitism, luteranism sau calvinism, românii „au preluat de la propagatorii 
acestor curente religioase ideea folosirii limbii naţionale în biserică, înscriindu-
se astfel în curentul general european favorabil acestui act revoluţionar pe la 
mijlocul celui de-al doilea mileniu al erei noastre”5. Ei au valorificat astfel 
oportunitatea de a avea cuvântul lui Dumnezeu în propria limbă, fapt care a 
deschis drumul traducerii cărţilor bisericeşti în limba română. În acest fel, ei s-
au raliat la mişcarea europeană de înlocuire a vechilor limbi sacre cu limbile 
vernaculare, potrivit principiului paulin invocat şi de Martin Luther şi pe care îl 
exprima şi diaconul Coresi în Întrebarea creştinească din 1560 astfel: „întru 
besearecă mai vârtos cinci cuvinte cu înţelesul mieu să grăiesc, ca şi alalţi să 
învăţ, decât un tunearec de cuvinte neînţelese într-alte limbi“. 

Dacă pentru vorbitorii limbilor slave sau pentru greci, în Orientul 
ortodox, greaca şi slavona, ca limbi liturgice, nu puneau probleme majore de 
înţelegere, când este vorba despre români, aceştia nu cunoşteau limba în care se 
slujea în biserică, fiind cu atât mai necesară traducerea cărţilor religioase, atât a 
celor de lectură bisericească, cât şi a cărţilor bisericeşti de slujbă. Se impunea, 
aşadar, în spaţiul românesc, declanşarea unui proces susţinut de traducere a 
acestor cărţi. Până la versiunea românească integrală târzie6 a Bibliei, la 1688, s-
au realizat traduceri fragmentare, păstrate în manuscris (Psaltirea Scheiană, 

                                                           
3 Vezi Ioan Chindriş, Cultură şi societate în contextul şcolii Ardelene, Cluj-Napoca, Editura 
Cartimpex, 2001, p. 169, p. 225. 
4 Ion Gheţie, Începuturile scrisului în limba română. Contribuţii filologice şi lingvistice, Bucureşti, 
Editura Academiei Române, 1974, p. 86. 
5 Ştefan Munteanu, Vasile D. Ţâra, Istoria limbii române literare, ediţia a II-a, Bucureşti, 
Editura Didactică şi Pedagogică, 1983, p. 64. 
6 În Franţa, prima traducere integrală a Bibliei este din 1478, germanii aveau înaintea 
Bibliei lui Luther (1534) alte 14 ediţii germane ale Scripturii, italienii au versiunea 
integrală a Bibliei din 1471, iar, mai în proximitatea noastră, cehii au Biblia din secolul al 
XIV-lea, iar ungurii de la sfârşitul secolului al XVI-lea, din 1590. (Vezi Ion Gheţie, op. 
cit., p. 90.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 33 

Psaltirea Voroneţeană, Psaltirea Hurmuzachi, Codicele Voroneţean) sau tipărite 
(Evangheliarul slavo-român de la Sibiu din 1551–1553; Tâlcul evangheliilor sau 
Cazania I din 1567, Psaltirea din 1570, Psaltirea slavo-română din 1577 ale lui 
Coresi; Psaltirea slavo-română din 1589, tipărită de Şerban, fiul lui Coresi; Palia de 
la Orăştie din 1581–1582), unele dintre ele fiind atestate astăzi numai 
documentar (Evanghelia şi Apostolul, texte moldoveneşti din 1532; Catehismul de 
la Sibiu din 1544).  

Prima realizare de seamă în materie de traduceri biblice româneşti o 
reprezintă Noul Testament în versiune integrală, tipărit la Bălgrad (Alba Iulia) în 
1648. Este puţin importantă aici controversa privind mobilul traducerii. Ceea ce 
trebuie subliniat este valoarea lucrării, începând chiar cu textul Predosloviei cătră 
cetitori, în care se află cea dintâi expunere coerentă a problemelor limbii române 
literare din acea vreme: existenţa variaţiilor diatopice, nevoia de a folosi cuvinte 
cu circulaţie cât mai largă, criteriul de selecţie constituindu-l valoarea 
circulatorie a cuvintelor, necesitatea de a împrumuta cuvinte din limba greacă 
pentru a desemna pentru prima dată în româneşte noţiuni noi. După patruzeci 
de ani, textul de la Bălgrad va fi revizuit de „oamenii locului” şi va trece în 
Biblia de la Bucureşti. Dacă „limba Bibliei pentru un popor numai o dată se poate 
face”, aşa cum a susţinut mitropolitul Andrei Şaguna7, înseamnă că Noul 
Testament de la 1648 s-a constituit în bază pentru tradiţia biblică românească, tot 
astfel cum, pentru Vechiul Testament, acelaşi rol l-a jucat textul tradus, după un 
izvor protestant tipărit în 1597 la Frankfurt am Main, de spătarul Nicolae 
Milescu între 1660/1661 şi 1664, în perioada cât acesta îndeplinise o funcţie 
diplomatică înaltă la Constantinopol, în calitate de trimis al domnitorului 
muntean Grigore Ghica. Faptul că spătarul a folosit acest izvod pentru 
traducerea textului biblic a determinat prezenţa în versiunea românească a unui 
text filozofic, cel dintâi publicat în limba română şi intitulat Pentru sângurul 
ţiitoriul gând sau Despre raţiunea dominantă, care va trece în Biblia de la 1688 şi apoi 
în Biblia de la 1795, lipsind ulterior din reeditarea acesteia la Sankt Petersburg 
(1819), dar regăsindu-se din nou în reeditarea episcopului Filotei al Buzăului 
(1854–1856). Manuscrisul olograf al spătarului nu s-a păstrat, în schimb s-a 
păstrat o copie revizuită în ms. rom. 45, aflat astăzi în fondul Bibliotecii Filialei 

                                                           
7 Cunoştinţe folositoare despre Sfânta Scriptură, în Biblia adecă Dumnezeiasca Scriptură a Legii cei 
Vechi şi a cei Noao, după originalul celor şeptezeci şi doi de tălcuitori din Alexandria, tipărită în zilele 
Preaînălţatului nostru împărat Franţisc Iosif I, supt priveghiarea şi binecuvântarea preasfinţitului domn 
Andreiu Baron de Şaguna, dreptcredinciosul episcop al Bisericei Greco-Răsăritene Ortodoxe în Marele 
Principat al Ardealului, comander al Ordinului Leopoldin cesaro.reg. austriac şi sfetnic dinlăuntru de stat 
al Maiestăţii Sale Chesaro-Regeşti Apostolice. Sibiiu, cu tiparul şi cu chieltuiala tipografiei de la 
Episcopia dreptcredincioasă Răsăriteană din Ardeal, la anul domnului 1856–1858, p. VI. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 34 

din Cluj-Napoca a Academiei Române8. Traducerea din limba greacă a Vechiului 
Testament nu-i putea lăsa indiferenţi pe adepţii slavonismului din cultura noastră 
veche, fapt care a generat un adevărat „război al Bibliilor”, în sensul că aceştia, 
pentru a contracara textul tradus din greacă, au tradus imediat Vechiul Testament 
din slavonă, după Biblia de la Ostrog din 1581, autorul versiunii fiind, probabil, 
Daniil Andrean Panoneanul, unul dintre marii cărturari ai veacului al XVII-lea. 
Textul se păstrează în ms. rom. 4389, la Biblioteca Academiei Române. Nu este 
puţin lucru pentru o limbă literară aflată încă într-un stadiu incipient de 
dezvoltare să aibă cea mai întinsă parte a Scripturii în două variante 
cvasisimultane.  

Problemele cu care se confruntaseră traducătorii din 1648 ai textului 
biblic, expuse în prefaţa menţionată mai sus, nu erau altele nici după patruzeci 
de ani, căci limba nu evoluează într-un ritm atât de rapid şi nici traducătorii nu 
pot atinge competenţe care să le permită în timp scurt performanţele de dorit. 
Prin urmare, nu este de mirare că şi în prefaţa semnată de Şerban Cantacuzino 
a textului tipărit la Bucureşti în 1688 se vorbeşte despre „strâmtarea limbii 
româneşti”, o sintagmă care defineşte foarte expresiv dificultatea traducătorilor 
de a transpune într-o limbă insuficient exersată şi îmbogăţită un text care 
ajunsese să fie mai presus de timp şi de loc şi să devină astfel cel mai citit text 
din toate spaţiile lingvistice şi culturale, din toate timpurile. Soluţia propusă aici 
pentru rezolvarea acestei probleme este tot împrumutul şi este comparabilă cu 
aceea din Noul Testament de la Bălgrad: „iară încăş având pildă pre tălmăcitorii 
lătinilor şi slovenilor, precum aceia, aşa şi ai noştri le-au lăsat precum să citesc la 
cea elinească”9.  

Dacă numele spătarului Milescu nu a rămas legat de textul Bibliei de la 
1688 este pentru că domnitorul Şerban Cantacuzino, cel care a susţinut 
financiar tipărirea cărţii, a dorit să nu-i fie umbrit de nimeni şi de nimic meritul 
de a fi dat culturii române vechi o lucrare de excepţie. A intuit de bună seamă 
faptul că prima tipărire integrală a Bibliei în limba română nu avea cum să nu se 
bucure de faimă, ceea ce s-a şi întâmplat, şi vreme de aproape 100 de ani acest 
text şi-a trăit nestingherit gloria în toate regiunile locuite de români. Tipărirea 
integrală a Bibliei în limba română a fost un eveniment mult prea important, iar 

                                                           
8 Editat astăzi sub titlul: Vechiul Testament. Septuaginta. Versiunea lui Nicolae Spătarul 
Milescu (Ms. 45 de la Biblioteca Filialei din Cluj a Academiei), ediţie de text, prefaţă, notă 
asupra ediţiei, introducere, bibliografie, indice de cuvinte şi forme, indice de nume 
proprii de Eugen Munteanu (coordonator), Ana-Maria Gînsac, Ana-Maria Minuţ, 
Lucia-Gabriela Munteanu, Mădălina Ungureanu, Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru 
Ioan Cuza”, 2016. 
9 Biblia de la Bucureşti (1688), în seria Monumenta linguae Dacoromanorum, Pars I, Genesis, 
Iaşi, 1988 (autorii volumului: Alexandru Andriescu, Vasile Arvinte, Ioan Caproşu, Elsa 
Lüder, Paul Miron, Mircea Roşian, Marietta Ujică), p.139. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 35 

cartea a devenit repede un reper cultural şi lingvistic, astfel încât scăderile fireşti 
ale unui text tradus prin metoda literală, ca singura valabilă multă vreme pentru 
traducerea textelor sacre, să nu fie analizate şi aspru criticate. Este adevărat că 
împotriva acestei metode de traducere se ridicase însuşi Martin Luther, care 
alesese să pună în valoare sensul originar al textului sacru renunţând la 
traducerea literală, aşa cum rezultă din scrisoarea deschisă trimisă eruditului 
teolog german Wenzeslaus Linck, la 8 septembrie 1530, cu patru ani înaintea 
tipăririi Bibliei: „Căci nu literele limbii latine ca atare trebuie întrebate cum să se 
vorbească germana, aşa cum fac aceşti prostănaci, ci trebuie să ne uităm în jurul 
nostru cum vorbeşte o mamă în casa ei, copiii pe stradă, omul obişnuit la piaţă 
şi să observăm ce le iese din gură, cum rostesc ei cuvintele, şi apoi traducem; 
atunci ei vor înţelege şi vor observa că li se vorbeşte în limba germană.”10 Tot 
acolo el vorbeşte despre traducere „ca artă şi ca muncă”11, despre faptul că 

traducătorul trebuia „să deţină un mare depozit de cuvinte, ca să‑l poată avea la 
îndemână pe cel potrivit, chiar şi atunci când un singur cuvânt nu se potriveşte 
la fel peste tot”12, dar, în acelaşi timp, recunoaşte că nu a dat literelor frâu liber 
prea mult, ci, dimpotrivă, a avut grijă să nu se îndepărteze prea tare de literă, ci 
să se ţină de ea acolo unde textul o cerea13. Vedem în toate aceste norme 
echilibrul care a făcut ca traducerea lui Luther să devină, aşa cum am spus, 
modelul lingvistic pentru aspectul supradialectal al limbii germane.  

Citită vreme de 100 de ani de toată seminţia românească, Biblia de la 
Bucureşti s-a constituit în mod firesc şi într-un model de limbă, cu precizarea că 
în textul de la Bucureşti au trecut destule particularităţi de grai nordic, 
moldovenesc şi ardelenesc, din cele două texte revizuite, Vechiul Testament 
tradus de spătarul Milescu şi Noul Testament tipărit la Bălgrad, ceea ce face ca 
ideea muntenizării limbii literare prin graiul pus în circulaţie de textul 
bucureştean să trebuiască privită cu anumite rezerve. Cât despre neajunsurile 
rezultate în urma traducerii literale a textului Septuagintei, asupra acestora se va 
exprima pentru întâia oară cărturarul iluminist Samuil Micu, cel care a şi dat 
culturii române cea de a doua traducere a Septuagintei în limba română. 
Conştient de neajunsurile textului de la 1688, multe dintre ele explicabile şi prin 
evoluţia limbii române literare în cei aproape 100 de ani care trecuseră de la 
tipărirea acestuia, dar şi de imposibilitatea credincioşilor de a mai intra în 
posesia unui exemplar la atâta timp de la tipărire, Samuil Micu, un traducător cu 

                                                           
10 Martin Luther, Scrisoare deschisă despre traducere, versiune românească de Eugen 
Munteanu şi Mariana Nastasia, cuvânt-înainte, note şi comentarii de Eugen Munteanu, 
în „Transilvania”, nr. 3/2017, p. 18. 
11 Ibidem, p. 20. 
12 Ibidem, p. 19. 
13 Ibidem, p. 20. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 36 

mare experienţă14, îşi asumă realizarea unei noi traduceri a textului biblic, de 
data aceasta după o versiune a Septuagintei datorată lui Lambert Bos şi tipărită în 
1709 la Franeker, în Olanda, repetându-se astfel situaţia din urmă cu un secol, 
când spătarul Milescu folosise o ediţie protestantă a Bibliei. Textul tradus de 
Samuil Micu şi tipărit de episcopul Ioan Bob în 1795 se înscrie, însă, într-o serie 
de traduceri ale Bibliei care s-au realizat la Blaj începând din 1760. Blajul ajunsese 
în a doua jumătate a secolului al XVIII-lea o adevărată capitală culturală 
românească, de fapt, devenise ceea ce visase episcopul Inochentie Micu-Klein, 
adevăratul întemeietor al acestei cetăţi româneşti. Elitele grupate în jurul 
instituţiilor culturale din „Mica Romă” au declanşat aici o adevărată şcoală de 
traduceri biblice, astfel că, între 1760 şi 1914, textul Scripturii a fost tradus la 
Blaj de cinci ori, integral sau parţial, patru dintre aceste traduceri fiind păstrate 
numai în manuscris. Oricine se poate întreba, în mod firesc şi cu bună-credinţă, 
ce îi va fi determinat pe cărturarii Blajului să traducă de cinci ori Biblia în acest 
interval de timp.  

Seria este deschisă de traducerea pentru prima dată în limba română a 
Bibliei după Vulgata apuseană. Pentru cei care ştiu că în urma unirii religioase a 
românilor ortodocşi din Transilvania cu Biserica Romei la 1700 schimbările 
produse atât în dogmă, cât şi în rit au fost nesemnificative şi că mentalul 
colectiv a rămas fundamental unul de tip oriental, traducerea Vulgatei poate fi 
un fenomen greu de explicat. Putem bănui că episcopul greco-catolic Petru 
Pavel Aron, iniţiatorul şi coordonatorul acestei traduceri colective15, altminteri 
foarte fidel habitudinilor orientale, a ales să traducă Vulgata, textul recept al 
Bisericii Catolice, pentru că o biserică de esenţă duală, cum era Biserica Unită, 
trebuia să aibă textul Bibliei în limba română atât în versiunea orientală, 
Septuaginta, cât şi în versiunea occidentală, Vulgata. Ceea ce nu a intuit episcopul 
în momentul alegerii izvodului latin a fost bariera care va sta în calea tipăririi şi, 
astfel, a punerii în circulaţie a textului tradus, un text excepţional sub aspectul 
limbii folosite, lucru uşor de demonstrat prin citarea câtorva versete16. Mentalul 

                                                           
14 Pe care Lucian Blaga îl consideră „întâiul mare scriitor român din Transilvania” 
(Gândirea românească în Transilvania în secolul al XVIII-lea, ediţie îngrijită de G. Ivaşcu, 
Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1966, p. 136). 
15 După Floarea adevărului, lucrare publicată în 1750 la Blaj şi prin care autorii („cuvioşii 
ieromonaşi”) urmăreau să explice raţiunile teologice ale unirii şi să demonstreze 
identitatea religiei nou create, Vulgata de la Blaj este a doua lucrare datorată muncii în 
echipă. Sub coordonarea episcopului, angajat el însuşi în activitatea de traducere, au 
lucrat efectiv Grigore Maior, Atanasie Rednic, Gherontie Cotorea, Silvestru Caliani şi 
au reuşit să traducă în numai un an (1760–1761) Vechiul Testament şi Evangheliile.  
16 Facerea, cap 18: „6. Grăbit-au Avraam în umbrariu la Sara şi i-au zis: „Grăbeşte, trei 
măsuri de făină mestecă şi fă pâni supt cărbuni!”/ 7. Iară el au alergat la ciurdă şi au 
adus de-acolo un viţăl foarte tinăr şi bun şi l-au dat slujii, carele au grăbit şi l-au fiert./ 
8. şi au luat unt şi lapte şi viţălul carele l-au fost fiert şi l-au pus înaintea lor. Iară el sta 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 37 

colectiv ortodox nu putea fi decât refractar la un text biblic ce urma un izvod 
recept în Biserica Catolică. Când Samuil Micu vorbea în Istoria şi lucrurile şi 
întâmplările românilor despre „cuvioasele pricini” care au împiedicat tipărirea 
Vulgatei, este posibil să fi avut în vedere nu numai moartea episcopului, ci şi 
reticenţa mediului greco-catolic din Transilvania, dovadă fiind faptul că la 1795 
episcopul Ioan Bob nu a ales pentru tipărire textul lui Petru Pavel Aron, ci 
textul lui Samuil Micu. Vulgata lui Aron a fost tipărită într-o restituire ştiinţifică 
de excepţie abia în 200517 şi de atunci a intrat în atenţia cercetătorilor interesaţi 
de versiunile româneşti ale Sfintei Scripturi. Din păcate, rămânerea în manuscris 
a celui mai întins text tradus din limba latină a împiedicat declanşarea 
procesului de modernizare a limbii române literare chiar din faza 
preiluminismului românesc.  

Tipărirea însă în 1795 a Bibliei traduse de Samuil Micu a făcut ca acest 
proces de modernizare, dar şi de unificare a limbii române literare, să cunoască 
un ritm susţinut, pentru că acest text biblic va fi în continuare textul-fanion 
pentru ceea ce numim tradiţie biblică românească. Aleasă de Ioan Bob pentru a 
fi dată în tipar, traducerea lui Samuil Micu s-a bucurat de apreciere şi dincolo de 
spaţiul greco-catolic şi a devenit moştenirea culturală a tuturor românilor, iar 
românii extracarpatini au retipărit-o în mai multe rânduri, argumentul fiind 
calitatea limbii literare întrebuinţate de neîntrecutul stilist care a fost autorul ei: 
în 1819, la Sankt Petersburg, pentru românii din Basarabia, în 1854–1856, la 
Buzău, de către episcopul Filotei, în 1856–1858, la Sibiu, de către Andrei 
Şaguna şi în secolul al XX-lea, în 1914, la Bucureşti, chiar ediţia sinodală fiind 
tributară ostenelii lui Samuil Micu. Dacă în prefeţele ediţiilor de la Petersburg şi 
de la Buzău se vorbeşte despre sursa folosită şi chiar se fac referiri la calitatea 
limbii textului de la 1795, o atitudine diferită faţă de traducerea lui Samuil Micu 
a avut episcopul Andrei Şaguna, viitorul arhiepiscop şi mitropolit al 
Transilvaniei (de la reînfiinţarea mitropoliei, în 1864). În studiul introductiv 

                                                                                                                                                    
lăngă dânşii supt copaciu./ 9. şi după ce mâncase, au zis cătră dânsul: „Unde este Sara, 
muierea ta?” El au răspuns: „Iată, în umbrariu este”. /10. Căruie au zis: „Întorcându-
mă, oi veni la tine într-această vreame, având viaţă, şi va avea fiiu Sara, muierea ta”. 
Carea auzind, Sara au râs după uşa cortului. /11. şi era amândoi bătrâni şi vechi de zile 
şi încetase Sarei a-i fi cele femeieşti. /12. Carea au râs într-ascuns, zicând: „După ce am 
îmbătrânit, şi domnul mieu vechiu este, oi sluji desfătării?” /13. şi au zis Dumnezeu 
cătră Avraam: „Pentru ce au râs Sara zicând: «Au doară adevărat voiu naşte, vechie 
fiind?» /14. Au doară lui Dumnezeu este ceva cu greu? Precum am zis, Mă voi 
întoarce le tine într-aceastaş vreame, urmând viaţa şi va avea Sara fiiu”. /15. Tăgăduit-
au Sara, zicând: „N-am râs!”, fiind înfricoşată. Iară Domnul: „Nu-i aşa – au zis – ce ai 
râs!” /16. şi sculându-să de acolo, bărbaţii ş-au îndreptat ochii d-asupra Sodomului; şi 
Avraam mergea împreună, petrecându-i.” 
17 Biblia Vulgata. Blaj 1760–1761, Vol. I-V, editor coordonator Ioan Chindriş, 
coordonare filologică Niculina Iacob, Bucureşti, Editura Academiei Române. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 38 

publicat în Biblia de la Sibiu, în § 16, p. XVI, Andrei Şaguna aminteşte trei ediţii 
mai noi ale textului sacru în limba română: „1. Biblia întreagă tipărită prin 
Soţietatea Biblică Rusească la Petersburg în a. 1819; 2. Testamentul Nou tipărit la 
Smirna în Asia Mică la a. 1838; 3. Biblia întreagă tipărită în S. Episcopie a 
Buzăului în a. 1854”, dar nu pomeneşte nicăieri traducerea lui Samuil Micu. 
Dacă prin absurd episcopul ar fi fost străin de existenţa textului de la Blaj, 
atunci faptul că despre acest text se vorbeşte explicit în prefeţele ediţiilor de la 
Petersburg şi de la Buzău, menţionate de el între cele trei mai recente, ar fi fost 
suficient să-i trezească interesul în legătură cu osteneala acestui antecesor al său. 
În realitate, îl elimină pe Samuil Micu din rândul celor care au trudit la 
traducerea Bibliei în limba română, dar o foloseşte ca sursă18 pentru ediţia 
realizată de el. Trecerea sub tăcere a numelui ieromonahului de la Blaj ar putea 
fi interpretată în cheie dublă: pe de o parte, va fi considerat că menţionarea 
acestui nume ar fi făcut să-i scadă meritele de traducător al Bibliei, pe de altă 
parte, va fi crezut că folosirea unei traduceri provenite din mediul confesional 
greco-catolic i-ar fi putut zădărnici eforturile depuse pentru reînfiinţarea 
Mitropoliei din Transilvania, desfiinţată odată cu unirea românilor ardeleni cu 
Biserica Romei, pentru a scoate astfel Biserica Ortodoxă din Transilvania de 
sub tutela Mitropoliei sârbeşti din Carloviţ (Karlowitz). Dacă adăugăm şi faptul 
că îi interzisese chiar episcopului Filotei să mai pună în circulaţie exemplare din 
Biblia de la Buzău şi să distrugă exemplarele rămase, atunci se poate face şi mai 
bine lumină în această atitudine disproporţionată a lui Şaguna faţă de textul de 
la Blaj. Scopul scuză mijloacele, s-ar putea spune. Şi cu toate acestea, nu a 
rămas singura atitudine de acest fel a viitorului mitropolit de la Sibiu. Când Ion 
Heliade Rădulescu s-a încumetat să tipărească la Paris, în 1858, traducerea sa 
parţială, Biblia Sacra que coprinde Vechiul si Noul Testament, tradusă din hellenesce dupŏ a 
quellor septedeci de I. Heliade R., Paris, in typographia lui Preve si comp., via J. J.-Rousseau, 
1858, scopul traducerii lui Heliade fiind primenirea limbii române, dat fiind 
faptul că şi traducerea Bibliei trebuie să reflecte „înaintarea” oricărei limbi, 
Şaguna s-a lansat într-un atac devastator împotriva cunoscutului autor al 
Sburătorului, care a culminat cu anatema aruncată asupra traducătorului, pe 
motiv că a îndrăznit să se atingă cu „mâini nesfinte şi profane” de Sfânta 
Scriptură. Este adevărat că textul lui Heliade, împestriţat cu numeroase 
împrumuturi din italiană şi îmbrăcat într-un veşmânt ortografic italienizant cel 
puţin bizar, nu putea apărea decât ca rebarbativ pentru adeptul 
tradiţionalismului ortodox de la Sibiu. Revenind la posteritatea Bibliei de la Blaj, 
trebuie subliniat faptul că însuşi textul sinodal al Bibliei din 1914 are ca sursă, 
este adevărat, tot nemărturisită, traducerea lui Samuil Micu. Spre deosebire de 

                                                           
18 Este puţin important aici dacă şaguna a folosit direct textul de la Blaj sau prin 
mijlocirea textului tipărit la Sankt Petersburg. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 39 

celelalte reeditări, în Biblia sinodală, textul de la 1795 a suferit mai multe 
modificări, graţie efortului susţinut de revizuire început încă din 190819.  

După ce textul de la 1795 fusese retipărit de atâtea ori în spaţiul 
românesc ortodox şi în Blajul greco-catolic, s-a dorit şi chiar se impunea 
reeditarea Bibliei lui Samuil Micu. Evoluţia elitelor blăjene era remarcabilă, fapt 
care explică şi episodul îndreptării lui Eminescu spre „Mica Romă”20. Dorind să 
cunoască locurile din care provenea îndrăgitul său profesor Aron Pumnul sau 
poate îndemnat de un alt profesor cernăuţean, Ion G. Sbiera, şi, de ce nu, 
incitat de povestirile colegilor săi gimnazişti proveniţi din Transilvania despre 
frumuseţea locurilor lor de baştină, la care se poate adăuga şi intenţia de a-şi 
trece unele examene în particular21, el ajunge la Blaj în primăvara anului 1866. 
Erudiţia Blajului, pe care o vedea la profesorul său şi care-l fascinase cu 
siguranţă pe gimnazistul cernăuţean, era incontestabilă, dar s-a dovedit una 
închistată în clericalism monahal, incapabilă să citească în cheia potrivită poezia 
lui Eminescu. Este motivul care a generat atitudinea cărturarului Alexandru 
Grama, doctor în teologie la Viena, profesor de drept canonic şi de istorie 
bisericească la Seminarul Teologic din Blaj şi autor al unor lucrări ce reflectau 
preocuparile sale didactice22 sau înalta sa erudiţie teologică23. Studiul critic (Mihail 
Eminescu. Studiu critic) publicat anonim la Blaj în 189124 este rezultatul unei 

                                                           
19 Vezi Emanuel Conţac, Tradiţia biblică românească. O prezentare succintă din perspectiva 
principalelor versiuni româneşti ale Sfintei Scripturi, în „Studii teologice”, nr. 2/2011, pp. 191-
194. 
20 Epitetul atribuit oraşului de la confluenţa Târnavelor este invariabil asociat cu 
numele lui Mihai Eminescu. El a făcut notoriu acest epitet, pentru că, altfel, sintagma 
care apare în textul Odei Gimnaziului Grăniceresc Greco-Catolic din Năsăud (ulterior, 
Liceul Grăniceresc „George Coşbuc”, astăzi, Coelgiul Naţional „George Coşbuc”), 
scrisă de poetul Ioan Marte Lazăr şi cântată pentru prima dată la 4 octombrie 1863, cu 
prilejul înfiinţării gimnaziului: „Sălteze Blajul, mica noastra Romă [s.n.], / Braşovul antic, 
cu tine Beiuşe, / Că pot întinde mână de frăţie / Soţului june!”, ar fi fost uitată, odată 
cu textul poeziei. (vezi Ion Buzaşi, Despre numele Blajului „Roma Mică”, în „România 
literară”, nr. 50/2014 (http://www.romlit.ro/index.pl/despre 
_numele_blajului_roma_mic, accesat la data de 05. 10. 2018, ora 9,34). 
21 Vezi episodul povestit de George Călinescu în legătură cu examenul la limba greacă 
cu profesorul Alimpiu Blăjan, cel care se dovedeşte neînduplecat în faţa foii goale a 
tânărului Eminescu. (G. Călinescu, Viaţa lui Mihai Eminescu, Bucureşti, Editura pentru 
Literatură, 1964, p.79). 
22 Introducere în cărţile Sfintei Scripturi, Blaj, 1878; Elemente de istorie universală şi particulară a bisericii, 
Blaj, 1779; Istoria universală a bisericii, Blaj, 1779; Istoria Bisericei Române Unite cu Roma, Blaj, 
1884. 
23 Instituţiile calvineşti în biserica românească din Ardeal, Blaj, 1895. 
24 Reeditat recent (Alexandru Grama, Mihail Eminescu. Studiu critic, ediţie îngrijită 
de Ioan Chindriş şi Niculina Iacob, Cluj-Napoca, Editura Napoca Star, 2014) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 40 

ambianţe, al unei mentalităţi bine definite istoric. Trebuie adăugat aici, pentru a 
întări afirmaţia de mai sus, faptul că acele personalităţi ale Blajului care fuseseră 
contaminate de efluviul romantic şi scriau poezie au fost nevoite să publice 
într-un adânc anonimat „versurile romanticeşti”, textele apărând sub 
pseudonime dintre cele mai ciudate, ***Z, X, Y, sau chiar fără nici un 
pseudonim25. Exagerările târzii ale erudiţiei blăjene, cantonată în teologie, 
filologie şi istorie, dar şi potenţată de spiritul prin excelenţă clerical al Blajului, 
au determinat aceste reacţii disproporţionate când este vorba de a-şi înţelege 
epoca în care trăiau. Aceeaşi erudiţie era însă benefică pentru realizarea unei 
versiuni biblice în care să nu se reflecte simpla adaptare la normele limbii 
literare, ci să reprezinte un pas înainte spre hermeneutica biblică. Aşa se face că 
profesorul de studiu biblic Victor Smigelschi a reluat textul lui Samuil Micu, 
însoţit de un număr impresionant de note, comentarii şi explicaţii proprii ce se 
desfăşoară pe multiple planuri, rezultatul constituindu-se în cea dintâi versiune 
exegetică a Bibliei în limba română, înaintea Bibliei diortosite de mitropolitul 
Bartolomeu Anania. Din păcate, textul a rămas în manuscris până astăzi (la 
Biblioteca Academiei Române din Cluj-Napoca, Fondul Blaj, sub cota: ms. 
rom. 284, vol. I-VI), deşi şpalturile care se păstrează cu fragmente din Cartea 
Facerii şi din Evanghelii, tipărite în deceniul Primului Război Mondial, atestă în 
mod clar intenţia de a tipări textul. Numai că, aşa cum rezultă dintr-o 
însemnare publicată în presa vremii, Biblia nu s-a tipărit „din cauza unor scârbe 
şi cabale popeşti”, semn clar că tipărirea Sfintei Scripturi, altminteri un fapt prin 
excelenţă spiritual, este atinsă de multe ori de aripa nu întotdeauna 
binefăcătoare a politicii ecleziastice sau a celei laice.  

Contribuţia lui Samuil Micu la fixarea limbajului biblic românesc, la 
modernizarea şi la unificarea limbii române literare a fost covârşitoare şi 
datorită acestei posterităţi generoase a Bibliei de la Blaj, căci prin reeditările 
menţionate ea s-a lăţit în toată românimea şi i-a stimulat pe cei care au folosit-o 
în reeditările lor să şlefuiască limbajul textului de la care porneau, tot astfel cum 
ieromonahul de la Blaj, la rândul lui, a înţeles că, într-o altă etapă din evoluţia 
limbii române literare, pornind de la textul tipărit la Bucureşti în 1688, era 
nevoie de un stil unitar şi de o aşezare a graiului în concordanţă cu această 
evoluţie. La sfârşitul secolului al XX-lea, o echipă de cercetători condusă de 
regretatul istoric al culturii Ioan Chindriş a reluat într-o excepţională ediţie 
diplomatică textul lui Samuil Micu. Cu susţinerea financiară a papei Ioan Paul al 
II-lea, textul s-a tipărit la Vatican, unde s-a şi lansat, prilej cu care Sanctitatea Sa 
a acceptat să devină membru de onoare al Academiei Române, o demnitate 

                                                                                                                                                    
tocmai pentru a-l face cunoscut, astfel încât să nu mai vorbim despre Grama 
numai din auzite. 
25 Vezi Ioan Rusu, Scrieri. Ediţie de Ioan Chindriş şi Niculina Iacob, Târgu-Lăpuş, 
Editura Galaxia Gutenberg, 2010, p. 31-47. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 41 

laică pe care legile Vaticanului nu o acceptă. De aceea Karol Józef Wojtyła este 
astăzi membru de onoare al Academiei noastre.  

Prefeţele Bibliilor tipărite în secolele al XX-lea şi al XXI-lea uită adesea să-
l menţioneze pe Samuil Micu între cei care au contribuit la „facerea” Bibliei în 
limba română. Este adevărat că Biblia de la Bucureşti s-a aflat la temelia limbajului 
biblic românesc, dacă cităm vorbele lui Şaguna („limba Bibliei pentru un popor 
numai o dată se poate face”) şi le înţelegem, în mod evident, nuanţat, dar, dacă 
ne place adevărul şi dacă vrem să-l respectăm, atunci numele lui Samuil Micu 
nu trebuie să lipsească din nici o ediţie a Bibliei în limba română, ortodoxă, 
greco-catolică sau supraconfesională.  

Şcoala de traduceri biblice de la Blaj a manifestat interes pentru mai 
multe izvoade ale textului sacru, dar s-a dovedit şi iniţiatoarea unor experimente 
filologice la nivelul acestuia. Cum s-a văzut, Petru Pavel Aron s-a îndreptat spre 
textul latinesc, Samuil Micu spre cel grecesc, era deci timpul ca şi originalul 
ebraic să se bucure de atenţia cărturarilor blăjeni. S-a şi întâmplat acest lucru la 
începutul secolului al XIX-lea, când profesorul Teodor Pop a dat o asemenea 
traducere, fragmentară însă. El a ales dintre cărţile poetice şi profetice ale 
Vechiului Testament: Psaltirea, Proverbele, Cântarea Cântărilor, Eclesiastul, Isaiia, 
Ieremia, Plângerea Ieremiei, Iezechiil şi Daniil, numai că dintre acestea singura 
tipărită a fost Psaltirea, în al cărei titlu complet26 se precizează expressis verbis că a 
fost tradusă din ebraică. Celelalte cărţi se păstrează în manuscris la Biblioteca 
Academiei Române din Cluj-Napoca, Fondul Blaj, sub cotele mss. rom. 57, 
59. Nefiind tipărit integral, textul lui Teodor Pop nu putea contribui major la 
îmbogăţirea limbajului biblic românesc şi, implicit, la creşterea limbii române 
literare, dar, ca orientare către un original ebraic, traducerea lui merită atenţia 
cercetătorilor.  

Când vorbim despre iniţierea unor experimente filologice inedite ale 
şcolii de traduceri biblice de la Blaj, nu putem să ne ducem cu gândul decât spre 
filologul prin excelenţă, Timotei Cipariu, care printr-un astfel de experiment şi-
a propus modernizarea limbajului biblic românesc. În acest scop, el a reluat 
textul Bibliei de la Bucureşti, în care a introdus cuvinte latineşti vechi, uitate din 
varii cauze, dar a folosit şi împrumuturi latine şi neolatine ce îl pot uimi pe 
cititorul textului încheiat la 1870 şi rămas, fireşte, tot în manuscris (la 
Biblioteca Academiei Române din Cluj-Napoca, Fondul Blaj, sub cota: ms. 
rom. 209). Numai uimit poţi fi atunci când citeşti: Ci numai la casa tatălui mieu să 
mergi şi la afinii miei. Şi vei lua muiere feciorului mieu de acolo. (Fc 24,38); Să nu 
primeşti auz în deşert, să nu fii amic cu cel strâmb, ca să fii mărturie strâmbă. (Iş 23,1); 
Celor mai mulţi vei mulţi moştenirea şi celor mai puţini vei împuţina moştenirea lor. 

                                                           
26 Cu titlul complet: Psaltirea sau Cartea psalmilor de pre limba evreiască tradusă româneşte de 
fostul preaonorat domn Teodor Pop, prepositul capitulului greco-catolic din Blaj şi profesor S. 
Scripturi, Blaj, 1835, cu tipariul Seminariului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 42 

Fieştecăruia după cum s-au calculat i se va da moştenirea lor. (Nm 26,54); Şi făcu Noe 
toate câte a demandat lui Dumnezeu, aşa a făcut. (Fc 6,22); Şi denunţară fiii lui 
Iosif lui Isus, zicând: „Pentru ce ne-ai moştenit pre noi în o moşie şi în o parte? Şi eu popor 
mult sum şi Dumnezeu m-a binecuvântat”. (Is N 17,14); Pământul carele a dat Domnul 
înaintea fiilor lui Israil, pământ de nutrimentu animalului este. (Nm 32,4); 
Onorează pre tatăl tău şi pre mama ta (Iş 20,12); După aceasta a îngropat Avraam pre 
Sarra femeia lui, întru peştera ţarinei, cea îndoită, care este vis a vis Mamvriei. Aceasta este 
Hevron, întru pământul lui Chanan. (Fc 23,18) etc. Nu ştim dacă a intenţionat să o 
publice, deşi e puţin probabil ca cineva să realizeze o versiune integrală a Bibliei 
cu alt scop, cert este însă că nu a făcut-o, poate şi pentru că avea în faţă exemplul 
lui Ion Heliade Rădulescu, a cărui Biblie tipărită la Paris în 1858 stârnise întreaga 
mânie a episcopului Andrei Şaguna, culminând cu anatema aruncată asupra 
autorului ei.  

Dincolo de deceniul al doilea al secolului al XX-lea trebuie să menţionăm 
alte versiuni ale textului sacru, precum: Biblia tradusă de Gala Galaction, Vasile 
Radu şi Nicodim Munteanu, tipărită la Bucureşti în 1936, Biblia tradusă de Gala 
Galaction şi Vasile Radu, tipărită tot la Bucureşti în 1938, Biblia sinodală din 
1944 a ierarhului Nicodim Munteanu, urmate de alte ediţii sinodale în 1968, în 
1982, Biblia diortosită de Bartolomeu Anania, în 2001, Biblia sinodală din 2008, 
la care se adaugă, desigur, ediţii protestante, romano-catolice, supraconfesionale 
sau interconfesionale ale Bibliei, dintre care menţionăm Biblia tradusă de 
Nicolae Cornilescu (1921, 1924, 1931), Septuaginta de la Iaşi (2004–2011), iniţiată 
de biblistul şi patrologul Cristian Bădiliţă, sau Noul Testament tradus tot de 
Cristian Bădiliţă începând din 2009.  

Cum foarte sugestiv se exprima Lucian Blaga, „întâile traduceri ale Bibliei 
în limbile naţionale moderne (...) reprezintă adevărate acte de aşezare şi 
întemeiere ale unor limbi literare.”27 Nu a fost altfel în spaţiul românesc, iar 
limba română literară în care se vor exprima în traduceri sau în scrieri originale 
generaţii după generaţii este rezultatul şlefuirii limbii mai întâi în traduceri 
religioase, indiferent dacă acestea au fost texte biblice, texte de doctrină 
religioasă, texte omiletice, texte de ritual sau texte de rugăciune. Pe bună 
dreptate, acestea reprezintă temelia pentru tot ce s-a exprimat ulterior în limba 
română. 

 
Bibliografie: 
Monografii: 
Biblia de la Bucureşti (1688): în seria Monumenta linguae Dacoromanorum, Pars I, Genesis, Iaşi, 

1988 (autorii volumului: Alexandru Andriescu, Vasile Arvinte, Ioan Caproşu, 
Elsa Lüder, Paul Miron, Mircea Roşian, Marietta Ujică). 

                                                           
27 Lucian Blaga, op. cit., p. 164. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 43 

Biblia Vulgata. Blaj 1760–1761, Vol. I-V, editor coordonator Ioan Chindriş, 
coordonare filologică Niculina Iacob, Bucureşti, Editura Academiei Române, 
2005. 

Blaga, Lucian (1966): Gândirea românească în Transilvania în secolul al XVIII-lea, ediţie 
îngrijită de G. Ivaşcu, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1966. 

Călinescu, George (1964): Viaţa lui Mihai Eminescu, Bucureşti, Editura pentru 
Literatură, 1964. 

Chindriş, Ioan (2001): Cultură şi societate în contextul Şcolii Ardelene, Cluj-Napoca, Editura 
Cartimpex, 2001. 

Gheţie, Ion (1974): Începuturile scrisului în limba română. Contribuţii filologice şi lingvistice, 
Bucureşti, Editura Academiei Române, 1974. 

Grama, Alexandru (2014): Mihail Eminescu. Studiu critic, ediţie îngrijită de Ioan 
Chindriş şi Niculina Iacob, Cluj-Napoca, Editura Napoca Star, 2014. 

Munteanu, Ştefan; Ţâra, Vasile D. (1983): Istoria limbii române literare, ediţia a II-a, 
Bucureşti, Editura Didactică şi Pedagogică, 1983. 

Rusu, Ioan (2010): Scrieri. Ediţie de Ioan Chindriş şi Niculina Iacob, Târgu-
Lăpuş, Editura Galaxia Gutenberg, 2010. 

Vechiul Testament. Septuaginta. Versiunea lui Nicolae Spătarul Milescu (Ms. 45 de la Biblioteca 
Filialei din Cluj a Academiei), ediţie de text, prefaţă, notă asupra ediţiei, 
introducere, bibliografie indice de cuvinte şi forme, indice de nume proprii de 
Eugen Munteanu (coordonator), Ana-Maria Gînsac, Ana-Maria Minuţ, Lucia-
Gabriela Munteanu, Mădălina Ungureanu, Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru 
Ioan Cuza”, 2016. 

Articole: 
Conţac, Emanuel (2011): Tradiţia biblică românească. O prezentare succintă din perspectiva 

principalelor versiuni româneşti ale Sfintei Scripturi, în „Studii teologice”, nr. 2/2011, 
pp. 191-194. 

Luther, Martin (2017): Scrisoare deschisă despre traducere, versiune românească de Eugen 
Munteanu şi Mariana Nastasia, cuvânt-înainte, note şi comentarii de Eugen 
Munteanu, în „Transilvania”, nr. 3/2017, pp. 14-25. 

Studii în volume: 
Munteanu, Eugen (2010): Sulla tradizione biblica romena. Dissociazioni di principio, în Atti del 

Congresso Internazionale «La Tradizione biblica romena nel contesto europeo» (Venezia, 
22-23 aprilie 2010), Eugen Munteanu, Ana-Maria Gînsac, Corina Gabriela 
Bădeliţă, Monica Joiţa, Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 2010. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:24:19 UTC)
BDD-A30051 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

