REPRESENTATIONS DE LA MASCULINITE DANS « TOUS LES
HOMMES SONT MORTELS » DE SIMONE DE BEAUVOIR

Aura PLAIASU"

Abstract: “All Men Are Mortal” is the third novel of Simone de Beauvoir, written in
1946. The author presents the man’s impossibility to adapt to his condition, a man who constructs
himself by reporting to others and denying their abilities. Educated by his father whom he sees as
a role model, Fosca becomes prince of Carmona and imposes his ideas with his family and his
own people. With this presentation, we will try to discover if there is a traditional or a feminine
reflection of Simone de Beauvoir regarding the man, which is the prototype that defines the most
the immortal and if there is an existentialist point of view observing the prince of Carmona.

Keywords: Masculinity, typologies, hierarchy.

Simone de Beauvoir, reconnue pour ses théories qui ont influencé le
mouvement féministe, sa lutte pour les droits des femmes et pour 1’égalité des sexes
dans le XXe siécle, apparait comme figure marquante dans 1’analyse des concepts
féministes. Toutefois, elle écrit aussi des romans et Ingrid Gastler mentionne dans
Beauvoir dans tous ses états que Simone de Beauvoir est écrivaine avant d’étre
féministe « elle se sentait surtout écrivain, il est erroné de réduire Beauvoir a sa qualité
de féministe » (Ingrid Gastler, 2007 :17).

Parmi ses romans, on retrouve aussi Tous les hommes sont mortels, le troisiéme
roman écrit par De Beauvoir en 1946, une réplique aux ceuvres antérieures de
I’écrivaine, mais aussi un point de départ pour les autres qui valident ou contredisent
parfois ses conclusions. Elle présente dans ce roman fantastique 1’impossibilité¢ de
I’homme de s’adapter a sa condition et les conséquences de son immortalité choisie, un
homme qui essaie de se construire en se rapportant aux autres, en niant leurs capacités,
en les chosifiant ou dans certains cas en les imitant pour se fabriquer comme héros.
Toutefois, Raymond Fosca reste un personnage complexe. Eduqué par son pére comme
un vrai maéle, il devient prince de Carmona, un souverain qui décide pour sa propre vie
et pour les vies des autres.

On se demande ainsi s’il y a une perception traditionaliste ou plutdt une
réflexion féministe de Simone de Beauvoir sur les genres dans ce roman, quelle est la
maniére dont elle pergoit I’homme dans Tous les hommes sont mortels et quels sont les
éléments qui le définissent. Ensuite, on se pose la question si I’homme du roman est
libre de se transcender et finalement une troisiéme question concernerait 1’évolution ou
I’involution de I’homme qui touche des états différents et connait des changements
spirituels, moraux et physiques. Est-ce que I’immortel incarne des valeurs viriles ou est-
ce qu’on remarque un parcours plutot existentialiste de celui qui se voit comme maitre
du monde ?

On se propose ainsi une analyse sur la construction et la déconstruction du
sujet viril en envisageant des valences masculines, des rapports entre les personnages et
son progrés masculin pour observer la perception de I’écrivaine sur I’homme et sa
masculinité dans le roman Tous les hommes sont mortels.

* Université de Bucarest, auraplaiasu@yahoo.com

161

BDD-A30029 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:38 UTC)



Les types masculins

Alain Corbin, Jean-Jacques Courtine et Georges Vigarello présentent dans
I’ouvrage théorique Histoire de la virilité une évolution de la virilit¢ et des
caractéristiques masculines spécifiques aux différents types masculins. Méme s’y on
retrouve cette taxinomie masculine, on remarque dans le roman Tous les hommes sont
mortels le personnage Raymond Fosca qui incarne des traits spécifiques a plusieurs
catégories masculines.

Raymond Fosca est un personnage qui vit des moments d’oscillation entre
I’homme qui est dans la vigueur de son age et I’homme qui tombe de son piédestal en se
posant la question répétée « A quoi bon ? ».

Méme si le personnage principal du roman a un destin étrange et normalement
il ne devrait pas étre analys€ sur la méme échelle des étres humains parce qu’il devient
un surhomme, il reste un homme vulnérable, qui revient toujours aux sentiments, aux
émotions et aux vécus des étres normaux. Fosca éprouve une volonté de puissance en
ayant la possibilité de s’auto-dépasser pour créer a I’intérieur de I’espéce humaine une
hiérarchie entre les humains et soi-méme en éprouvant un rapport de maitre-esclaves. Il
se voit aussi capable de détruire I’ordre naturel, étant celui qui donne et gagne des
batailles pour vaincre la nature. Cependant, aprés ses succes, il remarque la futilité de sa
supériorité contre le temps sans fin dont il ne pourrait jamais se défendre et il sent le
besoin nécessaire de revivre les états humains déja perdus au prix de son immortalité.

C’est ainsi que I’immortel vit et expérimente les caractéristiques de plusieurs
types masculins tout au long de son histoire. Il incarne des figures masculines comme le
guerrier, I’explorateur, le mari et le pére, mais aussi le male ou le résigné.

L’homme né mortel, mais qui choisit I’immortalité pour changer sa condition,
pour lutter et pour gagner des combats commence sa jeunesse dans un esprit viril,
spécifique au XIlléme siécle avec une éducation de male véritable, en admirant son pére
beau et fort qui reproduit I’image de la beauté masculine classique. Méme s’il admire
son pére pendant son enfance, il le condamne a la maturité et veut devenir meilleur en
dépassant méme les habilités politiques de celui qui était autrefois son modele. En plus,
il veut s’imposer devant son peuple, il veut risquer et lutter pour gagner des territoires et
faire fleurir la cit¢ de Carmona. Sidoine Apollinaire note que «dés les années
d’enfance, les gargons ont un amour viril de la guerre. » (Georges Vigarello, 2001 :118),
amour qu’on retrouve chez Fosca aussi. Il passe par ce processus et il est entrainé pour
atteindre son but. Il joue des jeux de combat et remarque des sa jeunesse sa supériorité
du point de vue physique. On observe aussi une comparaison entre le jeune guerrier et
son ami qui excelle dans tous les exercices du corps, car I’immortel sent dans 1’autre
«un peu de ce feu qui me dévorait » (Simone de Beauvoir, 1974 :123). 1l cultive aussi
le courage et son efficacit¢ dans la lutte, en sentant la gloire pour la premiere fois
comme transition de son enfance a sa vie de guerrier. « Pour la premiére fois de ma vie,
je pris part a une vraie bataille d’hommes. Chacun des coups de ma lance sauvait
Carmona » (ibidem) Le guerrier maitrise aussi I’arme et les techniques différentes, selon
les circonstances du combat soit en salle soit en duel. Fosca gagne chaque fois contre
ses adversaires «J’ai eu onze duels dans ma vie: a chaque coup j’ai tué mon
adversaire » (idem : 388). Méme s’il est immortel, grace a sa force physique gagnée par
I’expérience et ses techniques guerriéres, il réussit a combattre son adversaire. Il incarne
aussi une autre valeur de I’honneur viril quand il refuse un duel aprés avoir promis cela
a la femme amoureuse de son combattant.

162

BDD-A30029 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:38 UTC)



Fosca reproduit aussi le type de I’explorateur, un autre archétype masculin qui
le caractérise. Selon Sylvain Venayre le voyage est le deuxiéme élément apres la guerre
le plus valorisant dans la construction masculine et traite des aspects qui concernent les
conceptions de la virilité dans une expérience humaine. Raymond Fosca, I’homme qui
veut devenir le plus fort du monde, a des attributs spécifiques a I’aventurier qui voyage
pour découvrir, pour s’associer aux personnes influentes et pour assimiler des territoires
et des valeurs viriles. Méme si le voyage a un réle initiatique d’habitude, il le pergoit
comme revendication de 1’espace qui lui appartient. Il fait des voyages pour obtenir les
terres dont il a besoin pour valider sa suprématie de maitre du monde et pour réussir a se
faire valoriser grace a tout ce qu’il détient. Méme vu comme un désir d’expansion
territoriale, I’immortel voyage aussi pour gagner de 1’expérience et pour développer son
esprit. Il conquiert 1’espace extérieur, mais il se découvre aussi et essaye de redécouvrir
son esprit vivant dans son corps endormi. Il essaie de s’identifier avec son compagnon
qui cherchait la Chine ou avec I’indien de la tribu rencontrée dans son voyage, mais il
échoue et il ne vit que la désillusion de se sentir exclu de ce monde. La nécessité de
redevenir humain lui fait se vouloir comme 1’aventurier réel qui voyage et qui a un but
passionnant et précis, un aventurier qui a des sensations humaines et qui doit se nourrir
pour survivre et accomplir son idéal. « J’avais envie soudain d’étre cet homme qui avait
faim et qui mangeait, cet homme qui cherchait avec passion le passage vers la Chine »
(idem : 334). L immortel s’efforce de retrouver son esprit humain méme dans une tribu
ou il assiste et imite la vie des Indiens pour quelques instants.

Le bruit du tambour, les hurlements des Indiens, leurs danses effrénées,
I’étrangeté du spectacle auquel je venais d’assister et cette eau de feu qui coulait dans
mon gosier changeaient la couleur de mon sang. Il me sembla que je devenais un Indien
[...] Je bus encore une gorgée. Ma téte était une calebasse pleine de cailloux, mon sang
était du feu. J*étais un Indien. (idem : 341).

Aprés chaque expérience, Fosca sent la déception de ne pouvoir jamais
rechanger son destin. C’est pour cela qu’il arrive ainsi a sentir inutile la maitrise
perpétuelle du monde et choisit de continuer sa vie en se blamant et essayant de trouver
des occasions pour revivre pour peu de temps des moments humains.

D’ailleurs, Raymond Fosca est I’homme qui se marie plusieurs femmes dans sa
vie et qui a aussi le role d’époux. Ses mariages sont différents parce qu’il acquiert des
expériences de chaque relation qu’il a avec ses femmes et essaie de changer son
comportement pour ne plus faire les mémes erreurs dans sa vie. Simone de Beauvoir
déclare dans son ceuvre théorique Le deuxieme sexe le fait que chacun est libre et
responsable de décider pour sa propre vie et elle contredit les idées de la société
traditionnelle « La destinée que la société propose traditionnellement a la femme c’est le
mariage. » (Simone de Beauvoir, 1976 : 219). On remarque que tout comme pour une
femme traditionnaliste, la destinée de I’homme du roman Tous les hommes sont mortels
n’est pas différent. Toutefois, il s’agit d’autres types de manifestations du mariage pour
I’immortel parce que le pére de Raymond Fosca impose a son fils de se marier « afin
qu’il plt sourire a ses petits-enfants » (Simone de Beauvoir, 1974 :125). L’enfant est
demandé et imposé a Fosca comme symbole de virilité, mais aussi comme descendent
pour assurer la perpétuation de la famille. L’homme pourrait assurer ainsi la répétition
de la vie, mais par la transcendance de la vie par I’existence. Il pourrait ainsi créer le
futur et inventer de nouveaux outils pour changer méme la perspective sur le monde.

163

BDD-A30029 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:38 UTC)



L’immortel se soumet a son pére et accomplit sa proposition pour pouvoir se
concentrer ensuite sur sa vie de guerrier et de prince de Carmona. Son réle d’époux est
différent de celui de sa femme parce qu’il est plus autonome et il n’a besoin de sa
femme que pour une mission, celle de lui offrir un enfant, de I’avoir comme complice
dans le processus de créer la vie. L’enfant est la seule raison de se marier la deuxiéme
fois « J’aurai un enfant, un enfant & moi-méme » (idem : 190). Il décide de se marier
pour la troisi¢éme fois, mais ce n’est plus I’enfant celui qui construit le mariage cette
fois-ci. L’immortel se sent fatigué et coupable devant la femme amoureuse qui lui induit
I’idée de se marier avec elle. L’immortel céde finalement parce qu’il ne sent plus la
force de s’opposer a celle qui sent un grand amour pour lui et il arrive méme a faire une
proposition a la femme qui 1’aime. « Je le serrais contre moi comme si j’eusse était un
homme en face d’une femme et je dis : Pourriez-vous passer toute une vie auprés de
moi ? » (idem : 411). Fosca domine ceux qui sont autour de lui, mais il ne peut pas
toujours dominer ses femmes. Quand il désire une femme, sa proposition est refusée et
son statut de male est diminué. Béatrice, amoureuse du fils de Fosca refuse chaque fois
les offres de ’homme qui lui abandonne aprés ce qu’il observe la résistance de la
femme méme devant ses richesses, sa force physique et ses capacités politiques. Méme
s’il voudrait offrir tout a Beatrice comme un vrai homme ou prendre comme tache la
décision de méme justifier I’existence de la femme, elle ne peut pas renoncer a 1’amour
sincére porté a I’homme mortel. Catherine est une autre femme qui fait face a son mari.
Elle réagit sans réagir et décide d’ignorer ou de refuser son époux parce qu’il ne peut
pas lui offrir le calme et la sécurité dont elle a besoin « Quand j’entrai dans la chambre,
elle ne leva pas les yeux » (idem : 137) et son visage semble mort quand ’homme lui
demande le conseil.

Fosca reproduit aussi le type du pére parce qu’il a plusieurs enfants tout au
long de sa vie et il présente plusieurs caractéristiques paternelles. Il est dur, autoritaire,
protecteur envers ses enfants, mais il est aussi indifférent et méme vu comme le
bourreau de son fils, une image inversée d’un (Edipe qui tue son pére. Il prend la vie de
son fils et éprouve sa suprématie devant son fils, mais aussi devant sa femme parce qu’il
tue ce qu’elle a mis au monde. Raymond admire son pére fort dans son enfance, mais il
contredit sa décision de ne pas lutter pour obtenir la suprématie de la cité. Il représente
aussi le type du pére modele, mais aussi le pére condamné par son fils a cause d’une
protection exagérée ou pour une austérité imposée non pas seulement a ses enfants, mais
aussi a sa famille et a son peuple. Toutefois, méme s’il choisit des maniéres différentes
pour élever ses enfants il échoue a chaque fois.

Une autre valence masculine de Fosca est celle du méile qui éprouve
I’asymétrie de la relation sexuelle entre les deux genres, caractéristique qu’on retrouve
dans L’Histoire de la virilit¢é de Vigarello chez le male, parmi ses autres
attributs comme la beauté classique, la virilité, 1’élégance et I’esprit de combat. Simone
de Beauvoir parle dans Le deuxieme sexe des sens différents que prend le mot « amour »
pour chacun des deux sexes. Alors que I’homme ne veut que posséder la femme comme
une proie, ’annexer & son statut de conquérant, pour la femme « au contraire, I’amour
est une totale démission au profit d’un maitre » (Simone de Beauvoir, 1976 : 540). Pour
Fosca, I’amour ne se manifeste pas par des sentiments amoureux, mais par le sexe. Il est
impliqué dans ses relations du point de vue physique et désire montrer sa supériorité en
s’imposant devant la femme. Il devient ainsi le dominant et elle devient la dominée.

Les mains de Fosca lui étreignirent [...] Fébrilement il rejetait ses
vétements, comme si chaque second fiit devenue un trésor qu’il ne fallait pas

164

BDD-A30029 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:38 UTC)



gaspiller. Il ’élancga et un vent de feu se leva en elle [...] Il était en elle, elle était la
proie de ce désir ancien comme la terre, ce désir sauvage et neuf [...] elle était ce
désir, ce vide briilant, cette épaisse absence, elle était tout. Il gémit et elle enfonca ses
ongles dans sa chair, déchirée par le spasme triomphant. (Simone de Beauvoir,
1974 :112).

Il éprouve un désir primitif et barbare et il semble étre le chasseur qui réussit
établir un classement par rapport a sa capture, une corrélation de supériorité entre les
deux corps. La vitesse, les gestes, le spasme triomphant, les bruits renvoient a un rituel
des corps. On retrouve aussi cette image de I’homme primitif qui absorbe certains
organes de I’animal pour s’incorporer leurs vertus chez Otto Rank dans son ceuvre Don
Juan et le Double. Comme 1’homme croit obtenir 1’annihilation compléte de sa prise en
la dévorant, le personnage masculin de Beauvoir montre sa supériorité de dominant en
possédant et contrélant la femme.

Cependant, le personnage masculin ne représente pas seulement le prototype
du male viril, fort et imbattable. De Beauvoir choisit de présenter au début du roman la
fin de I’histoire de Fosca et sa situation de résigné causée par la destinée. On remarque
ainsi ’image de ’immorte]l comme un impuissant qui ne peut plus lutter contre sa
condition, un homme faible, un damné par la fatalité, une ombre sans réaction qui
accepte finalement son statut et on observe une dévalorisation de la masculinité de celui
qui ne pourrait jamais changer sa vie. L’immortel devient ainsi celui qui se survalorise
pour se dévaloriser aprés avoir expérimenté pour beaucoup de fois ses ambitions, ses
désirs et I’inaccomplissement personnel.

L’immortel se construit aussi par un rapport d’exclusion ou d’opposition en ce
qui concerne les personnages qu’il considére comme faibles, des personnages qui n’ont
pas de virilité ou de force pour transformer le monde ou des personnages qui ne peuvent
pas évoluer de son point de vue. Il déconsidére les jeunes qui n’ont pas d’expérience,
mais seulement des réves « Je détestais les jeunes gens parce qu’ils sentaient tout
I’avenir devant eux ; je détestais cet air d’enthousiasme et d’intelligence qui animait
tous les visages » (Simone de Beauvoir, 1974 :372) mais aussi les vieux qui n’ont plus
la capacité de continuer leurs luttes et leurs expériences de vie «Je détestais les
vieillards parce qu’ils sentaient toute leur vie derriére eux, ronde et pleine comme un
gros gateau. » (ibidem).

En ce qui concerne 1’évolution du personnage masculin, il refléte I’image de
I’homme qui connait des situations difficiles, gagne des batailles, échoue, sent les
victoires et les déceptions, la gloire et parfois I’indifférence. Toutefois, il ne reste pas
toujours indifférent a ce qui se passe autour de lui.

L’immortel est trés intéressé par le domaine politique et il essaie d’obtenir la
gloire supréme, mais apres ses expériences, le domaine politique ne I’intéresse plus. 1l
arrive a I’indifférence parce qu’il ne peut pas apprécier les petites choses simples qui
font partie de la vie normale des hommes. Il doit s’assumer sa décision d’avoir bu
I’élixir de I’immortalité, il doit accepter sa condition d’immortel qui voit toujours
mourir sa famille, qui vit toujours la méme vie, qui remarque l’inutilit¢ de la vie
éternelle. La politique, la gloire, le renom ne sont plus des détails importants et tout ce
qu’il sent c’est la culpabilité de s’étre condamné a une vie sans raison et sans fin.

Méme sur le plan relationnel Fosca arrive a 1’indifférence parce que personne
ne peut lui offrir un refuge. Les femmes de sa vie sont des instruments, les enfants sont
des preuves pour démontrer sa masculinité, les hommes qu’il rencontre arrivent a se
sentir dominés et faibles par rapport a I’immortel. Il est seul dans le monde, il voit tous

165

BDD-A30029 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:38 UTC)



les gens comme des moucherons parce qu’il sent un dégolit universel. L’humain est
pour lui « un brin d’herbe, un moucheron, une fourmi, un lambeau d’écume » ( idem :
522).

Conclusions

Pour conclure, on pourrait dire que méme si le personnage Raymond Fosca
présente des caractéristiques spécifiques a plusieurs types masculins, il refléte le plus
I’image du combattant et du leader qu’il n’ignore pas, méme lorsqu’il devient pére ou
époux.

En plus, le personnage Raymond Fosca, ambitieux, orgueilleux et damné, se
construit grace aux rapports qu’il crée avec les autres. Il domine les autres, il réussit a se
faire valoriser en diminuant et en niant les capacités de ceux qui I’entourent en les
chosifiant et devenant sujet lui-méme. Toutefois, méme s’il surclasse ceux qui sont
autour de lui, il ne peut pas dépasser ses propres limites et il est forcé de lutter a jamais
contre soi-méme, de rester dans I’immanence qu’il voudrait dépasser et de se diriger
vers sa propre déconstruction parce qu’il n’aura jamais la possibilité de changer de
destin.

Bibliographie

Badinther, Elisabeth, XY de [’identité masculine, Editions Odile Jacob, Paris, 1992

Beauvoir, Simone de, Tous les hommes sont mortels, Gallimard, Paris, 1974

Beauvoir, Simone de, Le deuxieme sexe, tome I, Gallimard, Paris, 1976

Beauvoir, Simone de, Le deuxieme sexe, tome 11, Gallimard, Paris, 1976

Bourdieu, Pierre, La Domination masculine, Editions du Seuil, Paris, 2002

Courtine, Jean Jacques, Corbin, Alain, Vigarello, Georges, Histoire de la virilité, Editions du
Seuil, Paris, 2011

Connel, Raewyn, Masculinités, Amsterdam, Paris,2014

Gastler, Ingrid, Beauvoir dans tous ses états, Editions Tallandier, Paris, 2007

Rauch, André, Crise de l’identité masculine, Pluriel, Paris, 2001

Rank, Otto, Don Juan et le double, Petite Bibliothéque Payot, Paris, 1973

Vigarello, Georges, L ’Invention de la virilite. De 1’Antiquité aux Lumiéres, Paris, Editions du
Seuil, 2011.

166

BDD-A30029 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 18:15:38 UTC)


http://www.tcpdf.org

