POUR UNE REDEFINITION DE LA RELATION MYTHE -
LITTERATURE

Diana-Adriana LEFTER"

Abstract: The concept of literary myth had been introduced in the domain of
mythocritics by Pierre Albouy, in his notorious book. Since then, other specialists in mythocritics
had discussed this concept, adopting or adapting Albouy’s definition. Most of them had adopted
more comprehensive definitions for the literary myth, eliminating the ethnological fundament,
which is at the very basis of Albouy’s definition. Thus, notorious histories as “Tristan and Iseult”
of “Don Juan” were considered myths by some critics.

Our aim in the present paper is to propose a personal classification of myths, based on
the criteria of belief, which we consider the very heart of mythical thinking. Thus, we propose
three categories of myth: the ethnologic myth, which is for us the myth defined by anthropologists
and ethnologists, that is the sacred story of the archaic societies; then, we adopt Albouy’s
category of the literary myth; finally, we propose the category of the literary-born myth, which is
a story born in literature, but which states social behaviour or social types and in which its
contemporaries believe.

Keywords: literary myth, ethnologic myth vs. literature, literary-born myth.

Préambule

Le mythe est par excellence une construction de 1’imaginaire humain, rendant
compte des angoisses, des tabous, des peurs et des incertitudes de I’homme ; il remplit
aussi un role social important, le mythe revétant aussi une valeur de loi dans les sociétés
archaiques traditionnelles. Lucien Scubla affirme « que [...] les mythes ne sont pas des
productions narcissiques de I’esprit humain, mais [...] ils décrivent des processus
morphogénétiques réels — et plus précisément la morphogénétique des sociétés
humaines » (Scubla 1992 : 271). Le mythe répond donc, au moment de sa production, a
un besoin social plus qu’a un besoin individuel, proposant par-la des mode¢les sociaux,
valables dans un temps et dans un espace déterminés. Notre culture occidentale a
préservé les mythes dans des créations littéraires qui nous ont transmis, d’une part, des
histoires exemplaires et aussi, d’autre part, des modéles sociaux et les besoins sociaux
des sociétés archaiques. La relation entre le mythe et les besoins d’une certaine société
est selon nous incontournable, de maniére que 1’on ne pourrait parler de mythe —
littéraire ou nous, nous le verrons par la suite — que si le besoin social est présent dans la
naissance du mythe.

La perspective que I’homme moderne a sur le mythe est sans doute une
littéraire, littéralisée et littéralisante, dans le sens que le mythe, tel que nous le
connaissons aujourd’hui, représente le triomphe de ’ceuvre littéraire sur la croyance
religieuse, puisque les mythes ont été transmis dans et par la littérature, avec peu
d’¢éléments relatifs au contexte culturel, religieux, social et politique qui accompagnait
le mythe ethnologique, primitif. La connaissance et la non-connaissance de ce contexte
marquent la différence majeure dans la perception moderne du mythe, par rapport a
celle antique. Parce que, il faut le dire, le mythe, dans le monde antique des civilisations
traditionnelles, n’est pas ou n’est pas en premiére instance une forme littéraire, mais la

* Université de Pitesti, Roumanie, diana_lefter@hotmail.com

137

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)



manifestation allégorique des croyances religieuses profondes, des visions sociales et
politiques qui préoccupaient le monde et 1’individu, une « forme de comportement
humain » (Eliade 1998 : 5) et « un ¢élément de civilisation » (Eliade 1998 : 5), bref, une
représentation religicuse et sociale des angoisses profondes de I’individu, une pratique
sociale.

Il se pose a ce point plusieurs questions: en quelle mesure la littérature
préserve-t-elle le mythe et en quelle mesure contribue-t-elle a la dégradation de celui-ci,
en quelle mesure le travail de création propre a chaque auteur et les contraintes
stylistiques propres a un certain courant littéraire ou a une certaine époque historique
peuvent-ils influencer sur la matiére mythique premicre, y-a-t-il des «scénarios
prestigieux » (Sellier 1984 : 112) qui naissent dans la littérature d’auteur et qui
acquiérent une telle notoriété dans la conscience collective a équivaloir a 1’exemplarité
du mythe ? Nous allons essayer, dans les pages suivantes, donner des réponses a ces
questions, pour aboutir a une classification des mythes dans la littérature.

La littéralisation des mythes

Une évidence : les mythes, tels qu’ils nous sont parvenus, se présentent tous
dans une forme littéraire. Pierre Brunel soulignait trés bien que « [...] le mythe nous
parvient tout enrobé de littérature, [...] il est déja, qu’on le veuille ou non, littéraire »
(Brunel 1988 : 11). La question qui se pose alors c’est, tout d’abord, a quel moment
s’est produite cette littéralisation et, ensuite si littéralisation signifie nécessairement
passage du mythe ethnologique au mythe littéraire.

La présence du mythe dans la littérature est de longue date. La littérature, avec
ses caractéristiques essentielles, a savoir 1’identité auctoriale et la forme écrite, est non
pas seulement le cadre, mais aussi le véhicule du mythe a travers le temps. De plus, il
est indéniable que les mythes, tels que nous les connaissons aujourd’hui nous
proviennent de sources littéraires. Le texte littéraire offre ainsi au mythe cette pérennité
supposée déja par I’exemplarité du message mythique. Ajoutons aussi un autre élément
qui nous semble essentiel pour la relation étroite et incontournable entre le mythe et la
littérature: leur commune narrativité, résumée tellement bien par Philippe Sellier qui
utilise le syntagme « récit humain » (Sellier 1984 : 112) pour nommer le mythe.

Il existe une grande différence dans la manicre de transmission du mythe a la
littérature, depuis 1’ Antiquité jusqu’a I’age moderne, et cela tient en tout premier lieu au
contact des auteurs avec le mythe. Homeére, Eschyle et Sophocle, par exemple, puisaient
directement a la source du mythe, méme si dans beaucoup de cas les vérités religieuses
¢étaient recueillies a I’intérieur des traditions populaires qui sont passageres et instables;
leur contact avec le mythe était donc direct. Par contre, les modernes ont du mythe une
connaissance de seconde main, par médiation et surtout livresque, parce qu’ils
connaissent le mythe par leurs lectures. Cela veut dire que, dans beaucoup de cas, la
variante qui leur parvient peut étre incomplete, modifiée ou enrichie.

Selon Pierre Brunel, le mythe transporté en littérature acquiert une « irradiation
souterraine », un « soleil noir » (Chevrel, Dumoulié¢ 2004 : 196), il travaille en secret,
comme un « langage préexistant au texte, mais diffus dans le texte» (Chevrel, Dumoulié
2004 : 225). Brunel (Brunel 1988 : 8) est d’ailleurs 1’'une des voix notoires qui ne
cessent pas d’affirmer la relation étroite entre le mythe et la littérature, en partant
justement de cette narratitivé commune au mythe et a la littérature, une narrativité qui
est 'une des trois fonctions définitoires du mythe : celle de transmettre un récit. Cette
narrativité vient du sens méme étymologique du terme, tel qu’il est rappelé par Wellek
et Warren : le mythe<mythos signifie ce qui est narratif, par opposition au logos, qui est

138

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)



le discours dialectique. Le mythe est animé par le dynamisme du récit, ce dynamisme
mis en valeur par Durand lorsqu’il parle du mythe comme d’un « systéme dynamique »
(Durand 1969). En reprenant la terminologie d’André Jolles, le mythe s’actualise, a la
faveur d’un geste verbal qui est la désignation d’un événement et il se constitue alors en
récit (Jolles 1972). 1l s’ensuit que, méme si le mythe n’est pas déroulé, mais il se réduit
a un indice mythique, cet indice est porteur de narrativité latente. La seconde fonction
du mythe est le fait qu’il explique, et en cela il se rapproche de I’archétype; enfin, le
mythe révele, et en cela le mythe devient objet de foi et une histoire sacrée.

Pour Régis Boyer, le mythe « se fonde [...] sur trois éléments indissociables :
une image, une histoire, un message » (Boyer 1994 : 153-154). Pour lui, il existe donc
une forme convenue, stéréotypée et littéraire de transmission du mythe, méme dans le
cadre de I’oralité. Il en résulte, dans la vision de Boyer, qu’il n’existe de mythe qui ne
soit littéraire : « Il semble bien que tout ce qui est mythique doive, comme par
deéfinition, s’exprimer en littérature. Car en fait : a quoi sert-elle cette littérature, sinon a
exprimer, voire a fabriquer des mythes » (Boyer 1994 : 164) ?

Procédant a une analyse des mythes classiques en « remontant » du mythe vers
la tragédie, Jacqueline de Romilly constate a juste titre que, pratiquement, tous les
mythes ont été « littéralisés », pour deux raisons: les «auteurs tragiques ne sont
aucunement des témoins fideles du mythe » (de Romilly 1991) car ils n’en ont pas une
connaissance directe, non plus et, aussi, il s’agit d’une adaptation des données
mythiques au gofit, aux attentes et aux sensibilités du public, ce qui requiert une certaine
réticence des auteurs tragiques devant le trop violent ou le trop invraisemblable :

[...] les auteurs tragiques du V?" siécle athénien ont modifié et réinterprété les
mythes, tres librement. Car les auteurs tragiques ne sont aucunement des témoins
fideles du mythe, bien au contraire. La force de la tragédie grecque est d’étre partie de
ces données mythiques mais de les avoir en fait complétement changées et élaborées.
[...] La tragédie, elle aussi, a beaucoup éliminé, probablement par goiit [...] et
surement par nécessité. Il fallait laisser de coté ce qui était trop invraisemblable, en
horreur ou burlesque. (de Romilly 1991)

Il s’ensuit que 1’on ne pourrait pratiquement parler que de mythes ayant subi
une littéralisation, c’est-a-dire une modification. Le probléme qui se pose, alors, selon
nous, c’est de définir le degré de cette littéralisation, ce qui pourrait rendre compte de la
différence entre le mythe ethnologique et celui repris dans la littérature. Jacqueline de
Romilly souligne a juste raison I’élimination du « réalisme presque angoissant » (de
Romilly 1991) des mythes ethnologiques, recueillis, eux, « a partir de témoignages, de
légendes locales » (de Romilly 1991), lors du passage dans la tragédie, mais elle
souligne que ce processus ne conduit pas toujours a une modification substantielle des
données mythiques.

Cela est évident surtout dans la tragédie, donc dans un genre littéraire voué a
étre représenté devant le public ; par contre, cette « purification » est moins évidente
dans les poémes épiques ou dans la poésie. C’est, a notre avis, parce que le théatre —
étant un texte voué a la représentation — doit se soumettre plus que les autres aux
exigences du vraisemblable; par contre, la poésie est littérature, texte, lieu ou
I’invraisemblable et le merveilleux sont acceptés par le pacte de lecture.

De méme, lorsque Florence Dupont affirme « Les mythes comme grands récits
archaiques et fondateurs, expressions poétiques des croyances des peuples « primitifs »
ont été inventés a partir du XIXeéme siécle » (Dupont 2009 : 45), elle n’évoque
certainement pas la naissance du mythe-croyance, mais du mythe objet d’étude
scientifique, percu comme forme narrative et/ou littéraire, objet d’étude des

139

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)



anthropologues et des ethnologues. Ce que la modernité a inventé, par contre, ce sont
les archi-mythes : a partir des travaux des comparatistes, des anthropologues, des
ethnologues, les chercheurs du XIXéme siécle ont pu reconstruire des variantes
unifiantes, réunissant les versions incomplétes ou éparses chez les antiques. Il ne s’agit
pas ici d’un processus de narrativisation, puisque les variantes éparses en étaient déja
douées, mais de littéralisation car, méme voué a des études non-littéraires, le texte
mythique devient texte littéraire, obéissant a des regles littéraires d’agencement et de
style.

Littéralisation chez Jacqueline de Romilly, « transstructuration» chez
Evanghélos A. Moutsopoulos, c’est le concept qui définit les mutations subies par le
mythe ethnologique lors du passage dans la tragédie; la transstructuration vise
I’adaptation du mythe aux besoins esthétiques et sociaux. Selon Moutsopoulos, la
structuration dynamique du mythe s’accompagne d’une « transstructuration »
(Moutsopoulos 1989 : 180), « c’est-a-dire de sa modification supérative par la volonté
méme du créateur qui se propose délibérément de lui accorder une signification
nouvelle, voire une signification tout court, en lui substituant sa propre création ou en
mettant 1’accent sur tel ou tel de ses ¢éléments ainsi érigé en centre principal
d’organisation et d’attraction » (Moutsopoulos 1989 : 180). La transstructuration définit
donc le passage & un genre différent et «une articulation originale des facteurs
précédents, complétés, pour la cause, par des facteurs nouveaux » (Moutsopoulos 1989 :
185). Opérée par le poéte tragique, la transtructuration est ainsi le résultat de la
rencontre créatrice entre les contraintes traditionnelles et la liberté créatrice de 1’auteur,
qui fait recours « a toutes sortes de licences et d’innovations ». (Moutsopoulos 1989 :
186).

Selon Jacqueline de Romilly, ce que la tragédie emprunte au mythe, c’est la
grandeur ; la sacralité céde donc le pas a une caractéristique typiquement humaine :

L aventure tragique emprunte au mythe sa grandeur. Elle en écarte tout ce qui
nuirait a cette grandeur ou a la vraisemblance, pour ne retenir qu’'un exemple aux
dimensions saisissantes — celui d’un sort qui, en plus petit, pourrait étre le notre. Ce
n’est pas le mythe dans sa tradition d’origine, ce n’est pas non plus ce que nous
appellerions une tranche de vie : c’est un symbole et un paradigme, retenu et dégage
comme tel, a coup de choix et d’éliminations. (de Romilly 1991).

Le mythe transposé en littérature garderait donc toujours son exemplarité, mais
non pas son intégralité. Dépourvu de son caractére sacré et fondateur, le mythe passe de
son narrativité intrinséque a la narrativité littéraire et devient ’'un des éléments du
tragique, une maticre dramatique, donc essentiellement littéraire. Toutefois, ajouterions-
nous, le mythe, méme dépouillé de certaines de ses données fondamentales, conserve
une exemplarité qui dépasse celle de la vie méme, agissant donc dans une égale mesure
sur le producteur du texte et sur ses récepteurs.

Un premier point donc a éclaircir : si I’on accepte que tout mythe a subi un
processus de littéralisation, cela veut-il dire que tout mythe est nécessairement un mythe
littéraire, dans le sens que Pierre Albouy a donné a ce concept ? En prenant comme
point de départ les affirmations de Jacqueline de Romilly, nous considérons que la
différence entre le mythe littéralisé et celui littéraire se fait en termes d’exemplarité et
de finalité : si les changements et les écarts subis lors de la littéralisation entrainent un
détournement du but initial, I’on peut parler de mythe littéraire. Cela correspond a une
modification substantielle, dont le but n’est pas celui évoque par Romilly, a savoir
complaire le golit du public, mais une transformation auctoriale ayant comme but
I’expression d’une poétique propre a chaque auteur.

140

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)



Le mythe littéraire. Bref apercu

Le concept de mythe littéraire fait son entré dans le langage des critiques en 1969,
lorsque Pierre Albouy introduit dans 1’étude des mythes le terme de « mythe littéraire »
(Albouy 1969), en le distinguant du « mythe proprement-dit » et aussi de ce qu’il définit
comme «théme ». Selon lui, le mythe littéraire est « un récit que l’auteur traite et
modifie avec grande liberté et par les significations nouvelles qui y sont ajoutées. Quand
une telle signification ne s’ajoute pas aux données de la tradition, il n’y a pas de mythe
littéraire » (Albouy 1969 : 9). Il s’ensuit que le mythe implique un plan syntagmatique
et comporte toujours, non plus une image, mais un récit primordial que 1’écrivain
modifie a sa guise.

Le mythe littéraire ne peut apparaitre que dans le contexte d’un renouvellement
d’une époque, qui le reprend, parce qu’il est considéré comme pouvant exprimer le
mieux ses problémes. Les significations nouvelles que chaque époque ajoute a un mythe
forment une unité avec le mythe de départ, comme si la variante finale était une variante
du mythe de départ :

Point de mythe littéraire sans palingénésie qui le ressuscite dans une époque dont il
se revele apte a exprimer au mieux les problemes propres. Ces significations
nouvelles ne laissent pas de présenter une unité particuliere a chaque mythe, comme
si elles constituaient autant de variantes d’une signification fondamentale. (Albouy
1969 : 10)

Le grand mérite de la définition que Albouy propose pour le mythe littéraire
est, selon nous, 1’étroite et incontournable relation dans laquelle ce dernier se trouve
avec le mythe ethnologique. Autrement dit, le mythe littéraire ne peut naitre « de rien »,
dans la littérature, mais il est soit une revalorisation, soit une dégradation d’un mythe
ethnologique, dans un contexte socio-littéraire donné. De cette perspective, il serait
difficile d’accepter dans cette catégorie des histoires — telles le Don Juan, Tristan, etc. —
que d’autres chercheurs' placent dans la catégorie du mythe littéraire, vu leur
déracinement ethnologique.

Dans son article Qu’est-ce qu’un mythe littéraire ? (Sellier 1984 : 112-126),
repris plus tard dans Essais sur ['imaginaire classique (Sellier 2005), Philippe Sellier
propose également une définition du mythe littéraire, envisagé dans ses différences et
similitudes par rapport au mythe ethnologique.

Pour distinguer le mythe littéraire du mythe des ethnologues, Sellier prend
comme référence les caractéristiques du premier, telles que celles-ci résultent des
recherches des ethnologues et des historiens des religions : Dumézil, Lévi-Strauss ou
Eliade. Le mythe des ethnologues est ainsi défini comme un récit fondateur, anonyme et
collectif, tenu pour vrai, qui fait baigner le présent dans le sacré, sa logique est celle de
I’imaginaire et il possede la pureté et la force des oppositions structurales :

Ce récit est anonyme et collectif, élaboré oralement au fil des genérations [...]
Le mythe est tenu pour vrai : histoire sacrée, d’une efficacité magique, récitée dans des
circonstances preécises, il est nettement distinct, pour ses fidéles eux-mémes, de tous les
récits de fiction. [...] Le mythe remplit une fonction socio-religieuse. Intégrateur social,
il est le ciment du groupe, auquel il propose des normes de vie et dont il fait baigner le
présent dans le sacré. [...] Les personnages principaux des mythes (dieux, héros...)

! Philippe Sellier, Denis de Rougemont, Jean Rousset, entre autres.

141

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)



agissent en vertu de mobiles largement étrangers au vraisemblable, a la psychologie «
raisonnable ». Leur logique est celle de 'imaginaire. [...] un autre trait distinctif : la
pureté et la force des oppositions structurales. Le moindre détail entre dans des
systemes d’oppositions signifiantes. (Sellier 1984 : 113-114)

Or, constate Sellier, dans le cas du mythe littéraire, les trois premicres
caractéristiques du mythe disparaissent: le mythe littéraire n’est pas un récit
instaurateur ou fondateur — « ne fonde ni n’instaure plus rien » (Sellier 1984 : 114), le
mythe littéraire se présente sous forme écrite, a un auteur individuel et il n’est pas tenu
pour vrai. D’autres caractéristiques pourraient, par contre, permettre de rapprocher le
mythe littéraire du mythe ethnologique: sa logique est celle de 1’imaginaire (Sellier
1984 : 114), il a une organisation structurale « ferme » (Sellier 1984 : 114), le tour
d’écrou et aussi un impact social, définitoire pour « 1’horizon métaphysique ou
religieux de D’existence » (Sellier 1984 : 114). La valeur symbolique est aussi
commune pour les mythes proprement-dits et pour les mythes littéraires. Ainsi, « le
mythe et le mythe littéraire reposent sur des organisations symboliques, qui font vibrer
les cordes sensibles chez tous les étres humains, ou chez beaucoup d’entre eux »
(Sellier 1984 : 124). Ensuite, le mythe littéraire implique non seulement un héros, mais
une situation complexe, de type dramatique, ou le héros se trouve pris. Enfin, le mythe
littéraire posseéde un éclairage métaphysique dans lequel baigne tout le scénario, et qui
se manifeste dans le mythe par la rencontre entre deux mondes.

Dans on Dictionnaire des mythes littéraires (Brunel 1988), Pierre Brunel
définit trés largement le mythe littéraire comme «tout mythe qui se constitue
progressivement dans et par la littérature, qu’il s’agisse de figures aussi diverses que
Moise, Prométhée, don Quichotte ou 1’Ogre » (Brunel 1988 : 18). Il s’ensuit que ce qui
importe, c’est I’action réciproque, de lecture, de relecture et de modelage, qui s’instaure
entre le mythe et le texte littéraire. De plus, pour Pierre Brunel, le mythe fonctionne
comme matiére, utilisable dans la littérature, texte et pré-texte a la fois : « [...] le mythe,
langage préexistant au texte, mais diffus dans le texte, est I’'un de ces textes qui
fonctionnent en lui » (Brunel 1992 : 61). Bien qu’il puisse subir des « réductions »', le
mythe fonctionne comme la conjonction de tous ses éléments constitutifs, car «le
mythe est un ensemble qui ne saurait se réduire ni a une situation simple [...] ni & un
type » (Brunel 1986 : 118).

Joél Thomas voit lui aussi dans le mythe littéraire une forme altérée du mythe
ethnologique qui, pourtant, d’une part, sert a la conservation et a la perpétuation du
mythe et, d’autre part, met a profit la sensibilité et la créativité des auteurs :

[...] le mythe apparait bien comme une forme autoplastique et créative, cette
créativité reposant paradoxalement sur une certaine démythisation, c’est-a-dire sur une
altération de sa transmission littérale, sur un affaiblissement des attitudes d’adhésion
qui, dans la labilité labyrinthique du récit, laissent place a une liberté et a une
subjectivité qui se réapproprient la forme et le sens, la syntaxe et la sémantique du
mythe d’ou, en méme temps, une remythisation par chaque époque des mythes qu’elle
fait siens. (Thomas 2011 : 14)

Unité structurale et de sens, le mythe transposé en littérature est donc
doublement un fait d’époque : influencé, dans sa transformation, par I’esprit de I’époque

! Le mythe «[...] subit une double réduction : réduction au nom du héros mythique principal ;
réduction a une situation particuliére ». (Brunel 1986 ; 118)

142

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)



et par le contexte culturel et artistique, il forge ce dernier son tour, ce qui constitue un
renouvellement.

« Discours mythique dans son environnement littéraire » (Monneyron, Thomas
2012 : 119), le mythe littéraire est dans le méme temps redevable a I’héritage antique
collectif et forme qui sert a sa conservation et & la transmission d’une forme de pensée
archaique qui, sans la littérature, se serait perdue dans le temps :

[...] ce qu’une création individuelle doit a des récits appartenant aux vieux
fonds intemporels d 'une civilisation, mais aussi, inversement, de manifester la pérennité
d’'un mode de pensée mythique a travers ce qui peut apparaitre comme un de ses
vecteurs privilégiés et, au-dela, l'importance d’un tel mode de pensée dans toute
activité socio-culturelle en général. (Monneyron, Thomas 2012 : 7)

Pour Daniel Mortier (Mortier 1975), le mythe littéraire présente des textes dont
le lecteur n’hésitera pas a rechercher les structures profondes et se définit par plusieurs
caractéristiques: la premiere caractéristique est 1’intertextualité, qui est «a la fois
requise et circonscrite, qui se différencie nettement d’une intertextualité plus libre et
dans son exercice, et dans ses références s’agissant d’un texte hors-mythe » (Mortier
1975 : 146). Le fait que cette intertextualité est requise montre qu’elle est impliquée par
la perception méme d’un mythe littéraire ; tandis que « circonscrite » signifie que le
mythe isole dans I’ensemble de la production littéraire un sous-ensemble d’ceuvres
désignées par la méme pour inférer dans !’intertextualité. Il s’agit donc d’une
intertextualité particuliére, parce qu’elle autorise le lecteur & voir dans les textes du
mythe une série de transformations a partir d’un hypotexte qui est soit le premier texte
connu, soit une légende reconstituée.

Le deuxiéme trait est que le mythe littéraire brouille la distinction moderne
entre le fictionnel ou le ludique et le sérieux. Cela renvoie évidemment au statut
particulier du texte mythique et du mythe en général qui ne se soumet pas a la regle de
la vérité, puisque le référent n’est pas le monde environnant.

En troisiéme lieu, mythe littéraire est a la fois profondément soumis au temps
et capable de s’en délivrer. Son historicité est affirmée dans la mesure ou I’on admet
que chacune des ceuvres qui le composent est marquée par les préoccupations de
I’époque ou de I’auteur : « Le mythe n’existe que grace a une appropriation jugée
légitime, un rapprochement permanent avec 1’horizon d’attente. Le mythe, c’est
I’adaptation réhabilitée, a tel point que se pencher sur un mythe littéraire conduit
souvent a attendre avec impatience la prochaine adaptation, pas encore réalisée ou
connue » (Mortier 1975 : 147-148).

Enfin, le mythe littéraire 1égitime la lecture interprétative. L’originalité¢ du
mythe littéraire réside dans la coprésence de I’intertextualité, de la hypertextualité, de
tous les éléments sus-mentionnés et dans les modalités sous lesquelles ceux-ci
apparaissent.

André Siganos (Siganos 1993) distingue le mythe littérarisé du mythe
littéraire : « Il s’agira d’un mythe littéralisé si le texte fondateur, non littéraire, reprend
lui-méme une création collective orale archaique décantée par le temps. [...] Il s’agira
de mythe littéraire si le texte fondateur se passe de tout hypotexte non fragmentaire
connu, création littéraire fort ancienne qui détermine toutes les reprises a venir, en triant
dans un ensemble mythique trop long [...] ou si le texte fondateur s’avere une création
littéraire individuelle récente » (Siganos 1993 : 32). Le mythe littérarisé « reprend les
¢léments d’un récit archaique sans doute bien antérieur a [’actualisation qu’il en

143

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)



présente, que cette actualisation soit simplement textuelle ou littéraire » (Siganos
1993) : 27. On retrouve ici I’idée du mythe comme tiers absent préexistant et englobant
ses actualisations. Par contre, le mythe littéraire «se constitue par les reprises
individuelles d’un texte fondateur individuellement congu ». (Chauvin, Siganos, Walter
2005 : 96).

A Tl’inverse du mythe littérarisé qui prend sa source dans un mythe ethno-
religieux dont la version originale est introuvable et qui est constitué¢ par la somme de
ses variantes, le mythe littéraire est détaché de la dimension collective et présente donc
une origine assignable et interne a la littérature. Cependant, Siganos ajoute a cette
définition des conditions restrictives, en reprenant les caractéristiques communes au
mythe ethno-religieux et au mythe littéraire, dégagées par Philippe Sellier :

Le mythe littéraire, comme le mythe littérarisé, est un récit fermement
structure, symboliquement surdéterminé, d’inspiration métaphysique (voire sacrée)
reprenant le syntagme de base d’'un ou plusieurs textes fondateurs. (Siganos 1993 : 32)

La discrimination entre le mythe littéraire et le mythe littérarisé se restreindrait
donc a I’assignation de leur origine : comme le souligne Lévi-Strauss, «les ceuvres
individuelles sont toutes des mythes en puissance, mais c’est leur adoption sur le mode
collectif qui actualise, le cas échéant, leur mythisme » (Lévi-Strauss 1971 : 560).

Chez certains chercheurs, le terme mythe ou mythe littéraire est attaché non
pas seulement aux mythes des ethnologues, mais aussi a des histoires créées dans la
littérature. Ainsi, dans L’amour et [’Occident (de Rougemont 2000), Denis de
Rougemont parle du Roman de Tristan et Iseult comme d’un grandiose mythe européen
de I’adultére (de Rougemont 2000 : 26). Or, si Le Roman de Tristan est un mythe, ne
perdrait-il — comme Les Chimeéres de Nerval — son charme a étre déchiffré ? Certes,
affirme de Rougemont, le mot mythe ne signifie plus pour le contemporain irréalité ou
illusion, justement parce que I’homme contemporain vit entouré des mythes.

Le mythe posséde, selon Rougemont, trois caractéristiques essentielles: il
traduit des régles de conduite, son origine est obscure et il exerce une certaine force sur
I’existence humaine. Les mythes traduisent les régles de comportement d’un groupe
social et religieux parce qu’ils sont construits autour d’un élément sacré, élément qui, a
son tour, est responsable de la constitution et de la cohésion du groupe. C’est le motif
pour lequel le mythe exerce une influence notable sur la vie et sur le comportement des
hommes, une influence incomparablement supérieure a celle d’une ceuvre littéraire : En
d’autres termes, le mythe a le caractére exemplaire que la production littéraire n’a pas,
parce que le mythe pose des régles et offre des exemples. De cette perspective, le roman
de Tristan serait un mythe, parce qu’il offre, comme le souligne de Rougemont, un
code, les régles des relations entre I’homme et la femme dans un certain type de groupe
et dans une certaine époque : la société nobiliaire, courtoise, des XI1¢ et XIII¢ siécles.

Bien que I’analyse de Rougemont ne soit basée que sur la (les) variante(s)
écrite(s) du mythe de Tristan — c’est-a-dire les variantes de Béroul, Thomas, Eilhart — il
observe deux caractéristiques de ce mythe qui se manifestent aussi dans sa forme
littéraire : sa sacralité et son caractére obscur.! Le caractére sacré du mythe de Tristan

! Denis de Rougement souligne que le caractére sacré du mythe de Tristan n’a rien a voir avec la
sacralité des personnages de Tristan et Iseult dans la mythologie celtique. Dans la mythologie des
Celtes, Tristan serait un demi-dieu, gardien symbolique des mystéres et gardien des sangliers
sacrés — les disciples des druides, rival de son oncle Marc, le roi-chelval, et amant d’Iseult
(Essylt). Or, ni Béroul, ni Thomas, ni Eilhart n’étaient pas initiés dans cette tradition, ne
connaissant le sens initial, sacré et symbolique des deux personnages.

144

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)



est rendu justement par le fait qu’il présente toute une série de rituels et cérémonies
propres a la tradition de la chevalerie médiévale. D’autre part, I’obscurité ne lui est pas
conférée par sa forme, par sa mise en discours, mais par le fait qu’il essaie d’expliquer
un fait qui n’est pas explicable, par exemple, selon les vérités et les lois de la science.

A son tour, Jean Rousset (Rousset 1999) introduit dans la catégorie du mythe
littéraire le mythe de Don Juan posant, toutefois, dans le début de son ouvrage, la
question pertinente si I’histoire de Don Juan, dont la premiére version est connue et
attestée historiquement, mais dont la récurrence dans la littérature mondiale est notoire
peut étre considérée un « mythe », dans le sens qu’un Eliade, un Vernant ou un Lévi-
Strauss attachent a ce concept.

Ce qui conduit Rousset a inclure Don Juan dans la catégorie des mythes est le
fait qu’il est construit sur I’idée de mort, sur la présence active du Mort, de la statue
animée qui devient médiatrice entre le monde terrestre et le monde d’au-dela, donc un
¢lément sacré. Or, dans les cultures anciennes, il y avait cette pratique d’apporter des
aliments pour célébrer les morts. 11 est un fait que dans Don Juan, le diner et I’échange
alimentaire occupent une place trés importante. Ensuite, le personnage du mort se
revendique d’une légende populaire trés répandue en Occident. Enfin, la présence du
merveilleux serait évidente par I’inclusion de la statue vive.

Par contre, un aspect qui éloigne Don Juan des mythes proprement-dits, c’est le
fait que ces mythes n’ont pas d’auteur, ils vivent dans une transmission orale et
anonyme. Par contre, 1’auteur du premier Don Juan est connu ; c’est Tirso de Molina,
qui a écrit en 1630 El Burlador de Sevilla y convidado de piedra. Pourtant, ajoute Jean
Rousset, le long du temps, Don Juan a acquiert une certaine indépendance, et par
rapport a son premier auteur, et par rapport a sa premicre version :

La prémisse qui se trouve a la base du raisonnement de Rousset est la
prééminence du personnage de L’Invité de pierre, du mort vivant, que I’auteur voit
comme fondamentale (Rousset 1999 : 8) sans laquelle I’histoire aurait été complétement
différente et qui est la projection d’une légende populaire connue dans 1’Occident
chrétien (Rousset 1999 : 98). Toutefois, Rousset constate et accepte 1'usure et la
dégradation du mythe de Don Juan, réduit a ce qu’il appelle « donjuanisme », dans
lequel il voit un produit de seconde mai, un déchet.

Le mythe littéraire. Une re-catégorisation

Ce qui est trés important a ce point, c’est qu’il faut nettement faire la
distinction entre le texte littéraire et le mythe, qui est une matiére littéraire, véhiculée
donc par le texte. Le texte mythique n’a pas de forme propre, ni de régles propres de
construction ; on qualifie de texte mythique un texte littéraire qui se construit autour
d’une matiére mythique. Il faut le rappeler que, premic¢rement, ce n’est que par les
textes littéraires que nous avons accés aux mythes antiques, et, ensuite, c’est le critére
de I’ancienneté, en considérant que les auteurs antiques sont plus proches du temps et de
la représentation des mythes. Ils sont donc ceux considérés comme auteurs des variantes
primaires, variantes qui vont étre modifiées au fil du temps.

Dans ses Considérations sur la mythologie grecque, André Gide soulignait le
role incontournable de la croyance et de 1’assentiment dans la réception des mythes
classiques (Gide 1933). De plus, cette croyance est basée une sur certaine historicité des
mythes, qui valide leur vérité. Suzane Said remarquait trés bien que, dans le monde
ancien, il n’y a pas « une coupure totale entre le mythe qui serait une fiction et I’histoire
qui, elle, serait vraie. Le temps des dieux et le temps des hommes s’inscrivent dans un
méme continuum (Said 2001 : 6). On croit donc dans les mythes, sans les soumettre ni a

145

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)



I’épreuve de la vérité, ni a celle de la raison. Par contre, une fois passé dans la
littérature, le mythe se dépouille de cette protection du sacré, il perd donc 1’adhésion par
la croyance. Devenu forme littéraire, il se soumet a I’épreuve de la fiction, aussi bien
qu’au jugement critique des lecteurs.

Nadine Le Meur-Weissman souligne, en parlant des mythes transposés dans
des textes littéraires, que le probléme de la véracité ou de la véridicité des mythes,
autrement dit s’il faut ou non y croire, se pose uniquement dans le rapport mythe-texte,
autrement dit s’il faut croire ou non a I’histoire mythique racontée par le texte. Par
contre, cela ne touche en rien la croyance aux mythes et aux dieux, telle qu’elle se
manifestait dans les sociétés archaiques: « Mais jamais n’est remise en question la
croyance aux dieux, qui se dit [...] en grec, [...] croire que les dieux existent» (Le
Meur-Weissman 2013 : 10).

Pourtant, nous I’avons vu bien chez Sellier, chez Rousset et chez Rougemont,
la littérature, elle-aussi, a fait naitre des mythes, mais ces derniers ne sont pas tous, dans
notre perspective, des mythes littéraires.

Bien que nous soyons en principe d’accord avec I’affirmation de Denis de
Rougemont selon laquelle I’ceuvre littéraire et le mythe se soumettent a des critéres de
jugement différents — la beauté et la véridicité, dans le cas de I’ceuvre littéraire ; la force
exemplaire dans le cas du mythe — nous considérons que cet aspect mérite d’étre
nuancé. Une fois devenu littérature, c’est-a-dire texte, le mythe, que nous préférons
appeler « matiére mythique », acquiert une forme qui se soumet a ses propres régles
conventionnelles : la beauté — déja évoquée par Rougemont —, c’est a dire des regles de
genre, le subjectivisme, la véridicité, etc. Il faudrait alors que le plan de I’expression, de
la forme, soit jugé d’apres les régles de la littérature, tandis que I’histoire, la « matiére
mythique », se soumette a 1’évaluation de sa force exemplaire. Encore plus, depuis les
premiers textes qui contenaient une « matiére mythique », une fois I’anonymat dépassé,
I’attention pour le plaisir du spectateur/lecteur, pour la satisfaction de ses attentes, est
devenue essentielle ; et celui-ci est un trait de 1’ceuvre d’art. Ensuite, comme la lecture
devient la seule manieére par laquelle la matiére mythique est préservée, la
désacralisation permanente de la derniére a eu comme pendant I’importance croissante
accordée a la beauté artistique.

Nous proposons donc une classification triadique des mythes, ayant comme
critéres I’assentiment ou la croyance et 1’ancrage social. La croyance rend compte de la
réception et de I’attachement du récepteur au texte, tandis que 1’ancrage social rend le
role social, politique du mythe.

La premiére catégorie est celle du mythe ethnologique, par lequel nous
entendons, dans la lignée des anthropologues et des ethnologues, un récit portant sur des
événements originels et destinés a fonder ’action rituelle de I’homme contemporain. Le
mythe institue ainsi toutes les formes d’action et de pensée par lesquelles I’homme
essaie de se comprendre et de comprendre le monde. Nous sommes d’accord que le
mythe ne peut pas étre placé dans un temps précis, mais dans un temps du
commencement et que, pour cela, il représente surtout pour les sociétés archaiques, un
modele.

Puis, nous empruntons a Pierre Albouy la catégorie du mythe littéraire, dans
la définition qu’il en a donné : un mythe traditionnel dont les données ont été largement,
substantiellement modifiées, de maniére a en obtenir un nouveau symbolisme, dans un
contexte socioculturel, artistique et historique révélateurs.

Enfin, nous proposons la catégoriec du mythe né dans la littérature qui
s’attache, dans notre vision, aux textes dont la valeur exemplaire, en directe relation

146

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)



avec le temps historique de la production du texte, est au moins égale a la valeur
littéraire. Il s’agit donc de créations littéraires dont I’historicité porte sur le moment de
la production de 1’ceuvre, mais dont I’histoire, la « matiére », de nature exemplaire, est
trans-historique. Bref, on ne peut parler de mythe né en littérature que s’il suscite la
croyance et I’adhésion par assentiment : cela veut dire qu’ils soient validés a la fois par
en continuum entre la vie sociale et sa manifestation littéraire et par I’historicité.

Le mythe né en littérature, qui est une forme narrative, propose une histoire
fondatrice, sur ’instauration d’une époque, d’une pratique, d’une génération, d’une
dynastie, etc. mais ou la sacralité est remplacée par la croyance, 1’assentiment ou
I’exemplarité. Il se caractérise par la présence des histoires et/ou des personnages
exemplaires, qui agissent comme modéles et qui incarnent la caractéristique morale
mieux valorisée par 1’époque littéraire qui voit sa naissance : I’amour courtois, la
chevalerie, le sacrifice d’amour etc. Cette forme mythique propose une vision
transcendante ou a-historique du temps, matérialisée dans la rencontre entre des
temporalités paralléles, la fusion entre la temporalité de la vie et celle de la mort ou par
une a-historicité. Ensuite, il propose une structure narrative et actancielle dont les
récurrences littéraires sont évidentes ou des personnages dont les structures sémantiques
deviennent récurrentes, c’est a dire une perpétuation littéraire d’une méme structure
narrative ou d’un méme type de personnage, méme si la dénomination en est différente.
Enfin, le mythe né en littérature posséde une force mobilisatrice et/ou cathartique sur le
lecteur!.

Nous croyons, sans avoir la prétention de généraliser, que 1’apparition des
mythes nés en littérature se limite au Moyen Age, lorsque la conscience de la paternité
des textes littéraires est quasi-absente, ce qui rapproche ceux-ci des textes anonymes et
collectifs. Plus encore, le chemin vers la modernité s’associe avec une science et aussi
avec une conscience prégnante de 1’historicité, une I’historicité qui tend a éliminer la
mythité.

Nous illustrons trés brievement ce que nous appelons mythe né en littérature
avec deux exemples : I’histoire de Tristan et Iseut et celle de Don Juan, que Denis de
Rougemont, respectivement Jean Rousset classent dans la catégorie du mythe.

Les caractéristiques que Denis de Rougemont attribue a 1’histoire de Tristan et
Iseult?, I’information obscure sur la partenaire du texte, 1’élément sacré qu’il contient,
I’obscurité et le symbolisme des faits présentés sont pour nous des traits spécifiques du
mythe né en littérature.

L’histoire de Tristan et Iseut est, selon nous le mythe né dans la littérature de
I’amour transcendant et a-temporel, car elle instaure une pratique, la courtoisie, et un
héros exemplaire, le chevalier courtois, elle propose une structure répétitive en
littérature, notamment le débat amour-devoir dans la relation masculin-féminin. La
force du texte et son exemplarité ne sont conditionnées par les différentes variantes
connues dans la littérature, dont les plus notoires son Héloise et Abélard ou Julie
d’Etanges et Saint-Preux.

! En définissant le mythe, en général, Denis de Rougemont affirmait que le trait qui le caractérise
le mieux, c’est la force qu’il acquiert sur le récepteur, sans que ce dernier s’en rende compte.
Nous y voyons une caractéristique commune du mythe ethnologique et du mythe né en littérature,
car leur but commun est celui d’instaurer des pratiques sociales, tandis que le but du mythe
littéraire est plutot de nature esthétique.

2 Qu’il ne considére comme une ceuvre littéraire, mais comme un patron des relations masculin-
féminin a un moment donné, susceptible de signaler un mythe.

147

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)



Contrairement, nous ne voyons pas dans I’histoire de Don Juan un mythe, ni
méme un mythe né en littérature. Méme si nous acceptions les arguments de Rousset,
ci-dessus évoqués, les traits de cette histoire ne complétent pas la liste des éléments
constitutifs d’un mythe, parmi lesquels la sacralit¢ ou, a défaut, la croyance, la
répétitivité et 1’exemplarité. L’observation pertinente de Rousset sur le répétitivité
paradigmatique de 1I’Invité de pierre, avec ses respectifs avatars, nous conduit vers I’idée
que nous nous trouvons, avec cette histoire, devant un motif, celui magistralement
nommé par Rousset, du « mort chatiant ». A ce motif, s’ajoute celui du « séducteur
chatié¢ », par la présence itérative du personnage de Don Juan. Ces deux motifs
deviennent incontournables de cette histoire qui, pourtant, n’est pas, selon nous, un
mythe, un mythe littéraire ou un mythe né en littérature, mais une histoire notoire'.

Mais, notoire ne signifie pas exemplaire. La notoriété est confirmée par la large
circulation européenne, invoquée déja par Rousset. L’exemplarité est liée par Rousset a
un ¢élément : le chatiment exemplaire de Don Juan, un chatiment a valeur sociale et
religieuse dans le méme temps?. Pourtant, n’oublions que, méme si le couple Don Juan
— la statue apparait des la variante primordiale de Tirso, le rdle principal appartient a
Don Juan ; et cela est marqué dans le titre. Encore : le séducteur apparait clairement
chez Tirso comme « el burlador de Sevilla » ; on lui attribue donc le réle de séducteur
sans scrupules, séducteur par pur plaisir. Rappelons aussi que le nom du séducteur, dans
cette premiére variante, est Don Juan Tenorio, le nom renvoyant clairement au verbe
espagnol « tener », qui signifie aussi « posséder sexuellement ». Nous pensons donc que
le donjuanisme n’est ni une dégradation, ni une usure de I’histoire mais, bien au
contraire, I'un des éléments constitutifs, quelle que soit 1’approche religieuse du
personnage. Enfin, en dépit de I’intrusion de I’élément surnaturel et de la rencontre
entre la temporalité de la vie et de celle de la mort, nous n’y voyons pas un élément
transcendent, mais plutét un scénario dramatique qui demande, selon les conventions
sociales de I’époque, le chatiment ou le salut du séducteur.

Evidemment, cela ne signifie qu’une approche anthropologique, ethnologique
ou culturelle soient exclues pour les textes contenant une matiére mythique; au
contraire, une telle analyse qui va du texte vers la société, dont la matiére mythique est
le témoin, peut s’avérer une pratique extrémement profitable. Et si, dans le cas du mythe
proprement-dit ou du mythe littéraire, le point de départ est le texte pour trouver, dans le
cas du mythe ethnologique, les traces d’une société archaique ou pour chercher, dans le
cas du mythe littéraire, le nouveau symbolisme, révélateur pour le nouveau contexte
social et artistique, pour le mythe né en littérature il s’agit d’une coincidence
temporelle, car il raconte une pratique dont il est contemporain. La pertinence en est

! Nous avons déja montré pourquoi, selon nous, Don Juan n’est pas un mythe. Nous ajoutons, a ce
moment qu’il ne peut étre inclus ni dans la catégorie du mythe né en littérature, car il n’est ni
anonyme, ni exemplaire, ni a-historique. Méme rappelant le premier auteur connu de Don Juan —
Tirso de Molina —, I’historicité connue du texte — écrit en 1630 —, la premiére version connue — E/
Burlador de Sevilla y el Convidado de piedra — Jean Rousset insiste sur I’indépendance précoce
de I’histoire, ce qui la rendrait collective. Il est pourtant difficile d’accepter 1’anéantissement du
nom de Tirso ou la présupposition que la conscience générale de la premiére paternité ait été
perdue. Toutefois, méme en acceptant cette hypothése, la paternité et 1’unicité pourraient étre
oubliées, mais non pas annulées.

2 C’est parce que, nous ’avons déja mentionné, Rousset considére que 1’élément clé de ’histoire
est le mort qui chatie.

148

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)



¢évidente : ’approche du texte littéraire comme contenant d’une histoire révélatrice de
pratiques sociales et de structures mentalitaires est certainement valable.

Bibliographie

Albouy, Pierre, Mythes et mythologies dans la littérature frangaise, Armand Colin, Paris, 1969
Boyer, Régis, Existe-t-il un mythe qui ne soit pas littéraire in Brunel, Pierre, Mythes et littérature,
Presses Universitaires de la Sorbonne, Paris, 1994

Brunel, Pierre, Dictionnaire des mythes littéraires, Monaco, Le Rocher, 1988

Brunel, Pierre, Mythocritique. Théorie et parcours, PUF, Paris, 1992

Brunel, Pierre, L ’Etude des mythes en littératures comparées in Remak, Henry éditeur, « Sensus
communis : Contemporary Trends in Comparative Literature », Turbingen, 1986, pp. 117-125
Chauvin, Daniéle, Siganos, André, Walter, Philippe, Questions de mythocritique. Dictionnaire,
Editions Imago, Paris, 2005

Chevrel, Yves, Dumoulié, Camille Le Mythe en littérature. Essais offerts a Pierre Brunel, Presses
Universitaires de France, Paris, 2004

De Rougemont, Denis, lubirea si Occidentul, Univers, Bucuresti, 2000

Détienne, Marcel, Inventarea mitologiei, Sympozium, Bucuresti, 1997

Dupont, Florence, Démythifier la mythologie ? in « Le Frangais aujourd’hui », no. 4/2009 (no.
167), pp. 45-51

Durand, Gilbert, Les Structures anthropologiques de l'imaginaire, Paris, Bordas, 1969

Eliade, Mircea, Mituri, vise si mistere, Editura Univers Enciclopedic, Bucarest, 1998

Gide, André, Considération sur la mythologie grecque in (Euvres complétes X, NRF Gallimard,
Paris, 1933

Jolles, André, Formes simples, Seuil, Paris, 1972

Le Meur-Weissman, Nadine, Croyance, incroyance et révisions. Mythes et conteurs de mythes en
Greéce ancienne in « ThéoRémes, no. 5/2013

Lévi-Strauss, Anthropologie structurale, PUF, Paris, 1958

Lévi-Strauss, Claude, L ’Homme nu, Plon, Paris, 1971

Monneyron, Frédéric, Thomas, Joél, Mythes et littérature, PUF, 2012

Mortier, Daniel, Mythe littéraire et esthétique de la réception in « Langue, discours, société »,
Seuil, Paris, 1975

Moutsopoulos, A. Evanghélios, La transstructuration tragique du mythe in « Cahiers de
Fontenay. Du banal au merveilleux. Hommages offerts a Lucien Jerphaguon », no. 55/56/57,
décembre 1989, ENS Fontenay/Saint-Cloud, pp. 179-189

de Romilly, Jacqueline, Mythe et tragédie dans la Gréce antique. Réception a I’Académie
nationale des Sciences, Belles-Lettres et Arts de Bordeaux, le 27 mai 1991, en ligne sur
www.academie-francaise.fr

Rousset, Jean, Mitul lui Don Juan, Univers, Bucuresti, 1999

Said, Suzanne, Approches de la mythologie grecque, Paris, Nathan, 2001

Scubla, Lucien, Lire Lévi-Strauss, Odile Jacob, Paris, 1992

Sellier, Philippe, Qu ‘est-ce qu 'un mythe littéraire ? in « Littérature », no. 55/1984

Sellier, Philippe, Essais sur [’imaginaire classique, Champion Classiques, Honoré Champion,
Paris, 2005

Sellier, Philippe, Récits mythiques et productions littéraires in «Images, Mythes,
Représentations »

Siganos, André, Le Minotaure et son mythe, PUF, Paris, 1993

Thomas, Joél, « Le chant profond » des mythes gréco-romains. Etat des lieux et perspectives
méthodologiques in « Cadernos do Ceil », no. 1/2011, pp. 5-27

149

BDD-A30026 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:00:15 UTC)


http://www.tcpdf.org

