
 82 

SIMBIOZA CUVÂNT – SIMBOL – IMAGINE  ŞI (RE)LECTURILE 

 

 

Eva Monica SZEKELY 

 

Abstract 
 
In a way, image is the most popular concept lately, even more interesting than the concept of text itself. Our 

intention is to talk about text and image because in the previous number of the magazine we refereed also to a 
possible re-reading model based on the constructivist and holistic value of the image, in some conditions: this value 
must be educated, the advantages and the disadvantages must be negotiated because we are daily assailed by  images  
in many situations.   

In this way, the new curriculum and the new alternative text-books have a special chapter called: Literature and 
other arts (performance, movie, TV, etc.). In spite of the fact that television is the most important rival of reading, as the 
studies show, it is very important to continue to educate active imagination for making an appropriate interpretation to 
image, and not only assisting to how they assail and dominate us. 

 

 

1. Verbalul şi vizualul  
Avem impresia că toată lumea crede că trăim într-un univers în care nu mai 

primează cuvântul,  ci imaginea. Această impresie se naşte desigur din experienţa fiecăruia 
dintre noi - avem altă perspectivă asupra lumii dacă stăm mult timp la televizor, sau dacă 
nu stăm - dar şi dintr-o diferenţă obiectivă între texte şi imagini. Şi anume: textele ne sunt 
la îndemână, dar singur decidem dacă le deschidem sau nu, dacă le citim sau nu; imaginile, 
dimpotrivă, ne asaltează, şi nu le putem refuza pentru că ele constituie o informaţie 
fundamentală despre lumea externă. A nu vedea lumea înseamnă a fi orb, a nu citi texte 
înseamnă a fi doar ignorant. Ne putem orienta ca turist într-o ţară a cărei limbă nu o 
cunoaştem fără să citim textele acesteia, dar nu ne putem deloc orienta închizând ochii.  

Cultura postmodernă coboară în stradă, prin urmare acesta este motivul pentru care  
în jocurile intertextuale recomandăm luarea în seamă a trecerii unei teme ori a unui motiv 
literar chiar şi în “speciile” mass-media (“ştiri” despre drame ale iubirii, anunţuri 
matrimoniale, reclame şi afişe cu mesaje subliminal erotice, chiar subversiv sexuale, 
emisiuni TV precum Trădaţi în dragoste ori Din dragoste). Prin imaginea iubirii se înţelege deci 
aici şi  percepţia lumii exterioare. Nu altfel acţionează asupra noastră  şi imaginea produsă 
de alţi oameni: reclame, informaţie rutieră ori mass-media, monumente publice şi, la urma 
urmei, tot ce este civilizaţie materială şi obiect artistic. Este în acelaşi fel imposibil să nu 
percepem copacii şi florile pe lângă care trecem precum casele şi afişele despre următorul 
spectacol la Operă. Suntem acaparaţi de sutele de imagini (publicitare) ale străzii, imagini 
pe lângă care trecem de multe ori fără să apucăm să le “vedem”. Apelul lor mut ni se pare 
azi mult mai agresiv decât zgomotul străzii. Apelul, fie în sens de seducţie, fie de 
vulgaritate: în ambele sensuri imaginile ne interpelează. Baudrillard avea dreptate: nu 
subiectul, ci obiectul seduce. Iar dintre obiecte, am adăuga, cele mute, imaginile, seduc mai 
adânc decât cele vorbitoare, textele. Ce stranie este intensitatea mută a lumii din jur, a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 83 

obiectelor, a caselor, a copacilor, a reclamelor publicitare cu aluzii obscene, chiar sexuale, 
mai mult sau mai puţin explicite. Comparaţia noastră  şchioapătă însă în sensul în care  nu 
textele ar trebui să le comparăm cu imaginile, ci cuvintele, fragmentele de conversaţie 
auzite în stradă, la ştirile TV etc. Într-adevăr, este vorba despre patru nivele de 
comparaţie, nivele  care  apar  şi  în cele   trei + n (re)lecturi (1983,  Nathan Kobler, 
Dialogul vizual. O introducere în aprecierea artei, pp. 49-86). (Re)lectura, învestită  cu funcţia de  
act de comunicare, se organizează sistemic, pe cele trei + n niveluri, valorificând toate 
potenţialităţile cunoaşterii: 

1. lumea realităţii perceptuale / nivelul percepţiei  - auditivul şi vizualul // imagine-
ecran; 

2. în al doilea rând, lumea realităţii conceptuale în cadrul acestora  / mesajele umane  
intenţionate, enunţuri verbale şi /sau scrise //  imaginea-oglindă;  

3. reacţia personală la experienţă printre cele de sus, acele imagini care sunt focalizate 
pe noi ca receptori oarecare, precum anunţul şi afişul publicitar //  imaginea 
gnoseologică;  

4. comunicarea ordinii  - imagini  personale / personalizate precum o scrisoare,  o 
fotografie, un  portret făcut  cuiva, o descriere, rezumat, rescriere parodică ori 
“serioasă”, o imagine pentru o reclamă, pentru o prezentare de carte, un afiş ori un 
eseu personalizat  materializat într-o imagine discursivă. 
   La fiecare dintre aceste nivele semnalele (neintenţionate) şi mesajele (intenţionate) 

sunt organizate diferit : atât pe dimensiunea verbală cât şi pe cea vizuală, cu cât ele sunt 
mai focalizate cu atât sunt şi mai elaborate. Revenind la cele spuse anterior, este adevărat, 
totuşi, că la fiecare dintre nivele ceea ce este produs pe canal vizual exercită un alt tip de 
apel decât ceea ce este produs pe canalul auditiv (verbal) la acelaşi nivel. Interpelarea 
vizuală este într-un fel mai puternică şi într-alt fel mai confuză decât cea verbală. Mai 
puternică, în sensul că este vitală, informaţional de neînlocuit, imposibil de refuzat fără a 
pierde o mare parte a orientării în spaţiu; în acest sens voiam să spunem mai sus că 
imaginea, fie naturală fie culturală, ni se impune, ne domină, cu mult mai mult decât 
sunetul, sau enunţul verbal, a cărui eventuală pierdere, sau ignorare pare a avea un efect 
mai puţin dramatic (v. şi mesajul filmului Ce putem şti de fapt). 

Pe de altă parte, spuneam, sensul mesajului vizual este mai puţin clar decât cel al 
mesajului verbal. O explicaţie ar fi că verbalul cunoaşte o aşa numită dublă articulare, iar 
vizualul nu, sau nu în acelaşi fel. Un fonem nu are în sine sens, dar distinge sensul a două 
cuvinte când este înlocuit cu alt fonem: c înlocuit cu d distinge cuvântul car de dar. Pe de  
altă parte, un cuvânt are şi sens propriu, mai mult sau mai puţin stabil, şi capacitatea de-a 
schimba sensul unei fraze când este înlocuit cu un alt cuvânt: una înseamnă cumpăr o casă 
şi alta cumpăr o masă. Este greu de găsit situaţii paralele în lumea imaginii. Care unităţi 
componente ale unui peisaj, de exemplu, au un sens independent, precum cuvântul într-o 
frază, şi care nu, având doar o funcţie distinctivă, precum fonemul? Prezenţa unei mori de 
vânt într-un peisaj olandez are un alt sens decât în textul lui Cervantes, sau a unui turn de 
biserică în depărtare, în vecinătatea cârciumei precum în  textul Moara cu noroc a lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 84 

Slavici ori la Caragiale modifică, desigur, într-un fel, sensul “tabloului” dar nu la fel de 
radical precum  inversarea cuvintelor casă // masă în exemplul de mai sus. La fel, părul 
blond sau părul negru la un personaj modifică portretul acestuia, dar nu în aşa măsură 
încât să putem vorbi de un alt tip de personaj. Mai general spus, verbalul foloseşte unităţi 
componente cu un sens prestabilit, vizualul nu, aici orice unitate componentă are sens 
numai în contextul respectiv, deşi recunoaştem evident cutare contur drept o moară de 
vânt, sau un turn de biserică.  

Ca exerciţiu-joc vom putea cere elevilor să construiască un  tabel, un joc figurativ 
prin care să pună în evidenţă avantajele (+) şi dezavantajele (-) fiecărui tip de limbaj, 
verbal şi / sau vizual, prin dezbatere constatându-se eficienţa simbiozei lor şi a necesităţii 
relecturii, a educării percepţiei asupra sensurilor ce traversează fiecare tip de limbaj. 
Literarul este o elaborare secundă în limbaj, la fel discursul politic, sau cel juridic, limbajul 
preexistând acestor genuri. Ce preexistă peisajului sau portretului? Culorile, contururile? 
Într-un fel poate că da, însă în nici un caz cu aceeaşi certitudine precum limbajul faţă de 
discurs deoarece “verde Veronese” există numai la Veronese şi “albastru de Voroneţ” 
numai la Voroneţ. Nu putem decupa deci vizualul, sau picturalul, în unităţi componente 
cu acelaşi grad de autonomie a sensului precum o putem face în lumea verbalului. Prin 
urmare, nivelului vizual prim al (re)lecturilor îi corespunde în lumea mai curând un 
continuum de “forme  de viaţă” folosite atât de dens încât sensul lor independent, dacă a 
existat vreodată, este acum irecognoscibil. Neexplicitate încă, netranspuse în limbaj verbal 
nonfigurativ, unor elevi şi studenţi nici nu le “spuneau” nimic  fără mesajele verbale, abia 
după ce, prin exerciţii repetate, le-am asociat cuvinte / sintagme, semne verbale. Prin 
urmare, doar după ce  am ajuns să le  completăm  parţial am  obţinut  imaginea –oglindă şi 
re-cititorii  au realizat şi s-au dumirit de valoarea lor aplicativă  folosind-le ca tipuri de 
raţionamente ori proceduri de argumentare sau de inferenţă (în propriile discursuri / 
eseuri). Fără doar şi poate, problema transparenţei sensului şi  a imaginii gnoseologice ţine 
de re-cunoaşterea spaţiilor goale, a vidului şi este rezultatul competenţei de (re)lectură, 
care se educă în timp, cu modele, proceduri algoritmice şi euristice repetate, prin exerciţii-
joc ce  vor deveni apoi reflexe interpretative, aplicate nu numai textelor, ci oricărui discurs 
care proliferează asemenea elemente ce ţin de imagine a devenit tot mai importantă în 
viaţa noastră cotidiană (film, specii din mass-media, talk-show, imagine publică  / politică 
/ civică, reclame publicitare, modă ş.a.).  

 

Tele-vizualul  
Interesant este şi faptul că distincţia de mai sus între enunţ verbal şi imagine se 

reproduce în mare parte în sectoare secunde sau terţe de informaţie. Putem mai uşor să 
renunţăm la lectura ziarelor despre ce se întâmplă în altă parte a lumii, sau la ascultarea 
buletinului de ştiri la radio, decât putem renunţa să vedem imagini despre acel loc la 
televizor. Probabil pentru că aceste opţiuni reproduc în secundar ceea ce alegem în 
orientarea primară pe stradă: camera televiziunii este ochiul  teleportat dincolo, pe când 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 85 

de informaţia din ziar despre evenimentele de acolo ne putem dispensa (aparent) la fel de 
uşor precum de informaţia din ziar, sau de la radio, despre evenimentul de aici:  

 

Vizualul Textualul şi auditivul 

• fascinează pentru că ne transportă 
dincolo 

• dar şi înghite, domină, şi ne impune 

• par a raporta de aici ce se petrece 
departe, chiar când reporterul se 
deplasează la faţa locului 

 

Încercăm să arătăm care este pericolul de a se  schimba   structura  gândirii care va 
fi bazată pe imagine, pericol  iminent care ne paşte în două-trei generaţii  dacă un copil, 
încă de la doi-trei ani, îşi fundamentează vizual imaginea despre realitate şi  nu prin 
limbaj oral // scris. Prin urmare, ar fi de dorit limitarea acţiunii de a sta la televizor sau  în  
alt spaţiu virtual (jocuri pe calculator, vis ş.a.) din teama că suntem  atraşi într-o lume căreia 
nu-i aparţinem, sustrăgându-ne lumii acesteia datorită fascinaţiei pe care o  are  asupra 
naturii umane, în genere, noutatea, facilul, curiozitatea. Drogul televizorului derivă însă 
din ambiguitatea televiziunii: ceea ce vezi prin tele-portare nu este neapărat ceea ce există 
cu adevărat, ci este adesea contrafăcut (manipulare), pus în scenă (film) sau chiar ireal 
(cyberspace). Ceea ce numim tele-viziune este considerat “real” pentru că mecanismul 
percepţiei este identic celui utilizat atunci când vederea  de aproape şi verificarea 
autenticităţii este (relativ) uşoară. Tele-realul este însă echidistant cu privire la virtual şi 
actual, percepţia decorului real şi a celui ridicat doar pentru filmare este aceeaşi, şi la fel 
lucrează imaginarul nostru cu privire la cei ce se împuşcă prin decor. Toată lumea uriaşă a 
virtualului a crescut pe nesimţite din real pentru că cyberspaţiul este, din punct de vedere 
vizual, acelaşi ca spaţiul propriu zis (lăsăm la o parte micile diferenţe). Iată de ce a studia 
imaginea înseamnă, ca exerciţiu-joc   de (re)lectură, nu numai a ne identifica cu ea,  ci 
şi a-i rezista limitele, a putea trăi în afara ei, adică a o contempla din afară, ceea ce noi 
am mai numit printr-o metaforă observatorul sau starea de martor. 

 
2. (Re)lecturile şi tipurile de imagini 

Construcţia etajată de sensuri într-un text devine transparentă  doar pas cu pas şi 
înseamnă combinare ierarhică de unităţi discontinue, până la obţinerea  imaginii discursive, 

ca într-un joc de puzzle sau lego, cum vom încerca să sugerăm mai  degrabă în 
reprezentarea schematică de mai jos: 

(Re)lectura Nivel cognitiv Nivel de referinţă Tip de 
imagine 

Logică -
explicativă/pre-
text/evocare/ 
descoperire 

senzorio-motor 
auditivul şi 
vizualul 

lumea realităţii perceptuale / scheme 
discursive, tabele, matrici semantice, 
câmpuri  semantice în constelaţie, în 
reţea, modele de organizare a textului 

imagine-
ecran 

Semantică -
comprehensi-

 raţional - 
mesajele umane  

lumea realităţii conceptuale enunţuri 
verbale şi /sau scrise // 

 imaginea-
oglindă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 86 

vă /text/ 
realizarea 
sensului 

intenţionate,  

Pragmatică -
interpretativă/ 
reflecţia  

reflexiv - imagini 
care sunt 
focalizate pe 
subiect ca receptor 
oarecare,  

autoreferenţialitate - reacţia personală la 
experienţă precum anunţul şi afişul 
publicitar  

 imaginea 
gnoseolog
ică 

 

 

 

Discurs (nou) 
/ recreaţie / 
recombinare 

existenţial - 
imagini  personale 
/ personalizate 

precum o scrisoare,  o fotografie, un  
portret făcut  cuiva, o imagine pentru 
o reclamă, pentru o prezentare de 
carte, un afiş personal  materializat, o 
hartă subiectivă a lecturii, o hartă a 
personajelor ş.a. 

imaginea 
discursivă 

 

De aici vine, probabil, deopotrivă impresia de putere, dar şi de vag a vizualului, pe 
care o remarcam mai sus, din această densitate, cum îi spunea Nelson Goodman, adică 
din imposibilitatea de a izola din contextul tabloului o unitate componentă cu sens absolut 
independent (exceptăm desigur elementele emblematice, sau alegorice, precum atributele 
fixe ale unor s). Sunt desigur şi alte explicaţii posibile pentru această relaţie dintre vizual şi 
verbal, precum absenţa, sau marea dificultate a conceptualului, a narativului sau a 
argumentării în vizual, intenţia noastră nu este însă de a insista  asupra lor aici, devenind 
o deschidere spre noi discursuri semnificante, spre noi adânciri şi aprofundări de sens în  
următoarele noastre (re)lecturi, o altă “poveste”, o  nouă carte… 

 
 Funcţiile textului şi ale imaginii  
Reţinând de-acum încolo pentru comparaţie numai textul şi imaginea, ca forme 

elaborate conştient ale verbalului şi vizualului, ce este comun şi ce este diferit în funcţiile 
lor?   Sorin Alexandrescu  (2003), Text şi imagine. Relaţii încordate, şi nu prea, Conferinţă 
susţinută la Universitatea Babes-Bolyai, Cluj-Napoca) vorbea de cel puţin şapte funcţii. 
Textul, ca şi imaginea, se referă la lumea din afara lor (denotaţie), au un sens propriu, dar 
şi unul asociat (conotaţie), pot reprezenta nu numai ceva din realitate, ci şi din ficţiune, au 
încărcătură imaginară şi pot funcţiona şi în spaţiul virtual (cyberspace), nu numai în cel 
real, cum se poate “vizualiza” mai clar şi în tabelul sintetic de mai jos. Observăm din tabel 
că este clar diferită funcţia metadiscursivă, absentă, cum am văzut, la imagine, şi funcţia 
conceptuală, sau altfel spus, spirituală. În ceea ce o priveşte pe aceasta din urmă părerile, 
continuă autorul mai sus menţionat,  opiniile  sunt împărţite atât din Vechiul Testament, 
care privilegia cuvântul şi anatemiza imaginea (Să nu-ţi faci chip cioplit),  cât şi din lumea 
bizantină:  iconoclaştii considerau că o imagine finită nu poate reprezenta infinitatea lui 
Dumnezeu şi ea trebuie deci evitată sau distrusă.  În schimb, iconofilii pledau pentru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 87 

păstrarea icoanei pentru că Isus însuşi, coborând între noi, s-a întrupat, dublei lui naturi 
(divine şi umane) corepunzându-i dubla natură a imaginii (materiale şi imateriale, 
spirituale).  Cum nu putem şi nici  nu dorim a discuta aici toate aceste funcţii ne vom opri 
numai la funcţia de reprezentare, înţelegând prin aceasta reprezentări atât reale,  cât şi 
ficţionale sau virtuale.  

Ce înseamnă faptul că o imagine modernă reprezintă ceva din afara ei, sau se referă 
la aceasta, sau că imaginea postmodernă doar prezentifică, sugerăm în jocul figurativ din  
tabelul următor: 

 

Textul Imaginea 

1. referinţe atât  la lumea din afara lor (denotaţie), au un sens propriu, cât şi la lumea 
interioară unul asociat (conotaţie); 

2. pot  reprezenta nu numai ceva din realitate, ci şi din ficţiune; 

3. au învestire imaginativă şi pot funcţiona şi în spaţiul virtual (cyberspace), nu numai 
în cel real. 

4. funcţia metadiscursivă  

5. funcţia conceptuală,  altfel spus, spirituală // 

 

6. funcţia materială 

7. funcţia de prezentificare, prezenţă aici  
şi transportare dincolo a  subiectului 

Vechiul Testament -  privilegia cuvântul şi 
anatemiza imaginea 

  

iconofilii pledau pentru păstrarea icoanei 
pentru că Isus însuşi, coborând între noi, 
s-a întrupat, dublei lui naturi (divine şi 
umane) 

viziunea modernă este traducerea laică  deconectată 
de naraţiunea iconografică  

                                   dominantă discursivă  -  
imagine 

viziunea postmodernă – 
reconectată la naraţiunea sacră 

dominantă imagistică  - 
imagine cu 

irecognoscibilă, deci nefuncţională 
- prezenţă a unei alterităţi 
necunoscute 

valoare pragmatică, funcţională, fiind  nu numai  
recunoscută,  ci devenind obiect  de  joc 

 
Cultura europeană pare obsedată de dubla codificare a mesajului, fie vizual fie 

verbal. Toate cele trei relaţii, logic posibile, dintre cuvânt şi imagine au alternat în istorie: 
hegemonia cuvântului, cea a imaginii, sau analogia  şi interferenţa dintre ele, ca în epoca 
postmodernă. Către acest  din  urmă aspect sincretic şi simbiotic ne îndreptăm  şi noi 
atenţia prin includerea în modelul nostru a (re)lecturii tablourilor (manualele alternative 
permit acest lucru prin capitolul Literatura şi celelalte arte, chiar inserând miniaturi ale 
tablourilor în cărţi). Argumentele revin ciclic, dar cu nuanţe specifice de fiecare dată. 
Menţionam mai înainte conflictul dintre iconoclaşti şi iconofili, ca şi faptul că pentru 
iconofili dubla structură a imaginii corespunde dublei structuri a lui Isus. Am adăuga acum 
argumentul că o icoană nu-l re-prezintă pe Isus, ci îl prezintă / îl prezentifică. Această 
mică, foarte subtilă diferenţă lingvistică – un simplu joc de cuvinte cu un prefix, re - este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 88 

teologic majoră. Dacă icoana îl prezintă, înseamnă că îl prezentifică, îl aduce între noi, îl 
face prezent. Comentând aceste dezbateri în cartea sa Filosofia imaginilor (1997, Jean-
Jacques Wunenburger) remarca faptul că prin “prezentificare” icoana pierdea funcţia de 
referinţă propriu-zisă pe care o avea ca orice imagine. Icoana Sfintei Maria cu pruncul 
reprezintă o femeie cu un copil în braţe, dar ea nu trimite la o anumită femeie şi la un 
anumit copil, precum referă de exemplu fotografia unei prietene care a născut de curând. 
Imaginea sacră nu seamănă cu originalul precum seamănă imaginea laică, fie pentru că 
originalul nu se poate reprezenta, dacă este vorba de Maria şi Isus, fie pentru că pur şi 
simplu asemănarea nu are importanţă.  

O icoană concepută în felul acesta este indirect referenţială, ceea ce noi numim 
imagine discursivă /  pseudo- / transreferenţialitate. Cu alte cuvinte,  reprezentarea unui 
model,  a unui canon, a unei categorii de sens non individualizabile, non localizabile în 
timp şi spaţiu, mai bine zis nu în timpul şi spaţiul nostru uman, ci (pentru creştin) în 
eternitate, în cer, pentru noi un spaţiu al indicibilului postmodern şi al modernului inefabil 
de  dincolo, al posibilului, al transparenţei transcendentului (ceea  ce noi  am mai numit 
imaginea holografică). 

 Diferenţa dintre prezentare şi reprezentare ar putea fi deci formulată în sensul că 
prima este o referinţă indirectă, mai bine zis categorială: nu referentul este vizat, ci lumea 
căreia îi aparţine, realitatea lui, sau a ei, de alt ordin decât a noastră. Nu ce anume 
înfăţişează exact această imagine este important, ci faptul că are capacitatea de  a aduce 
această lume printre noi, de a o revela, de a produce o epifanie prin care ea izbucneşte în 
lumea noastră. Acum  poate fi mai uşor de  înţeles de ce explicaţiile şi  supraîncărcările 
conceptuale din  primul capitol al lucrării noastre dădeau senzaţia de clar-obscur, aceasta 
fiind chiar tehnica imagistică prin care,  lucrând cu umbrele lucrurilor, cu obiectul, nu 
facem altceva decât să facem culoare şi ca să ţâşnească lumina, sensul sacru, indicibilul.   
Oricât am căuta însă a le “prinde” în  limbaj verbal, o altă muzică, a sferelor, limbaje 
tainice  ale fiinţei şi  spaţiile albe sunt semnele prin care acesta  se comunică. Restul … e 
tăcere! 

Mai întâi  categorialul înlocuind individualul, iar apoi individualul ieşind la suprafaţa 
categorialului, tocmai această dublă mişcare,  mimetică pe de o parte, semiotică pe de  alta, 
înseamnă simultana golire a imaginii de o referinţă verificabilă şi umplerea ei de un sens 
recunoscut prin mimesis (Maria), dar indescriptibil complet pentru că nici o descriere 
(semiosisul) nu poate “prinde” o fãptură, o prezenţă fundamental alta decât a noastră 
(autoreferenţialul). Numai o “poveste” mitică, sacră   poate explica cine, ce este această 
prezenţă, dar naraţiunea se află în afara imaginii, deşi o acompaniază ca suport 
iconografic. Imaginea, în sine, este vizualul pur, neancorată în referenţial, ea manifestă o 
prezenţă liberă de noi, dar irumpând printre noi. La fel cum icoana este (pentru creştin) 
consubstanţială cu Dumnezeu, în sensul că Dumnezeu este în icoană, şi discursul 
semnificant, limbajul   ori jocul de limbaj este consubstanţial cu  interpretul discursului.  
Dar ce anume este Dumnezeul din icoană  / sinele interpretului  nu icoana ne spune, 
pentru că ea nu poate să   facă acest lucru, ci un corpus de informaţii aparte, ceea ce vom 
numi acel cum  / tonalitatea  discursului (gravă, nostalgică, critică, autocritică, parodică, 
ironică, aluzivă, admirativă,  afectuoasă, aprobatoare // dezaprobatoare, detaşată, 
implicată ş.a.).  Prin urmare, de aici vine consecinţa pe  care am dezvoltat-o în enunţul 
cerând deci completarea cu   enunţarea (modalizarea şi argumentarea prin referenţi şi 
deictice, indici, raporturi şi conectori, câţiva subliniaţi în eseul din aplicaţia anterioară). 
Ipoteza corelaţiilor dintre moderni // postmoderni şi raportul text // imagine priveşte 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 89 

acest mod de a traduce sensul ascuns (moral, mistic, cosmotic) în sens pragmatic, 
funcţional (valori şi atitudini psihologic-existenţiale) pe care l-am încercat mai sus. Scopul 
său este chiar stabilirea unei legături între modul în care omul arhaic  / modern vede 
funcţia icoanei şi modul în care un postmodern vede funcţia imaginii. Ideea noastră este 
că există o continuitate între cele două atitudini, care s-ar putea exprima astfel: viziunea 
modernă este traducerea laică a celei creştine, în sensul că ea este deconectată de 
naraţiunea iconografică; vizualul manifestă şi la moderni o prezenţă, dar aceasta nu mai 
este doar indescriptibilă, ci şi irecognoscibilă, deci nefuncţională, fiind pură prezenţă a 
unei alterităţi necunoscute. Dimpotrivă, pentru postmodern ea  capătă valoare pragmatică, 
funcţională, fiind  nu numai  recunoscută,  ci imaginea devine  obiect  de  joc: “icoana”, 
imaginea transportă (aluziv, ironic, parodic ori altfel) deopotrivă sacrul şi interpretul  într-
o lume posibilă. Să examinãm mai întâi cele două comentarii filozofice - v. Anexa 23, 
arhaic-modernul  Mircea Eliade, Comentarii la Legenda Meşterul Manole //  
postmodernul Mircea Cărtărescu, Medicul şi vrăjitorul). 

 

Lumea modernă - Eliade, la fel cu Heidegger  

Ce se întâmplă în lumea modernă? Începem  cu un eseu al lui Mircea  Eliade, 
Comentarii la Legenda Meşterului Manole. Eliade nu este un filosof “creştin”, deşi anumite 
teze de-ale lui pot fi apropiate de o gândire a sacrului (cf. Sorin  Alexandrescu,  Privind 
înapoi, modernitatea). Vom compara cu ceea  ce  spune  Heidegger despre opera de  artă: 
afirmă mai întâi că  o operă de artă nu reprezintă nimic existent mai înainte, cu toate că 
pare să o facă. Prin urmare, un lucru  extrem de simplu, ultra-banal, ca nişte bocanci 
pictaţi de Van Gogh, Pantofii tragici (există mai multe variante ale acestui tablou) în  acest 
caz nu au funcţia de reprezentare. Tabloul lui Van Gogh nu ne face să vedem ceva ce a 
existat înaintea lui, adică “acei bocanci”, scopul lui nu este nici să descrie “aceşti bocanci”. 
Cu alte cuvinte, se întâmplă exact ca în icoană: bocancii se află acolo, dar tabloul nu din 
acest lucru constă, după cum într-o icoană se află un bărbat, dar icoana nu pe acest bărbat 
îl descrie, ci  aduce printre noi o prezenţă, pe Isus prezentat ca acel bărbat. Heidegger, de  
exemplu,  construieşte o întreagă teorie: tabloul lui van Gogh nu descrie, nu reprezintă un 
lucru,  ci face sensibil sensul unei unelte - să zicem că bocancii sunt o unealtă, la fel  ca  orice 
material artistic (culoare, sunet, piatră, cuvânt). El arată funcţia de bază a uneltei, esenţa ei 
anume aceea de a produce încredere, fiabilitate: pe bocanci te poţi baza. Opera de artă 
prezintă sensul uneltei, îl prezentifică  prin simbol, realizează o deschidere, o dez-văluire a 
unui existent, acordă vizibilitate şi transparenţă la ceea ce mai înainte era ascuns. 
Tabloul lui van Gogh  ne “învaţă”  ori ne “arată” în sensul folosit de Wittgenstein, ce 
însemnă o unealtă, el “vorbeşte”, nu unealta însăşi  (simbolul): noi, uitându-ne la o 
pereche de bocanci, nu înţelegem nimic, îi încălţăm  şi plecăm. O imagine discursivă ( un 
tablou, un portret,  un costum, un afiş, o reclamă ş.a.) dezvăluie, în consecinţă, un sens pe 
care nu-l poate dezvălui nici un lucru obişnuit, nici o unealtă reală, deşi, într-un fel, o 
operă de artă este şi o unealtă şi un lucru, la fel ca un simbol. În mod similar, Eliade 
subliniază că numai “pentru omul arhaic” lucrează adevărul unui existent, se pune în 
acţiune, se dezvăluie acel sens al jertfei. Pentru toate acestea, există o expresie aproape 
intraductibilă, fapt prin care creaţia dez-văl-uie, ridică de sub  văl / mister o întreagă lume 
căreia ea îi aparţine, lumea originilor ei). În mod analogic,  găsim aici o teorie extrem de 
apropiată de ceea ce se spunea despre icoane: opera de artă ar expune ceva care altfel nu 
se vede, ar dezvălui ceva altfel invizibil, ar descoperi ceva care înainte era  în-văl-uit. Toată 
această interpretare reia în fond vechea temă a spiritualităţii imaginii, fără a numi însă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 90 

adevărul revelat ca  adevărul sacru (creştin).  

 

Lumea modernă - Gadamer  
Textul, ca şi imaginea, “imită” lumea, spuneau Platon şi Aristotel, mai bine zis 

acţiunea umană, cum preciza Poetica acestuia din urmă,  fie în sens narativ (diegesis), fie 
în sens de prezentare directă (mimesis), ca în teatru. Neutralitatea acestei constatări 
aristotelice contrazice critica imitaţiei la Platon, mai ales în Republica, imitaţie învinuită 
de-a produce simulacre (şi de aici, înţelegerea greşită a mesajului platonician interpretat 
drept iniţiativă pentru  alungarea artiştilor  din “cetate”). Fără a putea intra în amănunte, 
să spunem că textul, ca şi artele vizuale, reprezintă pentru cititor, sau spectator o  idee 
pentru  ceea ce ei nu pot percepe direct  (cum  ar fi asediul Troiei, sau ancheta lui Oedip 
cu privire la propriul său trecut). Reprezentarea implică prin definiţie absenţa 
reprezentatului,  dar reprezentantul nu este o copie a reprezentatului. Gadamer distinge 
între imagine originară şi copie  (cf. Sorin Alexandrescu)  în sensul că a doua este imitaţia, 
mai mult sau mai puţin perfectă a primeia, ceea ce înseamnă că la originea procesului se 
află tot o imagine, percepţia autorului (scriitor sau pictor), ori a martorului iniţial, citat de 
ceilalţi. Am putea spune atunci, într-o formulare mai modernă, că nu există un sens dat al 
evenimentului respectiv, ci numai un sens perceput, tributar deci perspectivei celui care 
percepe. Nefiind o imitaţie, imaginea, aşa cum o vede Gadamer, s-ar sustrage deci criticii 
lui Platon.  

Dar ce înseamnă imagine,  în general? Ea poate fi sau mentală, sau publică, şi mai 
ales în acest al doilea sens, a reprezenta un absent, continuă Gadamer  înseamnă, atât în 
tradiţia legală romană cât şi în creştinism, a-i ţine locul, a-l suplini, dar şi a depinde de el, 
reprezentantul neputând lua decizii fără a-l consulta pe reprezentat (ceea ce este şi sensul 
politic si legal modern). Imaginea depinde de referent deci dar nu în sensul imaginii din 
oglindă – în acest caz nu există distincţie între ea şi referent – ci în sensul de autonomie a 
imaginii şi de relaţie mutuală între ea şi referent. Prin urmare, pentru a ajunge la sensul 
cosmotic  al universului ca imagine o casei umanităţii, referentul este casa de exemplu, ori 
altă dată având ca referent graniţa dintre uscat şi apă, universul devine chiar imaginea 
limitelor de demarcaţie  între static // dinamic, văzut // nevăzut, terestru // cosmic ş.a., 
ori devine imaginea unui univers nelimitat dacă ne gândim la posibilităţi, dar  şi a unei 
închisori, din moment ce nu putem depăşi anumite limite. În imagine, nu numai 
reprezentantul depinde de reprezentat ci şi invers, în sensul că numai prin reprezentare 
accede reprezentatul la existenţă (de exemplu, tot casă, deci este şi un hotel, un hangar, un 
coteţ, pădurea).   Sau, invers focalizat tot ceea ce aduce a casă şi unde te simţi ca acasă  
(adăpost / siguranţă / confort / linişte //spaţiu închis, limitat,  ocrotitor) numai pentru că 
prin imaginea holistică ori holografică reprezentatul (casa) accede la existenţă ( imaginea 
universală, arhetipul).  

Mai mult, în cazul unei persoane publice (mediator,  moderator de emisiuni  TV, 
actor, negociator, ambasador, ministru, preşedinte ş.a.) aceasta trăieşte pentru public ca 
imagine, nu ca individ real, ba chiar trebuie să se prezinte ca atare, la nivelul aşteptărilor 
publice codificate în imaginea respectivă. Cu alte cuvinte, a reprezenta implică a se 
reprezenta. Iată, spusă din nou în termeni moderni, legătura indisolubilă între imagine şi 
imago  (mundi). Sau, altfel spus, iată cum a suplini sau a  sta în locul (imagine fotografică) 
înseamnă şi a suplimenta, a da spaţialitate, orizont şi  / sau verticalitate (imagine 
holografică), imaginea este un minus (lipsa referentului), dar şi un surplus de sens, 
ontologic, ca fiinţă, după Gadamer, sau pur semantic, după Derrida.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 91 

 

3. Corespondenţe între hermeneutică şi  semiotică  

Mai departe, imaginea, tot după Gadamer, nu este nici semn, nici simbol, ci are un 
statut intermediar. În fond, Gadamer prezintă în cheie hermeneutică ceea ce am văzut 
deja că Peirce fãcuse în cheie semiotică prin triada index, symbol şi icon, ultimul lui termen 
corespunzând celui de imagine (construcţie) la Gadamer, o încercare de  sinteză “imagistică” 
redând şi noi mai jos: 

 
Semnul Imaginea Simbolul 

- este pură referinţă la ceea ce 
este absent;  

- un semn  (rutier  de 
exemplu “curbă 
periculoasă”)  anunţă,  
avertizează, atunci când nu 
o vezi încă; 

- există o distanţă spaţio  -
temporală pentru a lua o 
atitudine, până la efect (ai 
timp să frânezi, pentru a 
nu produce un accident); 

 

 

- semnul, care altfel nu atrage 
interesul în nici  un fel, este 
pură transparenţă 

 

 

 

 

casa  -   adăpost,  acoperiş 

- altfel decât semnul, trimite 
la cel absent dar prezintă 
interes şi prin sine; 

- putem astfel spune că 
fotografia unui prieten este 
luată într-un cadru 
“caracteristic” sau dintr-un 
unghi “interesant”, adjectivele 
/ calificativele / conotaţiile  
sugerând faptul că 
fotografia putea fi luată şi 
în alt cadru, necaracteristic, 
sau dintr-un unghi 
neinteresant (implică  
alternative: opoziţii /  altă 
posibilitate  ş.a. ); 

- imaginea, altfel decât 
simbolul, nu este 
“consubstanţială” cu 
referentul, deşi îl 
“prezentifică”; 

-  aduce sensuri noi, ori îl 
particularizează în felul ei, 
independent de atitudinea 
privitorului; 

- linişte, siguranţă, confort, 
pace, protecţie //  univers 
limitat, închisoare, insulă 

- trimite la cel absent, dar îl 
şi “prezentifică”:  

- este consubstanţial cu 
referentul, acesta este cu 
noi în acelaşi timp cu 
simbolul la care ne uităm, 
sau pe care-l ţinem în 
mână; 

- simbolul religios, precum 
o icoană a lui Isus care, 
pentru credincios, îl aduce 
pe Isus lângă sine ori  

- o  carte care, pentru cititor, 
înseamnă  a aduce 
personajul aproape de 
sine,  empatizând cu 
acesta; 

- la fel cum icoana îl 
prezintă şi nu îl reprezintă 
pe Isus, şi cartea nu îl 
reprezintă pe personaj, ci îl 
prezintă; 

- simbolul prezintă / 
prezentifică 

hangar 

hotel             casa          coteţ 

 vizuină              universul 

Pământul, ţara, satul ş.a.  

Imaginea este unică, personalizată deci, la fel de inconfundabilă  pentru privitor, pe 
cât este de inconfundabilă Venus a lui Botticelli, deşi este o copie după Venus din Millo. 
Imaginea, după Gadamer, ar fi liberă de instituţii, ceea ce credem că este fals dat fiind că ea 
funcţionează tot datorită unor convenţii culturale, sau artistice, precum Eco a atras atenţia 
în legătură cu iconicitatea. Ambele serii de termeni au însă defectul de a corespunde 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 92 

numai imaginilor figurative (ceea ce noi   numim imagine fotografică) cele la care absentul este 
reprezentat în mod recognoscibil, ceea ce presupune deci atât familiaritatea privitorului cu 
referentul respectiv, cât şi apartenenţa pictorului şi a privitorului la aceeaşi cultură 
iconografică. Gadamer construieşte întreg efortul interpretării pe cazul distanţei istorice 
dintre pictor şi privitor, este adevărat, dar  nu se preocupă defel de imaginile nonfigurative ale 
postmodernităţii (ceea ce noi   numim imagine spaţială,  holografică). 

 

“Prezenţa” la Picasso  şi Brâncuşi   
Ce ar ”prezentifica” atunci o imagine postmodernă a simbolului  sacru? O pânză de 

Picasso spre exemplu? Un “ceva” greu de definit, o stare de spirit, o prezenţă misterioasă, 
poate chiar aceea, tot inconfundabilă, a pictorului însuşi? Să fie oare vorba, în acest caz 
precum  şi în acela mai general al picturii şi al arhitecturii moderne, începând cu 
impresionismul, de “prezenţe” neidentificabile, insondabile şi irecognoscibile, la fel de 
puternice, dar confuze, precum alte categorii de sens inventate în modernitate, 
inconştientul lui Freud, subconştientul (colectiv) al lui Jung sau sacrul lui Rudolf Otto,  
acel mysterium tremens despre  care şi Eliade îl simţea ca şi  cum ar irumpe în cotidian, 
devenit terţul tanic inclus al lui Basarab Nicolescu? Dar, cum spunea Wittgenstein, despre 
ce nu putem vorbi, trebuie doar să arătăm. Şi Einstein dorea cu ardoare doar atât: să vadă 
/ cunoască “gândul  lui Dumnezeu”. Restul, spune acesta, sunt detalii… 

Un fel de epifanie tulbure, dar zguduitoare pare a fi dimensiunea comună a tuturor 
acestor “prezentificări” în care “nu contează ce anume este reprezentat şi prezentificat, ci 
faptul însuşi că ceva vine spre fiinţă, accede la existenţă” (cum spunea Gadamer), este 
printre noi. 

“Puternic, dar confuz”,  tot aşa cum  ne  exprimam şi la început, distingând în 
general între imagine (puternică, dar confuză) şi text, mai puţin dominant, dar mai clar. 
Gadamer nu zăboveşte asupra imaginii literare, sau asupra diferenţei dintre text şi imagine 
(ceea ce ne preocupă pe noi aici). El remarcă numai că, aşa cum imaginea vine spre fiinţă 
prin contemplare, teatrul prin spectacol şi muzica prin execuţie, şi textul literar fiinţează 
prin lectură. Diferenţa ar fi numai că aceasta din urmă este solitară şi privată, spre 
deosebire de celelalte (pictura, muzica) necesarmente socializate. De ce am făcut acest 
excurs prin imagine /  pictură / muzică? Ut pictura poesis? Pentru că discursul literar prin  
deschiderea, spaţializarea şi verticalizarea sa este asimilabil artelor vizuale. Contemplarea, 
lectura şi receptarea discursului-obiect simultane  în  (re)lectură,  fac ca acesta  să se 
manifeste, să existe nu numai ontologic, ci şi  pragmatic această dimensiune fiind comună 
tuturor artelor şi mediilor în care ele funcţionează.  

 

5. Text şi imagine în postmodernitate  
Discursul / textul nu ar fi deci altceva  decât imagine discursivă, al patrulea nivel al 

relecturii, (re)lectura n. În pofida cărui fapt, totuşi,  aveam  uneori impresia că deosebirea 
ca tip de apel este totuşi apreciabilă şi depreciam imaginea în favoarea textului? Probabil 
pentru că ne situam în acelaşi  teren ontologic, specific lui Heidegger şi Gadamer, acum 
însă trecând în altul,  modelul comunicativ-funcţional şi practicile discursive privilegiind  
terenul semiotic.  Ne interesează, altfel spus,  nu atât prezentificarea în  discurs, ci cum 
funcţionează discursul, efectele de sens manifestate în  planul comportamentelor care 
transportă  şi aduc mereu la  suprafaţă valori, motivaţii, sentimente, cu un cuvânt 
conotaţiile fiinţei ce se exprimă,  (re)dezvăluind omului creativ acest  nesecat izvor de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 93 

jocuri de  limbaje sincretice  (verbale, nonverbale şi paraverbale, vizuale şi auditive, în 
sinestezii şi corespondenţe). Poate că motivul acestei schimbări de atitudine este faptul că 
pe noi, cei  venind din altă cultură decât Heidegger şi Gadamer, şi anume din aceea tardiv 
modernă şi postmodernă, funcţia de reprezentare ne interesează mai puţin pentru că ea 
realmente dispare, sau este marginalizată în  cultura  postmodernă. Poate tot din acest 
motiv modul nostru de  ne uita chiar la pictura renascentistă este şi el altul. Forţa 
expresivă, compoziţia, plastica ne fascinează prin chiar  clar-obscurul ei mai mult decât 
“speculaţia” – chiar în sensul lui Gadamer de joc de oglinzi între operă şi privitor – cu 
privire la fiinţarea operei. Reducerea, sau chiar dispariţia elementului figurativ în imaginea 
postmodernă  accentuează, într-un fel, diferenţa dintre text şi imagine, dar o şi 
neutralizează într-alt fel.  

Textul  este ceva sensibil în sensul că îl citim, sau îl auzim, dar sensul lui este 
inteligibil, adică dincolo de ceea ce percepem vizual sau auditiv. Latura inteligibilă a 
cuvântului nu are legătură cu cea sensibilă; de la Platon (Cratylos) la Saussure ni s-a spus 
că legătura dintre cuvânt şi referent  ori sens  este arbitrară. Supus  unui mimesis sau 
diegesis (lecturat, citit, căci cel jucat, adică re-lecturat, învestit cu  imagine) cititorul trebuie 
să concretizeze el textul, în sensul precizat de Ingarden, adică să-şi imagineze el cum ar 
putea arăta scena respectivă. Cititorul produce o imagine mentală a textului, adică traduce 
în sensibil sensul inteligibil, invers deci decât privitorul unei imagini care încearcă prin 
sensibil să pătrundă în inteligibil.Imaginea nu se realizeazã niciodată la propriu, ci doar la 
figurat. Oricât de descriptiv ar fi un text, cititorul niciodatã nu va  “vedea” la propriu 
scena descrisă, precum într-o imagine vizuală. În plus, Rifatterre remarcă în analiza 
poeziei faptul că dimensiunea verticală referenţială a textului este sistematic minată de 
dimensiunea lui orizontală, textuală, trimiterea unui cuvânt la altul, a unei strofe la alta. 
Această problemă generală este accentuată în textul (post)modern, devenit complet 
autonom în sensul că renunţă definitiv la reprezentare şi se arată ca pur artefax, joc, 
virtualitate. Pactul funciar definitoriu pentru oricare text realist - încrederea cititorului în 
narator - a dispărut. Dacă textul ficţional se adânceşte în irealitate,  se va spune că alte 
categorii de texte, precum reportajul, ştirea, ancheta, dezbaterea, ori metodele alternative  
precum portofoliul, proiectul, studiul de caz, dosarul critic  rămân, dimpotrivă, tributare 
realului. Dimpotrivă, nu este aşa. Spus foarte pe scurt,  reluăm  o teză a lucrării noastre pe 
care am mai exprimat-o în  felurite chipuri, şi anume că “realul” şi “irealul” tind să se 
apropie în spaţiul virtual al jocurilor de limbaj, cum vom argumenta în întregul capitol al 
patrulea al lucrării noastre.  

Trei categorii de jocuri de limbaj dominante vom distinge, în acord cu dialectica 
modern // postmodern care se reunesc  trialectic în arhaic-universalul arhetip. Îmaginile 
actuale (cu care se  “joacă” şi noul curriculum naţional al “disciplinei in-disciplinate” 
Limba şi literatura română) par a cunoaşte o evoluţie simultană dinspre jocuri 
nonfigurative  sau  imagini fictive - înspre jocuri figurative sau imagini  “reale” atunci când 
sunt reclamă, afiş publicitar, afiş  pentru prezentare de  carte sau altă informaţie 
“serioasă”. Figurativitatea era o garanţie a referinţei, a faptului că în imagine referentul 
putea fi recunoscut, verificat, că imaginea se constituia deci în baza unei convenţii cu 
privitorul  / cunoscătorul. Dacă aceasta cade, nonfigurativul devine incontrolabil, iar ce e 
figurativ doar ca reclamă nu este neapărat adevărat, cum am  văzut mai sus şi cum  ştim 
mai toţi, cel puţin  o dată fiind poate  “prinşi” în mrejele manipulării prin mesajele 
subliminale ale unor reclame publicitare ori alte mesaje mediatice. Romanul realist şi 
imaginea realistă erau ambele garantate prin figurativitate, fie prin trimitere la iconografie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 94 

ca un cod cultural general, fie prin secularizare la o iconografie “liberă”, la un canon al 
verosimilităţii, la recognoscibil. Imaginea (post)modernă este prin definiţie 
nonreprezentativă, spune criticul american Michael Fried în Modernist Painting and 
Formal Criticism (1964), în timp ce Clement Greenberg susţinea în Modernist Painting 
(1960) că principala trăsătură a postmodernităţii este reîntoarcerea pictorului la faptul 
fundamental că pânza este oricum bidimensională şi nu are rost să mai întreţii iluzia 
adâncimii, ci mai degrabă a transparenţei verticalităţii. Prin jocurile de limbaj intertextuale, 
sincretice şi parodice, jucăuşe  (muzică, dans, mim, pantomimă, happening) vom încerca 
să deschidem şi noi spaţiul comunităţii de (re)lectură spre  educarea şi nuanţarea stilului 
discursiv.  Oricum am lua-o, prin riturile şi ritualurile comunicative şi de joc, prin regulile 
impuse şi / sau negociate, “nonfigurativul decuplează imaginea de un sens recognoscibil, 
abstractizează sensibilul în sensul că îi conferă arbitrarietate în raport cu un sens inteligibil 
presupus. Imaginea funcţionează deci din ce în ce mai aproape de modul în care 
funcţionează textul”, spune  acelaşi Sorin Alexandrescu în conferinţa pe care am 
(re)lecturat-o audio-tele-vizual, prin video. Deşi textul a rămas încă mai mult  “figurativ”, 
creând un mimesis analog desfăşurării faptelor din realitate, tocmai pentru că discursul, 
structural, trebuie concretizat de cititor, se  deschide spre semiosis. În fond, abstractizarea, 
virtualizarea textului se produce mai târziu decât a imaginii, dar ambele se mişcă în aceeaşi 
direcţie: imaginea discursivă, holografică, tridimensională, deschisă mereu 
reinterpretărilor, deci (re)lecturilor  şi   semiozei   i-limitate. 

Sfârşitul reprezentării, moartea “teoriilor” şi a “ideologiilor” înseamnă că pentru 
imagine, ca şi pentru text, mai importante sunt valorile discursive, compoziţionale, 
plastice, sugestia   prin care imaginea prezintă, prezentifică ceva intens, dar nu 
recognoscibil şi nu identificabil, poate chiar  indicibil în  ciuda sincretismului şi  a jocurilor 
de limbaje folosite. Expresionismul abstract, “picto-sculpturile” lui Frank Stella, sau 
extraordinarele instalaţii ale lui Bill Viola, prezentifică ceva, sunt în acest sens agresive, 
imperative, interpelative, am zice ilocutive şi perlocutive în modul în care şi enunţurile 
sunt ilocutive şi perlocutive prin enunţare (mai ales în reclame). Am completa această 
impresie exprimată la început cu precizarea că, în absenţa oricărui cod iconografic, forţa 
violentă a unora imagini,  ca şi seninătatea altora  se dizolvă în pură prezenţă vizuală, 
noninterpretabilă. O asemenea concluzie nu trebuie, desigur, generalizată abuziv, nu orice 
artist actual poate fi pus sub acest semn. Ceea ce am vrut să arătăm  a fost numai că există 
o convergenţă între (unele) dezbateri filosofice asupra imaginii  şi (unele) moduri de a 
practica imaginea şi că ambele par a veni de foarte departe din cultura europeană, strict 
(post)modernă nefiind atitudinea ca atare, ci tratamentul vizualului: ruperea  lui de un sens 
unic, obiectual. 

 
4. Imaginea - modalitate de cunoaştere a textului  /  discursului  literar 
Spaţiul literar, construit pe temelia ficţionalităţii se autodefineşte ca procesualitate 

internă  a semnificaţiilor, dezvăluind structura gnoseologică a intenţionalităţii receptorului. 
Metamorfozele receptării transformă “starea de deschidere a textului” într-un construct 
de semnificaţii polivalente care-şi aşteaptă cititorul virtual în vederea construirii spaţiului 
semantic. 
       Perspectiva lectorială multiplă, prin cele trei + n (re)lecturi, recuperează textul din 
mrejele finitudinii, învestindu-l ca totalitate existenţial-semantică, aflată într-un continuu 
proces de re-generare a sensurilor. Cunoaşterea textului se desfăşoară sub forma unui 
demers de învestire semantică în care lectorul îşi asumă riscurile re-creaţiei; în ipostaza de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 95 

autor virtual răstălmăceşte starea originară a sensurilor, convertind scripturalul la vizual şi 
desemnând vizualul drept instrument de dezvăluire a codurilor textuale. Clădirea 
semnificaţiilor textului pe temelia vizualului se realizează pe niveluri de realitate 
psihologică, organizate ca modalităţi existenţial-textuale care descătuşează scripturalul de 
potenţialităţile socio-culturale, revalorificându-le ca “sistem de comunicare vizuală”. 
Astfel, textul literar devine un complex psiho-social în care imaginea de-codifică îşi re-
semantizează spaţiul scriptural, configurând “orizontul de aşteptare” al receptorului. 

Interferenţa codurilor semantice (codul scriptural şi codul vizual) definesc “spaţiul 
lecturii” ca receptare polisenzorială; imaginea, ca entitate psiho-textuală, dez-mărgineşte 
înţelesurile, transformând structura internă a textului în realitate virtuală semnificată şi 
semnificantă. 
         Imaginea, ca univers al semnificaţiilor psiho-textuale, se ipostaziază în trepte ale 
cunoaşterii, devenite, cum am văzut mai sus, trepte ale (re)lecturii şi ale  “realităţii”. În 
continuare, ca să ne susţinem punctul de vedere, propunem jocuri de  limbaj alternative 
metamorfozate după ofertele unor manuale care au atârnat mai mult balanţa spre “noul”,  
mai vechi (re)creat continuu curriculum (Humanitas),   în paralel cu tipurile de imagini pe 
care le-am enumerat: 
 
 

Tipuri de IMAGINI / 
trepte ale cunoaşterii 

JOCURI  de LIMBAJ 

Imaginea-ecran (valorifică 
experienţele individuale, 
anticipând semnificaţiile 
textului) 

• Desenaţi o scenă dintr-un basm pe care l-aţi citit şi care 
v-a impresionat; 

• Prezentaţi locul unei posibile întâlniri cu personajul Goe; 
• Desenaţi un peisaj nocturn; 
• Realizaţi “portretul” în culori al codrului şi al lunii; 
• Ipostaziaţi vizual imaginea “dor de moarte”; 
• Realizaţi “portretul” salcâmului din Moromeţii, I, înainte 

şi după tăiere; 
• Desenaţi decorul nunţii pentru punerea în scenă a 

fragmentului (Călin (file din poveste) din manual; 
• Desenaţi decorul nunţii pentru punerea în scenă a 

fragmentului  alegoriei moarte - nuntă din Mioriţa ş.a. 
Imaginea-oglindă  (este 
prima etapă de observare a 
textului, ca reprezentare a 
indicilor textuali) 

• Realizaţi portretul Toamnei, urmărind descrierea din text; 
• Realizaţi un puzzle cu ajutorul elementelor semnificative 

din fragmentul de text Fram, ursul polar, după  Cezar 
Petrescu; 

• Realizaţi un pliant de prezentare a celor patru anotimpuri 
din Pastelurile lui V. Alecsandri //  Coşbuc // picturile 
lui Tonitza; 

• Propuneţi şi alte costume şi roluri actuale pentru personajul 
Goe; 

• Realizaţi descrierea oraşului Bucureşti, aşa cum credeţi că e 
văzut de Goe; 

• Realizaţi ilustraţia copertei I şi a IV - a pentru cartea Creion, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 96 

de Tudor Arghezi / poezia Carte frumoasă, cinste cui te-
a scris ş.a.; 

• Realizaţi o “invitaţie” la nunta lui Călin şi a fetei de 
împărat // Otiliei şi a lui Felix; lui Alan şi a Maitreyiei 

• Realizaţi portretul unui personaj preferat din romanul 
Moromeţii, transformându-l în personaj postmodern. 

•  Construiţi imaginile pentru cele trei părţi ale poemului 
Călin (file din poveste) de Mihai Eminescu, dându-le câte 
un titlu; 

• Desenaţi costumele pentru personajele din comedia O 
scrisoare pierdută  şi  

Imaginea gnoseologică 
(descifrează şi interpretează 
codurile textuale) 

- gândiţi-vă în perechi  la posibile puneri în spectacol; 
alegeţi o muzică adecvată regiei;  

• Propuneţi un afiş pentru spectacolul Iarna / Primăvara din a 
doua strofă a pastelului cu acelaşi titlu de V. Alecsandri; 

• Prezentaţi, prin intermediul unui desen, starea 
sufletească din timpul primei ninsori (aşa cum reiese din 
text); 

• Motivează culorile alese şi corespondenţele; creează un 
ritm melodic adecvat stării descrise  mai sus; 

• Imaginaţi-vă “grădina creaţiei” în care locuiesc toţi 
artiştii lumii; 

• Care este semnificaţia creionului (T. Arghezi) în contextul 
poeziei? De ce nu este un pix sau chiar o maşină de scris 
/ un P.C.? 

• Realizaţi-vă portretul în calitate de mari arhitecţi ai 
umanităţii.  

• Propuneţi un desen pentru umanitatea creată de voi 
(prin analogie cu Monastirea Argeşului); 

Imaginea discursivă (re-
defineşte lumea din 
perspectiva semnificaţiilor 
textuale) 

• Desenaţi prima carte a umanităţii (Creion de Tudor 
Arghezi); 

• Realizaţi un afiş cu titlul “Salvaţi natura!”;  
• Propuneţi un afiş pentru spectacolul “Nunta micilor 

vieţuitoare”. Alegeţi  fragmente din  texte literare din 
care să faceţi un colaj; 

• Schiţaţi reperele peştelui celui mare pe care vreţi să-l prindeţi 
în viaţa voastră (după Iona, de Marin Sorescu) 

• Realizaţi portretul Oltului ca personaj; (Geo Bogza) 
• Ipostaziaţi într-un eseu drumul Oltului; 
• Construiţi un ghid turistic imaginar al râului Olt.  
• Realizaţi portretul cărţii scrise de “creionul” lui Tudor 

Arghezi; 
• Trasaţi liniile unui tablou despre cum se va schimba 

lumea după ce va citi Marea Carte a Umanităţii? 
• Ce meserii noi credeţi că vor apărea peste 300 de ani? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 97 

• Realizaţi portretul mirilor anului 2020 (plecând de la 
modelul propus în Călin (file din poveste) de Mihai 
Eminescu); 

• Desenaţi premiul cel mare pe care vi-l doriţi de la viaţă. 
(după Două loturi... de I. L. Caragiale sau peştele cel mare 
după Iona, de Marin Sorescu); 

• Realizaţi afişul / reclama pentru un posibil joc de noroc, 
”Două loturi”, “Loto 6/49” etc. 

• Realizaţi portretul unui Goe postmodern  îmbrăcăminte, 
limbaj,  ticuri ş.a.; comparaţi cele două “feţe”) 

• Realizaţi o prezentare a cărţii / jurnalului vostru pe care o 
veţi publica după un moment al existenţei voastre care 
v-a marcat profund ş.a. 

  
    (Re)lectura devine, astfel, o rescriere a codurilor interne ale textului din 
perspectiva indicilor vizuali, dar şi o interpretare a spaţialităţii originare a textului.  
“Structura deschisă” a textului literar transformă nonliterarul în modalitate de receptare 
externă a semnificaţiilor interne ale spaţiului lingvistic. Cuvântul şi imaginea construiesc 
ficţionalitatea receptării, propunând multiple feţe ale interpretării, ca în nivelurile unui joc 
virtual. Jucătorul devine un lector virtual al textului literar care construieşte semnificaţiile 
textului pe temelia nonliterarului, utilizând strategii discursive ale imaginii, decodificarea 
semnificaţiilor textuale realizându-se prin intermediul celor patru forme ale imaginii 
devenite trepte ale cunoaşterii,  imaginea-ecran, imaginea-oglindă, imaginea gnoseologică, imaginea 
discursivă, fiecare dintre ele dominantă într-una dintre (re)lecturi, aşa cum am arătat şi mai 
sus. 
  Imaginea devine astfel  efectul harului, al  darului de a “vedea” prin grija 
daimonului, cu o  aripă îngerească şi una diavolească. “S-a spus mereu că îngerii sunt 
“dublul”  ceresc al omului.  Suntem  mereu însoţiţi de “modelul” nostru, de portretul 
nostru îmbunătăţit. Şi suntem  - sau, în orice caz, ar  fi bine să fim – într-un  permanent 
dialog  cu posibilul  acestui portret. Îngerul oferă fiecăruia din actele noastre  reperul 
epurei lui, adică desenul lui ideal. Lângă fiecare “este”,  îngerul aşază un “cum ar trebui să 
fie”. El conjugă neobosit,  la optativ, curgerea vieţii noastre, aşa cum am face-o noi înşine, 
dacă am fi în condiţia lui.” (2003,  Pleşu, p.  28). 

Miza acestor pagini este cuprinsă într-o   afirmaţie relată în mai multe rânduri pe 
parcursul lucrării noastre: efortul globalizării modernităţii occidentale, efort politic, dar  
mai  ales moral şi social, care constă în a-l reduce pe Altul la Celălalt.   Această reducţie 
are  sensul  unei cuceriri şi înglobări în sine a tuturor formelor de alteritate: în primul rând 
alteritatea dintre diferiţi  oameni, dar şi alteritatea din lăuntrul nostru, exotismul altor 
culturi, dar şi alteritatea altor spaţii,  chiar cosmice şi (c)osmotice, sau a computerului / 
maşinii (de  trăit, de gândit, de visat…). Jocurile de limbaj creatoare de imagini sunt expresia  
altfel a sufletului omenesc,  virtualităţile  lui, variantele mai  limpezi, mai structurate ale  
identităţii sale.  Prin urmare, a te perfecţiona în jocurile de  limbaj devine  astfel, şi un  
mod de a te  iniţia în cultura (vizuală ) a lumii.  
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior



 98 

BIBLIOGRAFIE: 
 

1. Alexandrescu,  Sorin (2003), Text şi imagine. Relaţii încordate, şi nu prea, Conferinţă 
susţinută la Universitatea Babes-Bolyai, Cluj-Napoca; 

2. Devitt, Michael, Sterelny, Kim (2000),  Limbaj şi realitate. O introducere în filosofia 
limbajului, Polirom, Iaşi; 

3. Gadamer, Hans-Georg (2002), Moştenirea Europei, Editura Paralela 45, Piteşti; 
4. Gasset, Ortega Y. (1999),  Dezumanizarea artei, Editura Humanitas, Bucureşti;  
5. Habermas, Jurgen (2001), Conştiinţă morală şi acţiune  comunicativă, Editura ALL 

Educaţional, Bucureşti; 
6. Knobler, Nathan (1983), Dialogul vizual. O introducere în aprecierea artei, vol. I, 

Bucureşti, Meridiane, cap. 3, Arta ca fapt de comunicare, pp. 49-86 
7. ***,  LECTURA. Repere actuale (2005), coord. Alina Pamfil  şi Monica Onojescu, 

lucrările Simpozionului naţional de  Didactică a Limbii şi literaturii române, ediţia a 
V-a, Ed. Casa Cărţii de Ştiinţă Cluj-Napoca; 

8. Lyotard, Jean-Francois (2003), Condiţia postmodernă, Editura Ideea Design Print, 
Cluj-Napoca; 

9. Lupaşcu, Ştefan  (2000),  UNIVERSUL PSIHIC. Sfârşitul psihanalizei, Institutul 
European,  Iaşi; 

10. Manoliu-Dabija (2001), Context şi inferenţe în lectura activă, Ed.  Ştiinţă şi  tehnică, 
Bucureşti; 

11. Zlate, Mielu (coord.), (2001),  Psihologia la răspântia mileniilor, Polirom, Iaşi; 
 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:09:40 UTC)
BDD-A2995 © 2006 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

