LE FEMININ COMME PASSAGE A L’AUTRE DE L’ETRE :
ENTRE BROSSARD, LEVINAS ET DERRIDA

Hugo AMARAL'

Abstract: Like a stone dropped into a still body of water, Nicole Brossard’s oeuvre was
never extraneous to the urgency of denouncing the phallocentric and heteronormative bedrock of
Western culture, which has always neutralized singularity and difference. As an injunction to
responsibly rethink the identity and cultural constructions of women, Brossard’s literary and
theoretical writing is at the same time, and even paradoxically, an exemplary testimony of a new
thought on the feminine — a “feminine” that nourishes desire, creativity and hope, while carving a
new body for language, but a ‘‘feminine” that is thought differently from the essentializing and
fetishistic meaning of the term, thought before and beyond the biological, the ontological, the
sociological, the political and the cultural, that is to say, a “feminine” outside itself, undecidable,
dissymmetrical, incalculable, virtual or holographic, previous to the positioning in identity or
sexual (or gender) difference/classification, rebellious to the catalogue of “women’s writing”,
and therefore rebellious to conceptualization, representation and every sort of sovereign
appropriation.

All around the exorbitant Brossardian corpus, the motif of an aerial vision of a feminine
body that goes beyond the very thinking of Being and Dialectics appears to us, in the light of the
Derridean Deconstruction and the Levinasian Metaethics, as an exergue calling for reading and
thinking in a new and an absolute different manner the absolute alterity of the “feminine” in its
relation to language and literary writing, as well as the ethico-political implications of this
relation.

While displacing the traditional significations of body, subject, gender and writing, and
therefore rendering them spectral and heterogeneous, this other ‘‘feminine” is, actually, the very
condition of possibility to dream about a “‘feminism to come” — a certain hyper-radical feminism
or “avant la lettre”, thought as an affirmative law, emancipatoryof the singularity of the other.

Keywords: feminine, literature, Deconstruction.

«Ecrire je suis une femme est plein de conséquences » (Brossard, 1988a : 53).

«To write I am a woman is full of consequences» (Brossard, 2005 : 35), écrit
Nicole Brossard, répétant «a plus d’une voix, en plus d’une langue» (Kamuf, 2004 :
188), laissant résonner «le son multiple des voix qui parlent en nous la partie radicale»
(Brossard, 1988c : 10), «la spirale des voix qui nous entourent» (Brossard, 1998b : 64).

Je commence a citer, me laissant guider par le désir de donner la parole a
I’autre, recommengant donc, ou mieux, « commengant » par répéter ou a faire écho au
chant vibrant et « du fond » d’une affirmation inouiequi nous conduit a 1’im-pensable de
la femme, a ce que Nicole Brossard désignera, «afin de faire droit a une autre langues,
une langue d’autres» (Calle-Gruber, 2014 : 160), par «the un-thought of reality» que
toute femme souscrit. En effet, si j’ai commencé par cette citation disséminée et réitérée
un peu partout dans I’ceuvre littéraire et dans la pensée de Nicole Brossard, c’est pour
bien plus d’une raison. D’un c6té, je commencerai par avouer que de la femme, des
conséquences de s’écrire «je suis une femme», de ces «parfaites conséquences a ce qui
de soi excéde» (Brossard, 1988c : 25), a vrai dire je ne suis pas certain de vous savoir
parler. Comment pourrais-je y arriver ? Et dans quelle langue oserai-jele faire pour

Universit¢ de  Coimbra/Ecole  Supérieure  d’Education de Viseu, Portugal,
hugomendesamaral@gmail.com

11

BDD-A29913 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:56:48 UTC)



qu’un discours sur « la » femme, sur le « féminisme » (qui n’est pas nécessairement la
femme) ou sur « la » différence sexuelle puisse bienétre compris ? D’un autre coté, si
j’ai commencé par citer, c’est pour reconnaitre que, dans cet instant ou je prends la
parole, une réserve, une étrange interruption ou cesure, s’est déja mélée entre nous —
hypothése abyssale que Jacques Derrida avance dans Béliers. Le dialogue
ininterrompu : entre deux infinis, le poeme, et qui ne nous quittera plus. Une singulic¢re
interruption qui, n’étant pas sans conséquences pour la conception traditionnelle de
féminin, a la tonalité ex-appropriant du méme. Et cela parceque, comme nous le
rappelle si bien Brossard : «Autour et avec des femmes, les mots, le discours se forme
différemment» (Brossard, op. cit.: 21).

Mais, je ne pourrais pas encore commencer, recommengant en fait toujours
déja, sans avant avouer une autre réserve — une autre mais peut-étre encore la méme —,
avant méme de chercher a expliciter, dans le pli d’une certaine difficulté, la portée du
titre de cet écrit ou surgit le motif de la femme et/ou du « féminin » comme passage a
l"autre — ou, pour le dire avec Lévinas: «De “I’étre autrement” a “l’autrement
qu’étre”». Voici, alors, le titre — Le féminin comme passage a [’autre de l’étre : Entre
Brossard, Lévinas et Derrida —, un titre ou un exergue a partir duquel nous désirons
entrevoir dévoilerla trace du féminin comme ouverture a ’autre de 1’étre ou a une
immémorialité a venir, d’un certain féminin «qui a la vérité ne se laisse pas prendrey,
«qu’il ne faut pas s’empresser de traduire par la féminité, la féminizé de la femme, la
sexualit¢ féminine et autres fétiches essentialisants» (Derrida, 1978 : 43), et qui,
échappant a 1’opposition binaire et hiérarchisante de la différence sexuelle, obséde et
entrecroise la production poétique, fictionnelle et théorique de Brossard. Un féminin
qui, pensé et donné a penser ici a la lumiére de la Déconstruction derridienne et de la
méta-éthique lévinasienne, me donne la possibilité de parlerde la traversée de [’autre
dans I’étre. Ou mieux, et pour le dire avec Lévinas, un féminin pensé comme «passage
a Pautre de I’étre, autrement qu’étre. Non pas étre autrement, mais autrement qu ’étre.
Ni non plus ne-pas-étre», mais plutét comme «[...] la différence de I’au-dela» (Lévinas,
1974 : 4). Un féminin, donc, comme un exceés par rapport a I’étre, comme /’autre de
l’étre, ’au-dela de [’étre, en dehors de [’étre ou comme exception a l’étre, «comme si
I’autre de I’étre était événement d’étre» (ibidem : 7), ou comme si un tel féminin était
quelque chose comme I’inquiétude de la non coincidence avec soi, la différence de
I’identique dans sa manifestation ou représentation, y compris de «l’étre autrementy.
Rappelons-nous de Nicole Brossard dans «The Giant Nature of Words», lorsqu’elle
nous dit, dans /’étrangeté de la langue de I'autre : «I like to saywe and look elsewhere.
[...] I am increasingly elsewhere. It is an elsewhere that I carry in me» (Brossard, 2005 :
149).

Ayant donc commencé par citer Nicole Brossard, remarquant ou contresignant
ce célébre pas «Ecrire je suis une femme est plein de conséquences», je vous propose de
parler non seulement de la portée d’une singuliére interruption de la conception de
féminin, pensé ici non pluscomme essence mais comme altérité, comme «étrangeté
absolue de I’altérité inassumable, réfractaire a son assimilation a la présence» (Lévinas,
1991 : 178) et «qui ordonne a la responsabilité pour 1’autre: au-dela de I’ontologie»
(ibidem : 233), allant ainsi vers ['ambiguité de 1’étre et méme de l’étre autrement, mais
aussi avec la réservede devoir, aujourd’hui, parlé en francais, dans cette langue de
["autre qui est, pour moi, ma troisi¢éme langue étrangere — si tant est que cela nous soit
possible de compter une langue !Je parlerai donc au bordde cette langue qui n’est ma
langue aujourd’hui qu’en apparence, mais qui n’est donc pas la seule que je possede,
qui ne m’appartient qu’en apparence, puisqu’elle est tant & moi qu’a I’autre, et mienne

12

BDD-A29913 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:56:48 UTC)



comme étant celle de [’autre— et rappelons-nous que plus d 'une langue est déja une des
« définitions » les plus connues de la Déconstruction derridienne — ; je parlerai ainsi,
disais-je, au bord de cette langue de [’autre, au bord de ’idiome de Nicole Brossard,
pour dans cette méme langue, a partir d’une certaine réserve ou privation, essayer de
parler autour de ce qui,dans la langue, ne lui appartient pas et qui ne lui est jamais
présent, mais qui se donne plutét comme ouverture & ’autre, a I’autre de soi. Ecoutons
Brossard: «C’est par la langue [...] que je m’ouvre et sans abri. Le lieu du souffle,
I’autre de ’ceil» (Brossard, 1988c : 21). Et dans «La coincidencey, elle écrit: «Je dis que
¢’est ici que commence alors le texte. A partir du trou. [...] C’est I’ouverture» (ibidem :
39), rappelant que le «trou» est «symbole de I’ouverture sur 1I’inconnu ; ce qui débouche
sur I’autre coté (au-dela)» (ibidem : 38).

Or, si j’ai commencé a parler du contretemps de devoir parler dans cette langue
donnée, c’est, au fond, pour essayer de commencer a parler, juste a temps (j’espere !),
d’un autre contretemps, d’une interruption qui, s’attardant et se précipitant en méme
temps au temps de « ma » langue, demeure sa condition de possibilité, sa respiration ou
son ¢éther. Je parle de I’hétéro-affection originaire de la langue, de la relation (sans
relation) du mot a 'autre comme féminin : «Moi, c’est autre chose», avertit Nicole
Brossard (ibidem : 23). Et «Le féminin, c’est I’ Autre», écrit Lévinas (Lévinas, 1971 :
300) : I’autre absolument autre, «I’altérité par excellence», «et 1’Autre dont la présence
est discrétement une absence a partir de laquelle s’accomplit I’accueil hospitalier»
(ibidem : 166). Ou, pour reprendre les mots de Mireille Calle-Gruber: «Hospitalité au
tout-autre: le féminin. [...] Une hospitalité de 1’écriture qui ne pourra avoir le lieu que
hors gens codifiés» (Calle-Gruber, 2009 : 70).

Je parle encore, nécessairement, de 1’ex-position an-économique a la
temporalité de la différance (derridienne — avec un «a»), qui inéluctablement arrive a
toute et a n’importe quelle langue et qui, & son tour, fait que quelque chose lui arrive : la
blessant, D’abyssalisant, la pluralisant, 1’hétérogénéisant, 1’incrédibilisant ou la
babélisant, comme un «Echo de voix en soi», dira Brossard dans Ecrire. L horizon du
fragment(Brossard, 2004 : 136), ou admettantainsi dans «La plaque tournante», que «Je
réel serait ’autre [...] ou ce serait sans fin de dire — je suis une femme — je confonds
I’étranger et la différence — j’ai une cicatrice qui me coupe le ventre en deux» (Brossard,
1988c : 20).Masoi-disant langue, en elle-méme, ne parlera donc qu’a partir, qu’a
travers et qu'autour de cette singuliére injonction de la venue de [ autre,
aussiindérivable que perturbante, méme lorsqu’elle semble dire autre chose. Elle est, en
effet, déja hors de soi, oblique, détournée, obligée a parler autrement, a dire autre chose
que ce qu’elle veut dire vraiment : avant et au-deld des « fétiches essentialisants (la
vérité, la féminité, 1’essentialité de la femme ou de la sexualité féminine» (Derrida,
1992 : 103). De sorte que, ce qu’interrompt ici, est en méme temps ce que dicte et
inspire le désir de vouloir dire dans « ma langue », avec Nicole Brossard, a partir et
autour de son idiome poético-pensant, et selon les pensées de Lévinas et de Derrida, ce
qui échappe a I’étre et au vouloir dire, cela veut dire, & la non présence de I’autre qui
s’inscrit en elle, ou mieux, qui s’ex-crit, comme le dirait Jean-Luc Nancy — de 1’autre
qui, dans I’impropriété ou dans I’impossibilité qui lui est propre, ne se présente jamais
comme telle, mais plutdt comme autre. «Autrement, c’est autre chose», dira Nicole
Brossard (1988c : 34).

Mon plus grand désir serait de recommencer par « éclater dans une autre
langue » ou pour dans cette langue sans appartenance, sans adresse, propriété, idéalité
ou identité réunisse de soi avec soi, «inventer une autre inscription, trés vieille ou trés
nouvelle, un autre déplacement des lieux et des corps» (Derrida, 1992 : 102),

13

BDD-A29913 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:56:48 UTC)



commencer, enfin, par donner a écouter, dans [’insuffisance ou dans la
« mémoire défaillante» qui la caractérise, 1’appel silencieux et incontestable de la
démesure de ce féminin pensé comme indice de 1’autre, dans la langue de ’autre, dans
I’écriture de Nicole Brossard — une écriture qui, dans sa courageuse radicalité, dictée
méme qu’obsessionnellement parla «nécessité d’écrire [...] dans une langue qui n’est
pas la mienne» (Brossard, 2004 : 9), comme elle I’avouera, par exemple, dans La
capture du sombre et dans Ecrire. L horizon du fragment, constitue le geste pour penser
un nouveau et différent point de départ pour le féminin, pour une pensée du féminin
comme venue de 1’autre, dictée de 1’autre, dictée par 1’autre et a 1’autre renvoyant,
justement, transformant et dédoublant ainsi le sens.

Mais précisons ce point de vue, sans plus de détours, quand nous nous
référons, avec Derrida, a un féminin qui n’est plus ordonné «par un felos enfin pensable,
par une vérité de la différence sexuelle et de la féminité» (Derrida, 1992 : 98). Il ne
s’agit pas, et il faut souligner, dissocier 1’écriture de Nicole Brossard des fronts
idéologiques et politiques des luttes des femmes, ni méme nier que

le développement des luttes [féministes] actuelles est extraordinaire dans son
extension quantitative, par ses progres. [...] et que ce progrés induit [...]
d’autres formes de lecture, la découverte de nouveaux corpus qu’on avait
jusqu’ici méconnus, c’est-a-dire violemment dissimulés ou marginalisés. [...]
Sans doute ce théatre du “progrés” existe-t-il. [...] Il n’est sans doute ni
opportun, politiquement, ni en tout cas possible, de le négliger ou d’y renoncer
(ibidem : 97).

En effet, un pavé dans la mare du sens patriarcal, I’ceuvre littéraire de Nicole
Brossard n’a jamais été étrangeére a l’urgence de la dénonciation des fondements
phallocentriques et hétéronormatifs de la culture occidentale, neutralisateurs de la
singularité¢ et de la différence. Mais en tant qu’injonction pour repenser de facon
responsable les constructions identitaires et culturelles des femmes, 1’écriture de
Brossard ne cesse pas d’étre, en méme temps, et comme que paradoxalement, un témoin
exemplaire d’une toute autre pensée du féminin - un « féminin » qui, en alimentant le
désir, la créativité et 1’espoir, et en taillant, performativement, un nouveau corps a la
langue, est pensé différemment du sens essentialisant et fétichisant du terme, avant et
au-dela du biologique, du ontologique, du sociologique, du politique et du culturel,
c’est-a-dire, un « féminin » en dehors de soi-méme, indécidable, dissymétrique,
incalculable, virtuel ou holographique, préalable au positionnement dans I’identité ou
dans la différence/classification sexuelle (ou de genre), étrange méme aux catalogages
d’« écriture féminine », et donc rebelle & la conceptualisation, a la représentation et a
toute appropriation souverainiste.Par ailleurs, nous ne pouvons simplement pas classer
I’ceuvre de Nicole Brossard en tant que représentation de la femme qui céderait «a une
sinistre mystification» ou «tout s’écoulerait, coulerait, sombrerait dans ce méme fleuve
(homogénéis¢, stérilis¢) de I’histoire des hommes avec son vieux réve de
réappropriation, de « libération », d’autonomie, de maitrise, bref le cortege de la
métaphysique et de la technique», comme le reconnait Derrida (ibidem : 97-98).

En effet, 1’écriture de Nicole Brossard, avant et au-dela méme de pouvoir étre
vraiment pensé comme « écriture féministe », survient comme le propre mirage
tridimensionnel de la venue de I’autre pensé comme corps aérien fémininet lesbien, et
qui renvoi toujours a lui: « Si ’on peut parler des textes féministes — avertit Nicole
Brossard — il me semble que 1’on ne peut pas cependant parler d’une écriture féministe.
[...] Je ne peux parler que d’écriture féminine et/ou lesbienne» (Brossard, 1988c : 71),

14

BDD-A29913 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:56:48 UTC)



«Quel que soit le sens que 1’on donne au mot féminisme, nous ne pouvons pas faire
I’économie de ce qui le motive» (Brossard, 1988b : 13) : «la pensée féministe se tient
elle-méme en otage» (ibidem : 19).

Autour de I’exorbitant corpus brossardien, le motif de la vision aérienne d’un
«corps féminin-lesbien-tridimensionnel », qui dépasse méme la pensée de I’étre et de la
dialectique, nous arrive comme un exergue qui nous appelle a donner a lire et a penser
tout autrement 1’altérité absolue du « féminin » dans sa relation a la langue et a
I’écriture littéraire, ainsi que les implications éthiques et politiques de cette relation.
Malgreé la rupture révolutionnaire de 1’écriture brossardienne, celle-ci n’est pas orientée
«par le mouvement de la femme vers la réappropriation de sa propre essence, de sa
propre différence, vers la “vérité” » (Derrida, 1992 : 99). En déplagant les significations
traditionnelles de corps, sujet, genre et écriture, et donc en les rendant spectrales et
hétérogenes, Nicole Brossard, alors qu’elle a toujours été «préte a rompre [...] avec le
consensus le plus autorisé, le plus dogmatique, et le plus grave puisqu’il prétend parler
au nom de la révolution et de I’histoire» (ibidem), n’a-t-elle peut-étre pensé uniquement
qu’'«a une tout autre histoire, avec des lois paradoxales, des discontinuités, non
dialectisables, des ilots absolument hétérogénes, des singularités irréductibles, des
différences sexuelles inouies, incalculablesy (ibidem), osant aller plus loin, inventant un
idiome sexuel qui s’inscrit et s’¢loigne en méme temps du grand forum féministe. La
figure des «femmes tridimensionnelles» qui alimentent le désir et 1’espérance de et chez
Brossard (Brossard, 1988c : 9) — «Il m’arrive donc de m’imaginer hologramme, réelle,
virtuelle, tridimensionnelle, dans la nécessité d’une lumiére cohérente», avouera
I’écrivaine dans «Synchronie» (ibidem) —, ces femmes tridimensionnelles qui «déreglent
le sens» (ibidem : 59), qui «pensent la réalité comme elles se pensent elles-mémes, en
deveniry (ibidem : 58), ou ce corps féminin qui, comme 1’écrit encore Brossard dans
«Une image captivante», «me donne a penser et je le pense, image virtuelle, image
réelle, trois dimensions» (ibidem : 120), opére comme «une transformation ou une
déformation générale de la logique, de I’é1ément ou du milieu “logique” méme [...] par
le passage au-dela du “positionnel” (différence déterminée comme opposition,
dialectiquement ou non)» (Derrida, 1992 : 106), comme un pas au-dela de la «différence
sexuelle et de son marquage binaire» (ibidem : 111), de «la détermination de la
différence en opposition», qui depuis toujours «assure la maitrise phallocentrique sous
le couvert de neutralisation», comme nous le rappelle Derrida dans «Chorégraphies»
(ibidem : 106). «Of course: escape the binary opposition! » — c’est I'impératif
brossardien qui résonne dans «Margin for Manoeuvrability» (Brossard, 2005 : 199).
Car, chez Brossard, selon les mots de Louise Dupré :«la logique binaire est délaissée au
profit d’une logique tridimensionnelle» (Dupré, 1988 : 11) fondée sur ce «corps inquiet,
corps étranger — écrit Brossard — corps d’écriture et de subversion, corps lesbien
(Brossard, 2004: 116), «corps de femme donnant vie sur fond de réalité et de fiction la
ou la ligne de partage se transforme, déplace le sujet» (ibidem : 39), sur ce paysage
d’une «femme excessive» (ibidem : 125), «résistant a la femme» (Brossard, 1988a : 89)
qui, & son tour, donne vie a une autre culture au féminin :

Personnellement — avoue Brossard —, je ne crois pas qu’une culture au féminin soit
visible a long terme [...] dans un systétme de pensée linéaire/binaire, ni méme
qu’elle puisse surmonter les affres d’une savante dialectique fondée sur la raison
patriarcale. Non, la vitalit¢ d’une culture au féminin me semble plutot liée a un
systéme de pensée [...] des figures tridimensionnelles» (Brossard, 1988c : 100).

15

BDD-A29913 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:56:48 UTC)



Cette femme tridimensionnelle, qui n’est autre que «trace, espacement,
écriture: ni simple présence, ni signifiance» (Derrida, 1992 : 172), puisqu’«elle vient
d’ailleurs et se rend ailleursy, cette femme tridimensionnelle ou «le sexe s’indécide»—
Derrida dixit — (ibidem), cette femme qui est, comme nous avons commencé par le dire,
passage a ’autre de [’étre, ou mieux, qui est la traversée de I’ «autrement qu’étre »
dans I’«étre autrement» comme mouvement logico-alogique d’une greffe erratique
(Derrida, 1978 : 115) qui dilue les frontiéres définissables entre 1’étre et la différence,
entre I’identité et I’altérité, entre le méme et I’autre, et qui vide le corps et tout le corpus
textuel des parties dites propres ou hégémoniques, fait signe a tout ce qui, dans 1’ceuvre
et dans la pensée de Brossard, n’aura jamais fait son apparition comme tel dans la
langue ou dans 1’écriture. «La langue est un spectacle de ce que nous ne pouvons pas
penser comme telles», écrit Brossard — en épigraphe au «livre» Hologramme,
Théorie/Fiction, ce livre-simulacre dans le livre ou ce livre supplément greffé dans
Picture Theory (Brossard, 1982 : 199), remarquant dans le féminin et dans le pluriel ce
qui demeure impensable et impossible de se donner a la langue comme tel, ¢’est-a-dire,
sans reste, ce qui revient a dire, marquant le féminin comme «autrement qu’étre», c’est a
dire, pensé différemment du positionnement identitaire, du sens essentialisant ou
fetichisant du terme, avant et au-dela du positionnement du féminin comme genre,
sexuellement marqué (suspendant ainsi I’opposition de la dualité sexuelle), et donc le
marquant ainsi toujours comme signe de 1’antériorité, de 1’extériorité ou de I’altérité
absolue dans la pensée ou dans 1’écriture, qui se donne seulement & la langue en
s’effacant, en commencant donc par se réinventer, se répéter, a chaque fois
singuliérement ou autrement.

Ecoutons Brossard : «Une figure mienne, une autre, différence aussi de toi,
autre femme. Un non-dit» (Brossard, 1988a : 20), «étrangeére comme une autre femme»
(ibidem, 28), «sans sexe ni sexe, sans femme, ni femme» (ibidem, 33), «je ne suis plus
la mémey (ibidem, 46), «’autre versant, la différence : 1’énergic méme» (ibidem, 51)
avouera I’écrivaine dans L’ ameér ou Le chapitre effrite.

L’écriture de Brossard serait ainsi un tissu de suppléments ou de différences a
soi, ourdi dans 1’ouverture a un extérieur irréductible ou a un ailleurs, engendré dans la
relation (sans relation) & une altérit¢é absolue ou & un féminin indialectisable,
intraduisible ou ingrafable, qui est le corps proprement impropre du désir qui la traverse
et déplace : «Ce corps couvert de lois, d’interdits, de mots — écrit Brossard dans “La
plaque tournante”, La lettre aérienne —, veut parler (condamner la loi qui exige son
refoulement. Ce qui est empéché ici, désire et ce désir écrit, propulsé par la loi méme
qu’il transgresse)» (Brossard, 1988c: 12), «J’ai la forme encombrée par le féminin
retrouvé» (ibidem), poursuit-elle, «je suis d’un savoir d’homme et d’une condition
féminine : hybride» (ibidem), «je me force ailleurs, bien entendu, pour écrire. Pour faire
passer le corps» (ibidem, 13), «I’écriture m’intéresse si je puis trouver le cours perdu. Et
bien entendu cela m’apparaitra comme de I’inédit, alors qu’il n’en sera que de
continuité d’un seul et méme processus : survivre de mon sexe» (ibidem, 14), «le corps
mien est ma différence» (ibidem, 15), «nous existons dans une autre différence»
(ibidem, 19).

La singuliere différence de ce féminin qui ne doit pas étre pensé comme il est
communément pensé comme « féminin », ¢’est & dire comme essence ou vérité¢ de la
femme (Derrida, 1992 : 102 ; 1978 : 70-71), et qui se confond, chez Derrida, avec les
motifs dune autre différence sexuelle — indécible (Derrida, 1978 : 84, 118),
dissymétrique, sans marge, presque intraduisible, indialectisable (Derrida, 1992 : 174-
175, 179), incalculable (ibidem : 99) ou fabuleuse (Derrida, 1994 : 70, 73), préalable au

16

BDD-A29913 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:56:48 UTC)



propre destin anatomique de I’ « homme » et de la «femme» (Derrida, 1992 : 178) —,
mais qui se confond également avec 1’intraduisible syntagme «pas de femme» (qui veut
dire, en méme temps, « il n’y a pas de femme » et « pas de femme », marqué ainsi, dans
I’indécidabilité du «pas», ’aporie du féminin comme ce qui se donne a I’économie de la
langue en se retirant), trouve chez Brossard la figure de la femme tridimensionnelle, la
vision aérienne d’un corps féminin-lesbien-tridimensionnel ou holographique (Brossard,
1988c: 9, 74-75 et 83 ; 2004 : 53 ; 2005 : 148, 153 et 294) qui opere dans 1’écriture
comme une espéce de signe d’interruption et réinvention du réel (Brossard, 2005 : 253),
de dépossession de soi-méme (Brossard, 1988a : 20, 44-46 et 89), c’est a dire, comme
un corps fictif, aérien (Brossard, 1982 : 184), virtuel — lisons « virtuelle » — (Brossard,
1998a : 98), asexué (Brossard, 1988a : 33), utopique (Brossard, 1982 : 102, 171-188 ;
1988c : 107), qui incapable de trouver une traduction dans la langue courante ;
incapable, en effet, de se reposer sur la pureté d’une identité, opére a distance, déplagant
les sens traditionnels de corps, de sujet et d’écriture (Brossard, 1988a : 22, 47).

Comme le remarque si bien Louise Dupré dans sa préface a L’amer ou le
chapitre effrité : «La figure lesbienne, figure du double dans laquelle le je se retrouve
semblable et différent, apporte au langage une autre dimensiony, elle

apparait donc comme 1’allégorie d’une évacuation du réel : elle soumet I’écriture
a ’abstraction d’un corps figuré en dehors de tout réalisme, un corps de femme
mutante, désexualisée, aérienne, corps utopique d’un futur asexué, vague comme
I’espace, corps fictif, présent/absent, livré en dernier ressort a I’irreprésentable, a
la géométrie de la spirale, favorisant de nouvelles perceptions. (Dupré, 1988 :
11)

La lesbienne n’est, en fait, comme I’a affirmé Brossard dans «Kind Skin
MyMind», qu’«une femme qui précéde les femmes dans I’existence des femmes»
(Brossard, 1988c : 108). «Elle est toujours d’un autre temps» (ibidem, 10).

Or, cet autre « féminin » comme figure tridimensionnelle d’une antériorité
absolue,qui en défiant le sens patriarcal et n’étant pas un féminin a-sexué, trés loin de
13, est «autrement sexué, au-dela de [’opposition féminin/masculin, au-dela de la
bisexualité aussi bien, de [’homosexualité ou de 1’hétérosexualité qui — pour Derrida —
reviennent au méme» (Derrida, 1992 : 114); cefémininséparé du biologique, du social et
du propre langage (Derrida, 2000 : 106), soustrait a tout le systéme d’oppositionsqui
détermine le corps féminin en oubliant sa propre démesure et sa « dissymétrie
irréductible» (ibidem), et qui va donc au-dela de sa propre « différence sexuelle »,
interdisant ainsi le «-isme » essentialisant et solidaire des positions philosophiques,
politiques ou sociologiques, un certain féminin transgénérique qui est alors passage au-
dela du «positionnel» ou passage a I’autre de I’étre, nous donne a lire, de nouveau et
différemment, ledit féminisme radical de Nicole Brossard!' comme « la “matrice” d’un
féminisme a venir» (Derrida, 1992 : 96) en tant que pensée d’affirmation de la
singularité de 'autre, qui n’en demeure pas moins qu’ungeste singulier d affirmation
des femmes dans le déplacement des femmes (ibidem, 99-100), comme le dira Derrida,
un geste absolument affirmatif d’altérité absolue qui nous précéde, appelle et traverse,
nous séparant. En un mot, comme «le désir d’une sexualité innombrable» qui viendrait
nous protéger, «comme un réve, contre un implacable destin qui scelle tout a perpétuité
du chiffre 2.» (ibidem, 115).

ICf. N. Brossard, « De radical a intégrales », « Kind skin mymind » et « Lesbiennes d’écriture »,
in La lettre aérienne; « Ecriture lesbienne: stratégie de marque », in Fluid Arguments.

17

BDD-A29913 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:56:48 UTC)



«Ecrire je suis une femme» est, peut-étre, enfin, «plein de conséquences» car,
comme commence par nous le rappeler Nicole Brossard: «je suis, sortant par mon
ouverture, de [’autre coté» (Brossard, 1988c : 40).

Bibliographie

Brossard, N., Amantes, suivi de Le sens apparent etSous la langue, L’Hexagone, Montréal, 1998a
[1980]

Brossard, N., Ecrire. L horizon du fragment, Editions Trois-Pistoles, Paroisse Notre-Dame-des-
Neiges, Québec, 2004

Brossard, N., Fluid Arguments. Trad. anglaise Anne-Marie Wheeler, et alii. Susan Rudy (ed.),
Mercury Press, Toronto, 2005

Brossard, N., Journal intime suivi deuvre de chair et métonymies, Les Herbes Rouges,
Montréal, 1998b [1984]

Brossard, N., L’amér ou Le chapitre effrité (fiction théorique), L’Hexagone, Montréal, 1988a
[1977]

Brossard, N., « L’angle tramé du désir, éperdument ». La théorie, un dimanche. LoukyBersianik,
et alii (ed.), Editions du Remue-Ménage, Montréal, 1988b

Brossard, N., La lettre aérienne, Editions du Remue-Ménage, Montréal, 1988c [1985]

Brossard, N., Picture Theory, Les Editions du Jour, Editions Nouvelle Optique, Montréal, 1982
Calle-Gruber, M., Jacques Derrida, la distance généreuse, Editions de la Différence, Paris, 2009
Calle-Gruber, M., «Les clariéres de Nicole Brossard». Nicole Brossard. L’inédit des sens. Ed.
Janine Ricouart ¢ Roseanna Dufault. Editions du Remue-Ménage, Montréal, 2014

Derrida, J., «Chorégraphiesy, in Points de suspension, Galilée, Paris, 1992

Derrida, J., «kEn ce moment méme dans cet ouvrage me voici », in Psyché. Inventions de [’autre,
Galilée, Paris, 2003

Derrida, J., Eperons. Les styles de Nietzsche, Flammarion, Paris, 1978

Derrida, J., « Fourmis », in Lectures de la différence sexuelle. Ed. M.-Negron. Ed. des Femmes,
Paris, 1994

Derrida, J., «Geschlecht: Différence sexuelle, différence ontologique», in Psyché. Inventions de
autre, Galilée, Paris, 2003

Derrida, J., Glas, Galilée, Paris, 1974

Derrida, J. «Le mot d’accueily, inddieu — a Emmanuel Lévinas, Galilée, Paris, 1997

Derrida, J., Le toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris, 2000

Derrida, J., «Voice II», in Points de suspension, Galilée, Paris, 1992

Dupré, L., «Du propre au figuréy». Préface a L’ameér ou le chapitre effrité(fiction théorique),
L’Hexagone, Montréal, 1988 [1977]

Kamuf, P., « L’autre différence sexuelle », Jacques Derrida. Europe 82.901 (mai 2004)

Lévinas, E., Autrement qu étre au-dela de I’essence, Martinus Nijhoff, La Haye, 1974

Lévinas, E., Entre nous. Essais sur le penser-a-I’autre, Grasset, Paris, 1991

Lévinas, E., Totalité et Infini. Essai sur [’extériorité, Kluwer Academic, Paris, 1971

18

BDD-A29913 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 07:56:48 UTC)


http://www.tcpdf.org

