DE LA PERCEPTION ET DE L’EMOTION DANS LE FILM TOUCH

Pompiliu ALEXANDRU *
Liviu PANCU **

Abstract: The paper presents a psychological analysis of a modern myth which carries
away some powerful archetypes. Today; the world of cinema is a big reservoir of psychological
symbols and for that it presents itself like a new fairytale. Also, these modern myths represent our self
diagnoses which show us all the forms of some disorders in the psychological dynamism. And today
we face with a difficult issue due to an oversize of rational and intellectual aspects of our actions. But
in the core of this issue we find also the cure. If we take the mathematics as reference axe for the
reason and the pure thought, we find sometimes that in the core of this perfect mind construction —
which is the mathematics — there are some seeds of the emotional and sensorial aspects of life. There
are no pure thought and there are no pure emotions and perceptions. This “purity” is just an
ephemeral state in our mind which demands rapid changes into more stable states.

Keywords: mathematics, sensorial, emotion, psychology, modern myth.

Introduction

Nous savons tres bien que le cinéma — le septiéme art — représente une sorte de
miroir ol nous projetons nos désirs, nos structures inconscientes collectives, nos symboles
puissants qui mettent en ceuvre 1’énergie libidinale (dans le sens de C. G. Jung, qui la voit
comme la totalit¢ des énergies psychiques dont 1’étre humain est capable d’en avoir). Et
cette projection s’effectue dans le cadre de cet art avec beaucoup plus de puissance que dans
les autres arts, plus anciens et plus « élitistes ». Bien slr que tous les arts sont dans une
transformation qui le cours du temps et le rythme des transformations intérieures humaines
— individuelles et collectives — mais le cinéma se distingue des autres par la puissance et le
caractére aigu de cette projection. Le consommateur de cet art se nourrit et actualise ses
propres structures psychiques avec une vitesse et on peut dire aussi avec une violence
étonnantes.

Nous comprenons le phénomene cinématographique sous cette perspective :
chaque création de cinéma pose un probleme de nature psychique qui se présente comme
étant un mythe moderne. Le cinéma est I’actuelle fabrique de mythes modernes. Et nous
voyons a I’ceuvre cette pépiniére symbolique surtout avec les films de science-fiction. Nous
allons nous concentrer ici sur quelques symboles et structures psychiques qui sont présentés
dans la série Touch.

Le film sérial Touch

La série a été mise en scéne par Tim Kring — le réalisateur de Heroes, une autre
série plus connue. Elle a été diffusée entre le 25 janvier 2012 et 10 Mai 2013 sur le réseau
Fox aux Etats-Unis et en méme temps sur le réseau Global, au Canada. Les acteurs
principaux sont : Kiefer Sutherland, David Mazouz et Danny Glover. Le film présente les

* Universitaté "Valahia® de Targoviste, pompiliualex@yahoo.com
** Universitaté d’ Arts de Targu-Mures, liviupancu@gmail.com

211

BDD-A29809 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:01:12 UTC)



aventures d’un enfant autiste — Jake (David Mazouz) — et de son pere — Martin Bhom
(Sutherland) — tout au long de la série. Le film représente en quelque sorte I’histoire
racontée par ’enfant lui-méme — chaque épisode commence par un petit commentaire de
I’enfant — mais tout au long des actions, I’enfant ne s’exprime jamais dans le langage
commun. Son langage et celui des nombres et il arrive a se faire comprendre, méme si
difficilement, par son pére et quelque uns de ses proches. L’enfant devient la cible d’une
société qui cherche a exploiter son don, en ramassant aussi les autres personnes qui ont le
méme don que Jake. En fait ce don consiste dans le pouvoir de voir I’avenir de tout
événement par I’intermédiaire des patterns numériques. Jake et son double féminin, Amélia
(aussi un enfant prodige) voient 1’univers par les nombres. Ou, micux dire, le nombre
constituent le véhicule approprié pour exprimer un certain contenu qui ne peut pas étre
exprimé autrement et surtout pas par le langage commun, qui reste impuissant face a ce
contenu. Le film met en scéne le sujet des mathématiques et surtout I’importance qu’on
attribue a certains objets mathématiques qui jusqu’aujourd’hui n’ont pas tout a fait une
explication rationnelle concernant le sens de leur existence. Il s’agit de ce qu’on appelle
constante mathématique. Le nombre pi, IT = 3.14..., le nombre d’or, 1.618..., la constante
dite de I’Univers, 1372, et aussi la suite de Fibonacci, 0, 1, 1, 2, 3, 5, 8... et d’autres suites
fameuses constituent en quelque sorte des « énigmes » mathématiques, surtout quand on les
associe aux phénomeénes physiques. D’aprés plusieurs chercheurs (ex. Miller, 2009), les
constantes mathématiques qu’on retrouve aussi dans la nature n’ont pas une raison pour leur
existence telle qu’elle est. Nous n’avons pas de réponse pour la question : pourquoi telle
constante a la valeur X et ne peut pas avoir une autre ? Pourquoi la nature (mathématique ou
physique) s’est arrétée exactement a telle valeur et non pas & une autre ? C’est vrai qu’on
puisse avoir cette objection : les questions sont de nature métaphysique, donc ne concernent
pas du tout les domaines mentionnés, mais 1’embarras de la pensée n’est pas du coup
éloigné.

Notre film pose une question philosophique a la base, et aussi introduit une suite,
nommeée la suite d’Amélia (God sequence) qui se révele tout au long du film par quatre
moments : 318529632879522975611881604

5512425452217437024522750

010755991887789210262000

017594820131026302153

La question est : Et si le destin est une formule ? Ou, autrement dit, est-ce que le
destin peut s’exprimer aussi par une formule mathématique ? Le film nous présente
différentes situations de vie ou les destins des gens s’entrecroisent. L’idée part d’un constat
sociologique et psychologique a la fois. Si la sociologie est une science, car elle explique les
phénomeénes sociaux par des formules mathématiques, pourquoi ne devrait-on pas penser
que ce qu’on appelle d’habitude destin de I’individu ne soit pas lui aussi soumis a une loi
qui peut s’exprimer dans le langage mathématique ? Le destin exprime un phénomene de
nature sociologique, donc il doit s’exprimer mathématiquement. Plus encore, le destin
représente dans le cadre du social 1’élément le plus objectif qu’on puisse imaginer — le

L Voir dans ce sens un trés intéressant livre, Arthur Miller — 137. Jung, Pauli and the pursuit of a
scientific obsession, W. N. Norton & Co., New York 2009.

212

BDD-A29809 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:01:12 UTC)



destin est I’axe, est I’invariant, comme une constante mathématique ; on dit que le destin est
implacable, fixe, on ne peut pas le modifier — donc il se présente comme un « objet ». Et au
moment ou nous arriverons a découvrir sa « formule », on contrdle I’avenir, on contréle le
destin méme, car on se situe au méme niveau que Dieu.

Touch nous présente encore un théme qui joue le réle de symbole présent dans le
psychisme social. Il s’agit de I’accent aigu mis sur la composante pure de la raison. Comme
Marie Louise von Franz (2006 : 85) observe trés bien, la société contemporaine se
caractérise par une surévaluation et supra-accentuation de la fonction pensée au détriment de
[affection. Le monde est et doit étre filtré par la raison le plus possible. Le monde tend vers
un monde idéel ou la vérité s’obtient seulement en « purifiant » toute immixtion affective-
sensorielle dans la raison. Du coup, nous nous trouvons devant un monde technologique
robotisé. Nous regardons le monde par les yeux de notre création — les robots, les machines
parfaites, qui fonctionnent avec un seul but : n’offrant jamais d'erreurs. L’image de I’homme
parfait aujourd’hui n’est plus I’homme-héro de 1’Antiquit¢é ou 1’homme-sage/saint de
I’ Antiquité et du Moyen Age, ni méme I’homme-beau de la Renaissance ou 1’homme-
créateur, intelligent de I'Illuminisme et Romantisme. L’image de 1’homme parfait est
I’image de ’homme qui fonctionne sans aucune erreur, qui donne toujours des réponses
vraies et qui n’est plus encombré par les affects. C’est ’homme-machine, 1’homme-robot.
C’est pour cette raison qu’on parle toujours des mathématiques comme étant la science par
excellence et la seule a étre capable d'expliciter le monde. L’homme qui suit les
mathématiques a la ligne, qui fait des mathématiques sa propre religion et foi, ¢’est I’homme
contemporain. Or notre film pose un probléme intéressant face a cette situation. Toujours en
gardant ’estime pour la fonction des mathématiques dans le cadre culturel humain, la
question qui se pose maintenant concerne justement le « coté obscur des mathématiques »,
c'est-a-dire la dimension non rationnelle de celle-ci.

Les mathématiques et la sensibilité/perception

Quelle est ’explication pour cette association inattendue a un premier regard ? La
sensibilité des mathématiques ?! Les affectes des mathématiques ? L’idéal mathématique,
comme nous avons dit, consiste dans une séparation totale de tout contenu affectif/sensitif.
Le Cercle de Vienne a renforcé définitivement cette voie pour les mathématiques. Mais
quelle est I’explication psychologique de cette tendance ? C’est méme percu comme un
truisme, comme une évidence qui ne pose aucun probléme ce caractére intrinseque des
mathématiques. Ceci malgré le fait que, depuis Platon, une certaine dose d’incertitude et de
problématisation tourne autour de ce sujet. En plus, il existe de grands mathématiciens — au
moins un par siécle — qui pratique et qui voit les mathématiques d’une perspective
« affective », c'est-a-dire en s’appuyant beaucoup sur I’intuition et une certaine maniére
sensitive dans le processus créateur mathématique. Dans le dernier siécle nous rappelons
seulement les noms de Poincaré et de Ramanuja. Donc, du point de vue psychologique, au
niveau social, il se passent deux choses. La premiére consiste dans une fonction dominante
du psychisme social qui s’accentue de plus en plus au détriment des autres fonctions. La
fonction pensée/intellect devient de plus en plus aigue face a la fonction affect/émotion.
L’intuition et le sensitif essaient de «survivre » dans cette rupture, en jouant, comme
toujours, la fonction de liant entre la pensée et I’émotion. Mais dans cette dynamique, la

213

BDD-A29809 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:01:12 UTC)



pensée traine avec elle les autres, en les intellectualisant inconsciemment d’une maniére
assez puissante. Le sensitif devient un savoir-faire technologique, confisqué a I’individu par
les robots de telle sorte qu’a I’individu ne reste plus grande chose a faire. Il passe son devoir
sensitif a la machine. La matiére qui doit étre manipulée et connue de point de vue sensoriel
passe dans un monde des objets technologiques qui accomplissent cette fonction a notre
place. Donc nous assistons a une sorte d’aliénation de cette fonction, d’un passage de celle-
ci sous la nappe de la pensée. L’intuition se retire de nouveau de plus en plus de tout
domaine qui doit étre contrélé par le calcul de la pensée. Méme le domaine artistique ou se
trouve le terrain idéel pour I’intuition procéde par une sorte d’élimination de I’intuition. Le
bouleversement des emotions et des affects qui doivent étre tout le temps contrélés est déja
connu au niveau social. Et puis, la deuxiéme chose qui se passe est le passage de 1’anima
mundi dans les ténébres ; la composante féminine de ’ame du monde — tout comme dans le
cas individuel — sombre dans les ténebres. Cette composante échappe a une conscientisation,
a une intégration consciente de son contenu et d’ici sortent les conséquences les plus
néfastes de la société contemporaine, extrémement bouleversée. Le phénomene de
I’homosexualité peut étre interprété de ce point de vue. Il existe une attirance féminine qui
appelle le conscient lui accorder attention. Du coup, ce manque se manifeste par une sorte
d’inversion sexuelle, par un changement de positions dans la relation homme-femme?.

Tout ceci, vu par la psychologie abyssale jungienne, est un événement ou chapitre
dans le grand voyage de la conscience dans la matiére. Le voyage vers 1’individuation,
I’accomplissement de la totale capacité d’étre de I’humain, passe par des moments difficiles.
Mais tout fait partie du méme plan architectural. Et les semences du rétablissement se
trouvent a tout pas. Surtout dans les excés ou dans les situations les plus difficiles et
désespérantes qui nous font dire qu’on n’a plus aucune chance. Notre film fait ressortir dans
le conscient ces semences. Il présente sous une forme mythique les éléments qui conduisent
a voir les choses d’une autre perspective, qui fait revenir la composante affective dans le
cadre du psychisme social.

Comment pouvons-nous concevoir les mathématiques, qui constituent la
manifestation parfaitement intellectuelle comme ayant un fondement affectif/émotionnel ?
Comment sentir les mathématiques sans les calculer ? A premiére vue, cette chose semble
impossible. Tous les éléves du monde savent trés bien qu’un calcul mathématique se fait
avec un certain effort, en nous demandant beaucoup d’attention et concentration pendant
qu’on met a ’action un certain algorithme et méthode pour résoudre ce calcul. Et bien, il
existe des cas exceptionnels quand certains individus s’en passent ou voient autrement les
objets mathématiques, c'est-a-dire les nombres et les formes géométriques. Prenons le cas de
Daniel Tammet. Cet auteur est un individu qui présente dans ses livres sa modalité de voir le
monde mathématique. Il ne fait jamais de calculs — dans le sens courant du mot — et pourtant
il réussit a faire des calculs astronomiques seulement en utilisant ce qu’il nomme sa capacité

! On ajoute ici le phénoméne qui commence a s’imposer de plus en plus, celui de la technologie
sexuelle. On parle aujourd’hui des robots sexuels. Il s’agit des robots qui remplacent complétement le
partenaire. Le robot doit étre le plus possible humain, qui peut parler, bouger etc., mais en méme
temps il doit rester... robot. La question : si notre effort est de créer une machine qui doit ressembler
le plus possible a nous-mémes, pourquoi on la préfére a I’original ? reste sans réponse dans la plupart
du temps.

214

BDD-A29809 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:01:12 UTC)



de synesthésie. Par exemple, pour chaque chiffre/nombre — quant il les voit ou le représente
mentalement — il voit immédiatement une forme qui lui est associée.

37 89

Et quand il doit faire des calculs, il combine les nombres et décrit ce qu’il voit
comme nouvelle forme qui apparait. Il dit d’ailleurs :

I never write anything down when I'm
calculating, because I’ve always been able to do
the sums in my head and it’s much easier for me
to visualise the answer using my synaesthetic
shapes then to try to follow the ‘carry the one’
teaching taught in the textbooks we are given to
school. When multiplying, | see the two numbers
as distinct shapes. The image change and a third
image emerges — the correct answer. The process
takes a matter of seconds and happens
spontaneously. It’s like to do math without
having to think. (Tammet D, 2006 : 17)

&

53 T 131

6943

Donc nous nous trouvons devant un cas qui remonte & la surface les problémes les
plus rudes des mathématiques. La distance entre I’imaginaire et la réalité devient trés fine.
Jake, le personnage du film, peut devenir un personnage réel. Et les mathématiques ne se
réduisent plus a un exercice intellectuel. Aussi, I’exemple de Tammet repose sérieusement
le probleme de la réalité des objets mathématiques comme étant indépendantes de notre
pensée. Le monde mathématique est un mode rempli des objets comme notre monde est
rempli des objets matériels. Mais ceux-ci constituent des problémes qui ne sont pas
analysables ici.

215

BDD-A29809 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:01:12 UTC)



Le mythe mathématique décrypté

Reprenons le fil du conte. Jake, un enfant autiste, qui fait partie et en méme temps
il ne fait partie de ce monde, choisi un moyen unique d’interaction avec le monde de son
pére, Martin Bhom. Tout au début les deux personnages ne peuvent pas du tout
communiques, malgré le fait le métier du pére était justement celui d’un bon
communicateur, le métier qui demande un sens aigu pour étre informé et informer les autres
— il etait journaliste. Il a d0 renoncer a son métier — il change souvent de métier — en grande
partie pour pouvoir s’occuper de son fils. En fait, d'un point de vue psychologique, il
cherche un moyen de communication, de contact avec son fils qui se trouve dans un autre
monde. Il est a la recherche d’une méthode. Les métiers sont des moyens de savoir-faire, des
moyens d’approche de perspectives différentes du monde. Il est en dépression totale a cause
du fait qu’il ne trouve pas sa place, il ne trouve pas cette méthode de compréhension. Un
premier pas vers la lumiére apparait avec la présence — dérangeante au premier moment — de
son anima, dans le personnage de ’assistante sociale, Clea Hopkins. Elle joue le rdle de
I’instance féminine qui offre des pistes, des solutions possibles dans les situations
apparemment sans issue grace a ses connaissances passées. Le personnage s’appelle Clea —
Clio, la muse de I’histoire, celle qui connait le passé en vue d’attaquer ’avenir ! Le contact
avec I’anima est assez difficile. Elle se présente comme une instance qui trouble le
personnage, qui s’oppose méme a la relation forte entre le pére et son fils, car la relation est
mise en danger par I’institution sociale qui essaye de remplacer le pére avec 1’assistance
sociale. L’enfant risque de se dissoudre dans 1’inconscient collectif, la société. Mais la
présence de Clea fait dans le premier moment qu’on devient conscient de la nécessité de
prendre un peu de distance dans cette relation pere-fils. Avec le temps, le couple Bhom-Clea
s’avere constructif pour pouvoir ’interaction avec 1’enfant. Seulement en étant dans un
équilibre total, quand I’animus et 'anima sont a égale distance et puissance d’action quand
I’individu devient capable d’accomplir des taches difficiles. Le fils a aussi une anima avec
laquelle il parle aussi par des moyens inattendues. Il s’agit d’Amélia, la fille qui est
confisquée, qui est séquestrée par différentes institutions de 1’état ou privées, pour étre
étudiée ou exploitée méme. Amélia est le double de Jake, son anima qui, a la fin du film,
perd son pouvoir qui était le méme que celui de Jake, et devient 1’élément de contact,
d’équilibre entre Jake et le monde. Une bonne partie du film, Amélia manque. Elle est
présente seulement par certains signes et dans les visions et réves de Jake. Sa mére, Lucy
Robbins, considérée comme folle par la société, dédie sa vie a la recherche de sa fille. Elle
devient le partenaire de Bhom, celle qui remplace a ce niveau Clea. Elle apparait au moment
ou la connexion entre le pére et son fils est déja faite et fonctionne parfaitement par le
langage commun des objets mathématiques. Enfin, ces personnages entrent dans des
situations qui sont coordonnées par Jake. Le mythe présente un processus de maturation du
psychisme qui s’empare du monde. Le bien universel, /’équilibre de la nature constituent les
buts des actions vers lesquelles Jake dirige les autres personnages. Derriére le monde se
trouve un réseau des réalités plus profondes — le monde des archétypes — et a ce monde Jake
a accés illimité. Les nombres, qui ont toujours été considérés comme étant des archétypes en

216

BDD-A29809 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:01:12 UTC)



soil, constituent le fondement de ce monde et les événements d’ici sont dictés par cette
réalité plus profonde. On retrouve le monde des Idées de Platon. En fait le mythe nous
présente son personnage principal, Jake, comme un homme exceptionnel, comme un
individu prodige, un nouveau prophéte, celui seul qui a accés aux paroles de 1’au-dela.
Enfin, le personnage qui joue le réle de gardien entre ces deux mondes est Calvin Norburg,
le mystique juif qui doit protéger Jake par les forces négatives qui viennent de ce monde. La
Iégende des Lamed Vav (Tsadikim Nistarim) ou la Iégende des trente-six justes est reprise
par ce personnage. D’apres la mystique juive, le monde est tenu en vie grace a I’existence et
I’intervention de 36 hommes qui sont toujours en contact avec Dieu. Aprés le retirement de
Dieu de notre monde, il a gardé contact avec notre monde par I’interméde de ces
personnages. lIs restent cachés (Nistarim) toute leur vie. Eux-mémes ne savent pas souvent
qu’ils font partie de ces 36 justes. Jake devient un tel nistarim qui a besoin constamment de
protection contre les forces nuisibles. Calvin devient ainsi le protecteur et le personnage qui
représente « 1’institution » céleste qui assure le contact entre les mondes.

Conclusion

Le mythe moderne, tel qu’il est présent dans le cinéma, nous offre les archétypes
qui dynamisent le conscient individuel et social. Le cinéma représente, comme son nom
I’indique trés bien, une projection de notre carte psychique. Aujourd’hui nous nous trouvons
sous une tendance vers [‘uni-directionnalité des actions de I’homme. Cette uni-
directionnalité se traduit par une professionnalisation qui se concentre autour d’une seule
composante qui doit devenir performance. L uni-discipline fait ainsi que la performance ou
la perfection peut étre atteinte seulement par la concentration de [’attention et de I’action
vers une seule direction de la préoccupation de I’individu. On lui demande une conscience
bien élevée et orientée vers son unique objet de travail. Ainsi, nous rencontrons dans chaque
domaine des personnes qui étudient ou font toute leur vie une méme chose ; ils se
concentrent sur une méme piece, une seule vis qui doit devenir la meilleure vis du monde.
Cette orientation vers I’unique objet vient avec un manque, une perte. On perd 1’ensemble.
Ou, I’ensemble reste dans les bras d’un inconscient organisateur. Le taux de conscientisation
dans le cadre d’une discipline est ’inverse proportion du taux de perte de la compréhension
de I’ensemble. Mais cette forme ne persiste pas trop longtemps dans sa dynamique et surtout
elle contient en elle les éléments pour sortir de cette situation. Si le complexe de /’unicité —
qui vient de paire avec celui de la simplicité — vient s’imposer aujourd’hui, les germes du
multiple complexe, comme unité d’un autre degré, sont contenus déja ici. Les
mathématiques, extrémement morcelées dans des disciplines qui n’arrivent plus a s’entre-
comprendre a cause du langage commun qui leur manque, se présentent comme des mondes
isolés, se suffisants a eux-mémes ou chaque élément est bien calculé et trouve sa propre
raison d’étre. Mais dans ce paysage qui représente la projection de notre étre, se distingue le
germe de la suivante dynamique qui viendra. Il s’agit d’un nouveau changement de
perspective. Et cette nouvelle perspective prend en considération I’intuition, 1’inattendu, le
facteur émotionnel qui se trouve dans I’essence méme de la construction intellectuelle. Ce

1 Voir M. Ghyka — Philosophie et mystique du nombre, Payot, Paris 1952, M. L. von Franz — Matiére
et psyché, Albin Michel, Paris 2002.

217

BDD-A29809 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:01:12 UTC)



changement de perspective devinent le facteur essentiel pour échapper au complexe de
I’unicité vers 1’unité intégrative. Coincidentia oppositorum est la formule de base pour le
psychique et pour ses constructions et productions. Ainsi, le fait que 1’émotion et le sensible
ressort du sein des mathématiques ne doit pas nous surprendre. C’est normal que le sommet
de la plus pure raison de I’homme, qui est la construction de type mathématique, contienne
I’¢lément de tournure, 1’opposé méme de la pensée, qui est I’émotion. Dans le monde ou on
vit, le monde qui s’explique et devient compréhensible grace au langage mathématique,
nous vivons pleinement aussi grace aux emotions et sensations qui nous accrochent a ce
monde.

Bibliographie

Ghyka, M., Philosophie et mystique du nombre, Payot, Paris, 1952.

von Franz, M. L., Archetypische dimensionen der Seele, Daimon Verlag, 2005

von Franz, M. L., Matiére et psyché, Albin Michel, Paris, 2002.

Miller, A., 137. Jung, Pauli and the pursuit of a scientific obsession, W. N. Norton & Co., New York,
20009.

Tammet, D., Born on a blue day, Hodder & Stoughton, 2006.

Tammet, D., Thinking in numbers, Hodder & Stoughton, 2012.

218

BDD-A29809 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:01:12 UTC)


http://www.tcpdf.org

