
 

679 

 

 

 

679 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

EMULATION OF THE DIVINE IN DREAM VISION POETRY: THE DREAM OF 

THE ROOD ȘI A SAYINGE OF THE NYGHTYNGALE 
 

Rebeca Denisa Dogaru 

PhD. student, “Alexandru Piru”, University of Craiova  
 

 
Abstract: The mark of dream vision literature is the interiorisation of the knowledge disclosed by 

revelation through the direct experience of the dreamer. And when the epiphany is a religious one, this 
experience gains the sense of „devout imagination‖. Given the privilege to witness fabulous places or 

events occulted to other mortals and to gain access to divine knowledge, the receiver of religious 

revelation emerges from the dream radically transformed by this empathetic interation with divinity, 
captured by reverence before the outstanding example of Christ, inspired to introspection and self-

improvement and fueled by the desire to share the knowledge and imprint the same sentiments upon his 

audiences. This study analyses the theme of emulation of the divine in two medieval dream vision poems – 
the anonymous The Dream of the Roodand John Lydgate'sA Sayinge of the Nyghtyngale, representative 

in English literature for the contemplation of the pivotal Christian myth of Jesus's crucifixion - through 

the relation between dreamer and reader. 

 
Keywords: dream vision, medievalism, literature, emulation of the divine, English poetry 

 

 

Literatura viziunii onirice demonstrează aspecte ale literaturii gnomice și mistice, 

preluate și înzestrate cu o structură narativă specifică, procedee stilistice și strategie retorică, 

păstrând  funcția didactică și rolul moralizator proprii acestor genuri literare, naratorul nefiind 

abstractizat ori sanctificat ci un protagonist fictiv - visătorul, individualizat pentru a dobândi 

credibilitate și în același timp suficient de comun pentru a încuraja identificarea cititorului cu 

acesta. Față de scrierile mistice, de genul fantastic ori chiar de ficțiunea în care visul apare strict 

ca eveniment narativ, genul viziunii onirice se bazează tocmai pe ambiguitatea conferită de 

experiența visului
1
, plasată la confluența dintre real și imaginar, dintre comun și excepțional, 

dintre banal și sublim. Dacă revelațiile din vis susțin componenta filosofică și mistică a literaturii 

viziunii onirice, vehiculul dintre acestea și cititorul căruia cunoașterea i se dezvăluie este figura 

visătorului, elementul central și esențial al narațiunii. 

Visătorul apare atât în ipostaza de narator, în secțiunea de ramă a visului, cât și ca 

personaj, în interiorul visului propriu-zis, cele două ipostaze intersectându-se uneori și 

identificându-se pe rând cu cititorul, manipulându-i percepția despre evenimentele narate, 

comportamentul său fiind unul exemplar, pe alocuri Ŕ pentru a realiza funcția didactică a 

poemului moralizând cititorul - și în altele failibil Ŕ pentru a stimula implicarea emoțională și 

                                                             
1 Vezi Russell, Stephen J. 1988. The English Dream Vision. Anatomy of a Form, p. 10. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:40:34 UTC)
BDD-A29744 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

680 

 

 

 

680 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

cognitivă a acestuia. Așadar, sfântul din scrierile mistice devine aici ghidul, figura investită cu 

autoritate și omnisciență descinsă din sferele superioare pentru a lumina omul de rând prin 

cunoaștere, în timp ce visătorul este mai degrabă o oglindă a cititorului pentru a-l determina pe 

acesta indirect, în evenimentul narativ, și direct, în secțiunea finală de morală, să îi urmeze pilda. 

Iar atunci când viziunea este una religioasă de contemplare a divinului și a vieții de apoi, această 

empatie capătă sensul Ŗimaginației devotateŗ, identificarea cu însăși ființa divină și emulația 

virtuților acesteia. 

Acest studiu urmărește tema emulației divinului în două poeme onirice medievale, 

anonimul The Dream of the Rood și A Sayinge of the Nythingalea lui John Lydgate, poeme 

reprezentative pentru literatura vizionară engleză prin ilustrarea episodului pivotal al mitului 

creștin, răstignirea lui Isus Cristos. Visătorii celor două poeme dovedesc o atât de profundă 

conexiune cu divinitatea încât, prin ceea ce C. Hieatt numește „devout imaginationŗ
2
, ei înțeleg 

suferința lui Cristos experimentând funcția soteriologică și anagogică a viziunii. 

Distanța de cinci secole dintre The Dream of the Rood și A Sayinge of the 

Nyghtyngaleaduce cu sine evidente modificări structurale și tematice în poezia vizionară. Dacă la 

momentul compunerii poemului anglo-saxon viziunea onirică nu era un gen literar sistematizat, 

poetul anonim inspirându-se din literatura clasică, episoadele onirice biblice, scrierile patristice 

și poemele eroice germanice fără a se alinia unei tradiții a poeziei onirice, perioada evului mediu 

central vede teoretizarea secvențelor onirice ca tehnică literară, dovadă a popularității crescânde 

a acesteia printre autorii englezi și continentali, precum și adoptarea unor noi influențe din alte 

zone literare frecventate în epocă precum elegia și courtly love. Matthaeus Vindocinensis în 

opera sa de teorie literară Ars versificatoria reia elemente esențiale ale argumentării lui 

Macrobius, șase secole mai târziu, pentru forța retorică și funcția didactică a episoadelor de 

narratio fabulosa integrate în scrieri cu substrat filosofic. Episodul oniric utilizat ca narațiune-

ramă este deja o tehnică literară consacrată; rolul său, explicat de Matthaeus, nu este unul trivial 

de a distra cititorul, ci mai degrabă de a-i acutiza antenția și sensibilitatea prin prezentarea unui 

eveniment familiar, plauzibil și totuși fantastic, de a-i trezi capacitatea de empatizare cu 

naratorul-personaj și implicarea afectivă în evenimentele poemului, deschizându-i percepția spre 

dimensiunea morală a scrierii și amplificând receptarea mesajului. Astfel, dimensiunea 

psihologică a visului este intens exploatată în evul mediu pentru puterea autoreflexivă, îndemnul 

la introspecție, paralela dintre vis și oglindă fiind un motiv recurent
3
. Așadar, rolul visătorului de 

mediator și transmițător precum și funcția didactică a poemului oniric se păstrează neschimbate 

de-a lungul secolelor, visătorii poemelor The Dream of the Rood și A Sayinge of the Nyghtyngale 

mijlocind trăirea episodului religios, interiorizarea suferinței lui Cristos, înțelegerea mesajului 

moral și dorința de a emula sacrificiul de sine al Mântuitorului în cititor. 

În The Dream of the Rood empatizarea cu divinitatea are loc la toate nivelele receptării: 

Crucea  preia suferințele lui Cristos, visătorul mărturisește episodul crucificării și resurecției prin 

perspectiva Crucii, iar cititorul se identifică cu visătorul ca potențial recipient al unei revelații 

divine și martor indirect la patimile Mântuitorului. În mod similar, visătorul lui Lydgate 

                                                             
2 Hieatt, Constance. 1965. Pearl and the dream‐ vision tradition, p. 144. 
3vezi Kruger, Steven F. 1992. Dreaming in the Middle Ages,  p. 136. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:40:34 UTC)
BDD-A29744 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

681 

 

 

 

681 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

mărturisește și el, sub îndrumarea deschizătoare de perspective a îngerului, patimile 

Mântuitorului prin empatizarea cu ciocârlia ce se sacrifică pe sine pentru a-l cinsti, citorul 

învățând, deodată cu acesta, descifrarea „corectăŗ - creștină - a simbolisticii imaginii ciocârliei. 

Visătorul din The Dream of the Rood apare în principal în ipostaza de narator, rolul său în 

narațiune fiind aproape static, de observator, și puțin individualizat, însă prin transcenderea sa în 

urma epifaniei și prin paralela dintre visător, cruce și cititor, figura visătorului se aliniază tradiției 

literaturii vizionare. Subiectul visului este Crucea, în aspectele de vasal și războinic al lui Isus și 

de instrument al torturii și mântuirii sale, iar revelația constă în experiența crucificării, figura 

eroică exemplară a lui Isus și imaginea festinului paradisiac la care acesta își primește războinicii 

loiali.  

Starea emoțională negativă premergătoare viziunii recurentă în operele vizionare, se 

regăsește și în visătorul-narator al The Dream of the Rood, conștiința păcatelor și sentimentul de 

vinovăție  prefigurând deschiderea sa spre revelație și aspirația sa spre emendarea finală. Martor 

al splendorii neașteptate ce i se arată în vis a unui arbore celest îmbrăcat în aur, nestemate și 

lumină, vizionarul devine brusc conștient de propria sa nevrednicie, în contrast cu viziunea plină 

de glorie: „Syllic wæs se sigebeam, ond ic synnum fah,/forwunded mid wommum
4
ŗ. Perceptiv și 

empatic, visătorul-narator observă că la baza strălucirii stă suferință, „meahte earmra ærgewin‖, 

semnificative fiind aici paralela dintre Crucea suferindă și Isus - „hit ærest ongan swætan on þa 

swiðran healfe
5
ŗ - și dintre visătorul îngreunat de remușcări, împreună cu empatia de care acesta 

dă dovadă - „Eall ic wæs mid sorgumgedrefed, forht ic wæs for þære fægran
6
ŗ. Astfel, impresia 

puternică pe care o face visătorului, lasându-l fără cuvinte (Hwæðre ic þær licgende lange hwile 

beheold hreowcearig hælendes treow
7
) îi permite acestuia Ŕ și cititorului deopotrivă - anticipare, 

implicare emoțională, meditație și introspecție. De fapt, întregul poem este un vehicul pentru 

această imaginație devotată, motivând atât visătorul cât și, implicit, cititorul să încerce a simula 

suferințele lui Cristos pentru a-și câștiga accesul în paradis. 

Crucea personificată în miles Christi este aleasă dintre războinicii lui Isus pentru a lua 

parte la momentul-cheie al morții sale trupești și a mărturisi resurecția, așa cum lemnul crucii 

este selectat dintre toți copacii pădurii: Ŗþa geweorðode wuldres ealdor/ ofer holmwudu, 

heofonrices weard!/ Swylce swa he his modor eac, Marian sylfe, [...] geweorðode ofer eall wifa 

cynnŗ
8
. Iar suferința Crucii pe parcursul răstignirii este atât de intensă și de onestă în descrierile 

vinovăției de a fi devenit un instrument de tortură pentru stăpânul său încât neclintita sa loialitate 

apare ca factorul ce a determinat alegerea sa ca martor. În mod similar, visătorul este și el ales 

dintre toți muritorii ca receptor al acestei revelații și devine martor la discursul Crucii și la 

patimile lui Isus, în ciuda Ŕ sau poate tocmai datorită - păcatelor nenumite de care se face 

vinovat, în vederea mântuirii.  

Recompensele primite de cele două personaje apar în oglindă. Crucea este transformată din 

                                                             
4ŖMagnific era arborele victoriei, iar eu pângărit de păcate, rănit de vinovăție.ŗ (v. 13-14) 
5„A început să transpire sânge în partea dreaptă.ŗ (v. 19-20) 
6„Am fost cuprins de jale tulburătoare, mă temeam pentru acea apariție minunatăŗ. (v. 21-22) 
7„Zăcând așa întins vreme îndelungată, am privit plin de tristețe copacul Mântuitorului.ŗ (v. 24-25). 
8„Prințul gloriei m-a cinstit peste toți ceilalți arbori ai pădurii, gardianul cerului! Așa cum a cinstit-o pe mama sa, 

Maria, […] peste toate femeileŗ. (90-94) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:40:34 UTC)
BDD-A29744 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

682 

 

 

 

682 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

imaginea instrumentului torturii lui Isus în simbolul patimilor sale, dobândind cinste dăinuitoare 

printre oameni ca deschizător al drumului spre mântuire. În predica ce urmează relatării 

răstignirii, Crucea propovăduiește răsplata oferită tuturor adepților lui Isus ale căror sacrificii 

personale, deși aparent inferioare jertfei sale, atârnă favorabil în cumpăna Judecății de Apoi. Iar 

răsplata sa spirituală Ŕ precum aceea a războinicilor lui Cristos din Christ II – este onoarea de a 

primi un loc la ospățul ceresc, moment pe care eul liric vizionar, odată iluminat, îl așteaptă cu 

nerăbdare. Imboldul Crucii: „Nu ic þe hate, hæleð min se leofa,/ þæt ðu þas gesyhðe secge 

mannum
9
,‖ pregătește dimensiunea didactică a poemului și subliniază rolul similar al celor două 

personaje; în epilog, visătorul-narator invită ceilalți vasali ai Domnului și credincioși în puterea 

Crucii să îi asculte viziunea, să valorifice aspectele spirituale ale existenței și să îi împărtășească 

astfel transcenderea la viața divină. Acestă predică ce încheie relatarea Crucii este comparabilă 

cu viziunile apocaliptice prin descrierea Judecății de Apoi, unde imaginația devotată se 

dovedește mântuitoare: Cristos „frineð for þære mænige hwær se man sie,/ se ðe for dryhtnes 

naman deaðes wolde/ biteres onbyrigan, swa he ær on ðam beame
10

‖. Spre deosebire de alte 

viziuni onirice ale literaturii engleze medievale inspirate din tradiția apocaliptică precum Perle 

ori Piers Plowman, acestuia i se dezvăluie și o imagine a vieții de apoi, nu printr-o descriere a 

geografiei Paradisului ori Ierusalimului Celest, a procesiunilor pline de smerenie prin care cei 

mântuiți îl cinstesc pe Gardianul Cerului ori a virtuților și păcatelor, ci prin dinamica 

reprezentare a ospățului ceresc. Aceasta este o imagine semnificativă pentru modul în care 

imaginarul anglo-saxon apropriază credința creștină; deși motivul ospățului paradisiac este unul 

biblic (întânit în Luca 13:29 și Isaia 25:6-9), imaginea lui Cristos din Christ II întâmpinând a sa 

minunată armată strălucitoare, weorud wlitescyne, drept recompensă pentru eroism în bătălie 

rezonează mai degrabă cu cea a primirii unor einherjar de către Óðinn în Valhǫl. Subtonul eroic 

al poemului devine evident atât în prezentarea lui Isus și a viziunii glorioase, dar și în 

tranformarea fortifiantă și pasiunea dinamică trezite în visător ce privește plin de venerație cei 

doi eroi ai viziunii Ŕ Cristos și Crucea Ŕ și decide să le emuleze eroismul prin asumarea rolului 

de mesager al revelației. Împletirea eroismului cu hagiografia, ca apel la spiritul războinic al 

epocii în vederea emulației, este o trăsătură caracteristică perioadei anglo-saxone: referitor la 

viețile sfinților Martin, Riquier, Vedast ori Willibrord în biografiile-omilii scrise de Alcuin, 

Rolph Page observă că „aceiași sfinți care cu devoțiunea sacrificului de sine își descoperă 

capetele înaintea săbiei asasinului […] cu curajul Berserkerilor se reped în mijlocul păgânilor 

arzându-le templeleŗ
11

. 

Mai degrabă pustic decât războinic dar cuprins de același zel, visătorul-narator iluminat de 

revelație găsește un nou scop în a-și umple existența până atunci goală de a cărui nevrednicie 

devine conștient la începutul viziunii, acela de a-și spăla povara păcatelor și a se mântui prin 

speranța beatitudinii veșnice. Această cale presupune o alegere conștientă a singurătății, ispășirea 

păcatelor fiind posibilă prin divorțul de scopurile lumești ce are un efect soteriologic asupra sa, 

                                                             
9Acum te îndemn, iubite erou, să le transmiți oamenilor această viziune. (v. 95-96) 
10„[...] va întreba mulțimea unde se găsește acela care în numele Domnului ar gusta teribila moarte, așa cum El 

însuși a înfăptuit pe acel arbore.ŗ (v. 112-114) 
11Page, Rolph Barlow, A.M. 1909. The Letters of Alcuin.  p. 36. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:40:34 UTC)
BDD-A29744 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

683 

 

 

 

683 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

anticiparea vieții de apoi devenindu-i unica fericire. Singurul contact cu lumea pe care îl 

păstrează este preocuparea îndatoritoare pentru împlinirea spirituală a aproapelui, de a răspândi 

cuvântul Crucii și a inspira aceeași pietate pătimașă pe care Crucea a trezit-o în sufletul său prin 

poezie. 

La fel ca în The Dream, identificarea visătorului poemului A Sayinge of the Nyghtyngale cu 

transmițătorul revelației, ciocârlia, și cu Isus reprezintă vehiculul transformării acestuia, iar 

identificarea implicită a visătorului cu cititorul în această ecuație contribuie la realizarea 

aspectului didactic al poemului. Deși viziunea îngerului povățuitor nu are forța vizuală a 

eroicului misiunii Crucii și a lui Cristos, se remarcă la Lydgate profunzimeapledoariei filosofice, 

asemănătoare celei a fecioarei din Perle dar cu impact emoțional mai puternic întrucât provoacă 

transpunerea simpatetică a visătorului în patimile lui Cristos prin intermediul ciocârliei și 

produce o schimbare radicală de perspectivă. Visătorul lui Lydgate este un receptor mai degrabă 

static al viziunii, în sensul protagonistului din The Dream, și la fel de puțin individualizat precum 

acesta,dar transformarea sa în urma revelației este, din punct de vedere cognitiv, mult mai 

complexă. 

În narațiunea din ramă, acesta se găsește într-un cadru natural mirific, un locus amoenus 

Ŕ element recurent în poemele onirice - aflat într-o vale cu arbori și plante cu parfum îmbătător 

unde răsună cântecul unei ciocârlii, el nu contemplează natura melancolic ci îmbucurat de 

frumusețea naturală la care este martor. Paralela dintre acest locus amoenus și Grădina Edenului 

este estompată inițial, imaginea sa capătând accente păgâne prin figurile lui Venus ori Cupidon 

ale căror nume naratorul le discerne în cântecul ciocârliei. Acesta, știind că ciocârlia cântă despre 

dragoste, interpretează trilul ei ca o înverșunată pledoarie către Venus de a-i răpune pe cei ce sunt 

înșelători în dragoste, către Cupidon de a-i răni cu săgețile sale, ocrotindu-i doar pe cei ce iubesc 

cu adevărat. Asemănător visătorului din Perle, el este atât de prins în propriile sale percepții 

induse de mitologia populară a vremii încât este orb la orice altă interpretare, omițând elemente-

cheie ale cadrului pe care îl examinează. De aceea, divinitatea însăși pare a interveni în destinul 

său atunci când visătorul este brusc cuprins de a dedly sleepe indus magic de bawmy vapour al 

florilor ce îl înconjoară. În vis, un înger îi apare înainte și îi arată cât de departe de adevăr era 

profana sa interpretare a cântecului ciocârliei. 

Simbolul ciocârliei, derivând din mitul grec al Philomelei și îndelung ilustrat în literatura 

occidentală, este un simbol al morții și renașterii, al adevărului exprimat prin artă, al rezistenței 

împotriva tiraniei, al răzbunării, al vinovăției, ilustrat în ipostaza de mamă îndurerată, soră 

solidară, femeie vindicativă, artist, și personificând teme profunde simptomatice naturii 

întunecate a omului. Cu toate că mitul grec prezintă violul Philomelei de către Tereus în toată 

violența și tragedia sa, numeroase scrieri medievale transformă ciocârlia într-un simbol al 

dragostei și al sexualității, omițând chiar esența mitului său. T. A. Shippey urmărește evoluția 

acestui simbol în perioada medievală, interpretând această alterare a sensului prin marota 

perioadei scrierilor de tip courtly love pentru o iubire mistuitoare, fulgerătoare ce adesea 

sfârșește tragic Ŕ în cupluri literare celebre precum Tristan și Isolde ori Lancelot și Guinevere - 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:40:34 UTC)
BDD-A29744 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

684 

 

 

 

684 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

lipsa de consimțământ în cazul relației dintre Philomela și Tereus devenind irelevantă12 atâta timp 

cât ea întrunește tipul de iubire glorificat în tradiția courtly love. 

Așadar, dacă în abordările laice ale perioadei medievale predomină interpretarea 

ciocârliei fie în imaginea unei tânăre virtuoase sedusă de un bărbat concupiscent, cu accent pe 

aspectul ei de victimă, fie corelată cu iubirea romantică și sexualitatea, la Lydgate figura capătă 

interpretări alegorice de factură religioasă și este explicit dezbrăcată de elemente păgâne. Această 

reinterpretare din A Sayinge of the Nyghtyngale constituie, de fapt, pretextul didactic al poeziei și 

baza alegoriilor din interiorul acesteia. Cântecul ciocârliei, transcris occy,este adesea interpretat 

în literatură ca o expresie a furiei și răzbunării (de la occir, a ucide), a rezistenței - prin okhi, 

însemnând nu in greacă13 - ori ca un domol dar pasionat cântec de și pentru dragoste, această din 

urmă interpretarea fiind și cea dată de visătorul lui Lydgate. Ciocârlia lui Lydgate cântă despre 

iubire, dar o iubire ce nu este éros, ci agápe, acel primum mobile care defineștedivinitatea. 

Această putere există și în om, dar nu în sensul pe care visătorul îl interpretase la început ci doar 

prin identificarea afectivă cu Cristos, prin imaginația devotată la care ciocârlia îndeamnă. Astfel, 

chiar dacă visătorul nu este apăsat de durerea ori anxietatea proprie protagoniștilor viziunilor 

onirice, emoțiile sale intense îl deschid unei revelații, iar suferința și experiența sa soteriologică 

survin prin identificarea afectivă cu ciocârlia și, implicit cu Cristos despre care aceasta cântă. 

Prin intermediul cântecului ciocârliei, pilda îngerului dojenește naivul și prea profanul 

visător pentru interpretarea sa romanțată cu accente păgâne proprie unei tradiții de courtly love, 

și îi atrage atenția asupra aspectului iubirii care este mai presus decât aceea omenească, aspect pe 

care acesta îl neglijase. Această dojană apare, fără îndoială, ca o pildă nu doar pentru visător dar 

și pentru orice cititor de poezie a dragostei laice, întrucât pentru Lydgate aici doar iubirea lui 

Cristos, și pentru Cristos, este adevărată, pură și demnă de a fi urmată. Visătorul înțelege acum 

că ciocârlia cheamă sufletul creștinului „veni in ortum meum: soror mea‖ pentru o comuniune 

absolută prin Cristos cu care sufletele muritorilor sunt înfrățite. 

Spinul pe care aceasta stă atunci când cântă trezește în privitor imaginea biblică a 

patimilor lui Cristos. Patima și oroarea mitului Philomelei se păstrează astfel la Lydgate în 

frenezia îndemnului Sle al, reinterpretat în viziune ca un strigăt de luptă împotriva celor care uită 

sacrificiul lui Cristos și care nu i se simt îndatorați. Ciocârlia nu inspiră la luptă egoist, în numele 

propriului orgoliu rănit și al răzbunării precum Philomela, ori împotriva falsului eros, ci în 

numele lui Cristos. Ea însăși își sacrifică viața pentru a transmite mesajul celor ce o ascultă. 

Cântecul său îndeamnă credincioșii: „Enarme thy-self for thy proteccioun,/ Whan that the feendis 

list ageyn the stryve/ With the carectes of his wondes fyve14‖, să se însuflețească cu suferința 

mântuitoare și să urmeze calea crucii, iar poetul vizionar are datoria de a-l propovădui pe Cristos 

asemeni ciocârliei. 

Transformarea visătorului în urma aceste revelații este așadar radicală; imaginile evocate 

de ciocârlie și de îngerul mesager îi deschid ochii asupra noii interpretări a unui lucru pe care îl 

                                                             
12 T. A. Shippey, Listening to the Nightingale, p. 144. 
13Mary Wellesley,  „Static 'Menyng' and Transitory 'Melodye' in Lydgateřs 'Seying of the Nightingale'ŗp. 240. 
14„Înarmează-te, pentru a ta protecție,/ împotriva atacurilor diavolilor/ cu semnele celor cinci răni ale saleŗ (v. 284 Ŕ 

286). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:40:34 UTC)
BDD-A29744 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

685 

 

 

 

685 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

credea înțeles, asupra propriei ignoranțe. Din romanticul idealist și superficial de la începutul 

poemului, visătorul devine în urma revelației și a contactului cu suferința un predicator al iubirii 

divine ca element creator primordial. 

Care este, așadar, trăsătura comună celor doi visători ce îi face vrednici de a primi 

revelația? Poate cheia paradisului este chiar suferința: emulația eroismului lui Isus în războiul 

pentru mântuirea omenirii din The Dream ori dorința de a simula dăruirea ciocârliei în A Sayinge 

of the Nyghtyngale, ambele realizate prin sacrificiu de sine. A purta propria cruce și a răspunde 

încercărilor cu perseverență, abnegație și întărire a credinței înnobilează muritorul failibil, idee 

reiterată în scripturile biblice ca marcă a credinței adevărate, suferința în numele binelui fiind 

caracteristica mântuitorului omenirii. La această trăsătură se adaugă statutul visătorului de poet. 

Așadar, vizionarul este muritorul predispus emoțional și intelectual empatiei și înțelegerii 

spiritualului, hărăzit cu abilitatea de a transmite mai departe informațiile revelate, devenind el 

însuși un mesager divin și un mântuitor printre muritori prin puterea cuvântului. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

1. Anonymous, The Dream of the Rood. 1987. Michael Swanton, ed. Exeter: University of Exeter 

Press. 

2. Glauning, Otto. 1975. Lydgate's Minor Poems. The Two Nightingale Poems (A.D. 1446). Early 

English Text Society, 1900, New York: Kraus Reprint Co. Millwood. 

3. Brown, Peter.  1999. ŖOn the Borders of Middle English Dream Vision.ŗ Reading Dreams: 

The Interpretation of Dreams from Chaucer to Shakespeare, edited by Peter Brown, 22-50. 

Oxford: Oxford University Press. 

4. Hieatt, Constance. 1965. Pearl and the dream‐vision tradition, Studia Neophilologica, 37:1. 

Routlege, London. 

5. Hieatt, Constance. 1967. The Realism of Dream Visions: The Poetic Exploitation of the 

Dream-Experience in Chaucer and His Contemporaries. The Hague: Mouton. 

6. Kruger, Steven F. 1992. Dreaming in the Middle Ages. Cambridge Studies in Medieval 

Literature 14. Cambridge: Cambridge University Press. 

7. Lynch, Kathryn L. 1988. The High Medieval Dream Vision: Poetry, Philosophy, and Literary 

Form. Stanford: Stanford University Press. 

8. Mandel, Siegfried. 1976. ŖThe Nightingale in the Loom of Life.ŗ Mosaic: A Journal for the 

Interdisciplinary Study of Literature, vol. 9, no. 3, 1976. JSTOR, www.jstor.org/stable/24777063. 

9. Page, Rolph Barlow, A.M. 1909. The Letters of Alcuin. Columbia University, PhD dissertation. 

New York. https://archive.org/details/lettersofalcuin00pageuoft/page/n4. 

10. Russell, Stephen J. 1988. The English Dream Vision. Anatomy of a Form. Ohio State 

University Press, Columbus. 

11. Shippey, Thomas Alan. 1970. „Listening to the Nightingale.ŗ in Comparative Literature, Vol. 

22, No. 1 (Winter, 1970). JSTOR, www.jstor.org/stable/1769299. 

12. Spearing, A.C.1980. Medieval Dream-Poetry. Cambridge: Cambridge University Press. 

13. Welburn, Andrew J. 1989. The Truth of Imagination: An Introduction to Visionary Poetry. 

New York: St. Martin's Press. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:40:34 UTC)
BDD-A29744 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

686 

 

 

 

686 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

14. Wellesley, Mary. 2017. „Static 'Menyng' and Transitory 'Melodye' in Lydgateřs 'Seying of the 

Nightingale'ŗ. Stasis in the Medieval World: Questioning Continuity and Change, ed. by Michael 

Bintley and others. New York: Palgrave. 

15. Wolf, Carol J. 1970. „Christ as Hero in The Dream of the Roodŗ. Neuphilologische 

Mitteilungen, Vol. 71, 202-210. 

16. Woolf, Rosemary. 1986. „Doctrinal Influences in 'The Dream of the Rood.'ŗ Art and 

Doctrine: Essays on Medieval Literature. Ed. Heather O 'Donoghue, London, Ronceverte: 

Hambledon P. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:40:34 UTC)
BDD-A29744 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

