
 

135 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

135 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

RHETORIC AND DIALECTICS IN TECHNÊ RHÊTORIKÊ 
 

Daniela Dunca 

Assoc.Prof., PhD.,  Technical University of Cluj Napoca, North University Center 

of Baia Mare 
 

 

Abstract:For Aristotle, rhetoric is more an art of identifying means of persuasion for each situation than 
an art of persuasion as such. Where demonstration is not possible, in order to deal with a polemic debate, 

the rhetoric brings with it all the means necessary for persuasion in a particular case, in a particular 

situation. Practiced by sophists, in the eristic version, dialectics translates into an art of permanent 
controversy, which ended imposing the fallacy of falsity. For Socrates, then for Plato, dialectics is found 

in the exclusive service of truth (alethes), becoming the very method of philosophy. For Aristotle, 

dialectics is distinguished by both the philosophical and the scientific demonstration, because it regards 

both the probable (endoxa) and the eristic of sophists, because its judgments are constructed in a 
rigorous manner, strictly following the logical rules.Thus, "rhetoric is the corresponding (antistrophos) 

of dialectic."Thus, both dialectic and rhetoric, can distinguish the truth of appearance: dialectics 

distinguishes true syllogism from sophistry, and rhetoric, true persuasion from deception.If formally, 
rhetoric is antistrophos of dialectics, from the perspective of its content, its sphere of application is 

related to ethics and politics.Thus, dialectics is a rational approach, which, among its possible 

applications, involves rhetoric.If dialectics sometimes demonstrates "only in appearance", rhetoric is not 
intended to support a thesis, but to defend a cause that concerns the legal, political, or ethical destiny of 

the people. That is why, instead of a constantly inescapable evidence, rhetoric must take into account the 

plausible. 

 
Keywords: eristic, dialectic, rhetoric, antistrophos, appearance 

 

 

Două mari tratate care au marcat a doua jumătate a sec. IV î.Hr., impunându-se ca 

adevărate cursuri de retorică, sunt Retorica lui Alexandru și Retorica lui Aristotel. 

Retorica lui Alexandru datată în 340 Ŕ 300 î.Hr., a fost transmisă ca manuscris cu numele 

lui Aristotel (atribuire incorectă, deoarece autorul manualului ar fi Anaximene din Lampsacus 

(380 Ŕ 320 î. Hr., orator și istoric). (Pernot 2000, 56). Tratatul aborda în special problematica 

tehnică a retoricii, propunând diviziunea discursului retoric în șapte specii: îndemnul, 

disuasiunea, elogiul, blamul, acuzarea, apărarea, examenul. Apoi stabilea structura discursului 

fiecărei specii în parte, precum utilizările în speciile de discurs amintite. Tratatul propune 

definiții, sfaturi și reguli, care devin adevărate „normeŗ de utilizare a discursului retoric în epocă. 

Astfel, oratorii învățau să elaboreze discursuri complexe, elegante și persuasive dar și să evite 

ambiguitățile, lipsa de stil și inspirație, dezordinea discursivă Ŕ adevărate pericole ale oricărui 

discurs retoric. 

Retorica lui Aristotel este, cu certitudine, încoronarea teoriei retorice grecești clasice. 

Tratatul vine în continuarea unor cercetări asupra retoricii, marcate de două scrieri pierdute 

astăzi, Gryllos Ŕ dialog de tinerețe și Sunagoge tekhnom Ŕ o compilație a scrierilor de retorică 

existente la acea dată. (Pernot 2000, 63). Retorica  prezintă aspecte comune cu restul operei lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:01 UTC)
BDD-A29677 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

136 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

136 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

Aristotel, în special cu Poetica, Topicele, Respingerile sofistice, Politica, Eticile. Lucrare 

esoterică (acroamatică, gr. acroasis -  a asculta), Tratatul Retorica era destinat exclusiv cursurilor 

din interiorul Lykeionului și cuprinde transcrierea lecțiilor de retorică ținute în fața discipolilor 

chiar de Aristotel. Multe aspecte esențiale ale retoricii au fost abordate și formalizate în tratatul 

lui Aristotel pentru prima oară: definiția retoricii și locul său în câmpul cunoașterii; identificarea 

celor trei genuri de discurs retoric (deliberativ, juridic și epidictic); distincția între două forme de 

persuasiune: persuasiunea logică, prin demonstrație și persuasiunea morală prin ethos și pathos; 

rolul psihologiei în construirea și receptarea discursului retoric; utilizarea diferită a celor două 

tipuri de raționament, deductiv și inductiv; calitățile stilului, analiza frazei, părțile discursului. 

Datarea Retoricii este o problema controversată și nerezolvată definitiv, apariția sa fiind 

situată aproximativ după anul 338 î. Hr.
1
 Tratatul este compus din trei cărți, fiecare carte 

cuprinzând mai multe părți. Prima carte cuprinde 15 capitole și abordează definiția și domeniul 

retoricii, genurile discursului retoric (deliberativ, judiciar, epidictic), identificând pentru fiecare 

timpul, scopul și locurile comune, analizând apoi și problematica complexă legată de scopul 

deliberărilor. Cartea a doua conține 26 de capitole grupate în funcție de problematică în două 

părți: în partea întâi, capitolele de la 1 Ŕ 17 sunt dedicate studierii dovezilor morale și subiective: 

autoritatea oratorului, caracterul celor care compun auditoriul, pasiunile induse în sufletul 

ascultătorilor (dovezile invocate de Aristotel sunt ethos Ŕ caracterul oratorului și pathos Ŕ 

pasiunea ascultătorilor). În partea a doua, capitolele de la 18 Ŕ 26, revine la dovezile logice 

abordate în cartea I, însă nu mai relevă locurile specifice (eide) fiecărui gen al retoricii, ci 

locurile comune (topos) ale celor trei genuri, acestea fiind posibilul și imposibilul, realul și 

irealul, marele și micul; prezintă apoi dovezile logice comune genurilor retorice: entimema, 

exemplul, paradigma (exemple ca model de urmat, fie decupat din viața reală Ŕ exemplu istoric, 

fie inventate Ŕ parabola și fabula), maxima (entimemă prescurtată).Cartea a treia cuprinde 19 

capitole grupate, în funcție de tematica abordată, în două părți: în prima parte, capitolele 1 - 12, 

face referire la aspecte legate de stil (calitățile și genurile stilului, utilizarea figurilor) și acțiunea 

oratorică propriu-zisă (pronuntatio și oratio); în partea a doua, capitolele 13 Ŕ 19, prezintă într-o 

manieră comparativă părțile discursului, subliniind că din cele patru părți ale discursului 

prezentate de Isocrate (exordiu, narațiunea, dovezile, perorația), doar două sunt fundamentale: 

prezentarea cazului  și dovada. 

În prima carte a Retoricii, Aristotel afirmă că retorica este „o facultate de a cerceta pentru 

fiecare caz în parte, ceea ce poate fi capabil de a convingeŗ (Ret.I,1, 1355 b 25-26)
2
. Domeniul 

considerat este cel al discursului persuasiv, iar pentru Aristotel, retorica este mai mult o artă a 

identificării mijloacelor de persuasiune pentru fiecare situație în parte, decât o artă a persuasiunii 

propriu-zise. 

Alăturând acestui fragment pasajul lui Gorgias din Elogiul Elenei, se remarcă două 

moduri de evidențiere a specificului retoricii. Dacă Gorgias îi subliniază puterea, afirmând că 

„persuasiunea proprie discursului a întipărit, modelând așa cum voia, chiar și sufletulŗ, Aristotel 

îi afirmă utilitatea atât intelectuală cât și practică. Studiul retoricii permite triumfarea adevărului 

și a dreptății în cadrul tribunalelor, mijlocește persuasiunea în toate cazurile, de la un public 

                                                             
1Vezi Datarea Retoricii în Studiu introductiv la Aristotel, Retorica, Ediție bilingvă, traducere Ŕ studiu introductiv, 

index Maria- Cristina Andrieș, Note și comentarii, Ștefan Ŕ Sebastian Maftei, Editura IRI, București, 2004, p.16. 
2Aristotel, Retorica,ediție bilingvă, traducere, studiu introductive și index Maria ŔCristina Andrieș, note șicomentarii 

de Ștefan-Sebastian Maftei, Editura IRI, Colecția Cogito, București, 2004, p.91. Pe tot parcursul articolului se va 

face referire la această ediție. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:01 UTC)
BDD-A29677 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

137 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

137 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

restrâns, până la un larg auditoriu, conferă aptitudinea de a susține o teză, precum și capacitatea 

de a formula argumente, contraargumente și întrebări. Aristotel argumentează astfel rolul 

retoricii pentru care „lucrurile adevărate și lucrurile drepte sunt, prin natura lor, mai puternice 

decât contrariile lor, astfel încât, dacă deciziile judecătorilor nu sunt consecvente, atunci 

pledanții sunt învinși în mod necesar din cauza lor înșileŗ. (Ret.,I,1, 1355 a 21 -22) O cauză 

dreaptă este pierdută  nu datorită imperfecțiunilor retoricii, cât mai ales lipsei de experiență și 

instruire sau imoralității celor care pledează pentru ea. Această redefinire a disciplinei, dă 

retoricii o semnificație mai profundă și mai solidă, în sensul că ea nu se mai prezintă ca o putere 

ce domină, ci doar ca una care apără. Acest fapt îi conferă legitimitate, filosoful atribuindu-i o 

valoare pozitivă, chiar dacă relativă. 

Retorica își evidențiază utilitatea și prin instruirea pledanților de a susține atât pro, cât și 

contra unei teze (nu pentru a le face echivalente, cum încercau sofiștii) dându-le astfel 

posibilitatea de a înțelege mecanismul argumentării adverse. Astfel „dacă un altul nu se folosește 

pe drept de aceste argumente, să fim în stare să le respingemŗ. (Ret.,I,1, 1355a 30 Ŕ 31) Rolul 

retoricii este amplificat prin atașarea limbajului la condiția umană. „Dacă cuvântul este propriu 

omului, atunci este mai dezonorant pentru el de a nu se putea apăra prin puterea cuvântului, 

preferând forța trupului sau de a fi învins de cuvânt mai degrabă decât forța fizicăŗ. (ibidem, 

1355a 35) 

Aceste argumente au în vedere pe lângă discursul judiciar, toate genurile de discurs 

public. În lumea dreptului, a politicii, a vieții internaționale, arată Olivier Reboul, oamenii se 

găsesc adeseori în situații polemice, în care sunt obligatorii distincții în ceea ce privește dreptatea 

și nedreptatea, utilul și neutilul, noblețea și lipsa de noblețe. Ori, toate aceste delimitări valorice 

nu se realizează prin forța fizică; doar cuvântul are această posibilitate, ca urmare, subliniază 

Reboul, retorica se legitimează ca artă sau tehnică a cuvântului. (Reboul 1991, 37 -38) 

Depășind „totulŗ sofiștilor sau „nimiculŗ lui Platon (Reboul 1991, 36), Aristotel îi oferă 

retoricii un rol mai modest, dar indispensabil. Adică, acolo unde demonstrația nu este posibilă, 

pentru a face față unei dezbateri polemice, retorica aduce cu sine toate mijloacele necesare 

persuasiunii într-un anume caz, într-o anume situație. Pentru a clarifica acest specific, Aristotel 

examinează în cartea 1, relația dintre retorică și dialectică. Astfel, „retorica este corespondentă 

(antistrophos) dialecticii, căci ambele se ocupă de anumite lucruri care, comune până la un punct 

tuturor, pot fi cunoscute și fără ajutorul vreunei științe determinateŗ (Retorica I, 1, 1355a). 

Termenul antistrophos este tradus prin ŗcorelativŗ sau ŗcoordonatŗ (Aristotel 2004, p.369) sau 

analog (Reboul 1991, 46). Relația de analogie se susține chiar prin afirmația lui Aristotel care 

susține că retorica este asemănătoare ( omoion) dialecticii. 

Înainte de a evidenția ce au în comun cele două, este necesară clarificarea specificului 

dialecticii la Aristotel, față de Socrate și Platon. Practicată de sofiști, în varianta eristică, această 

metodă se traducea printr-o artă a controverselor permanente, care se finalizau prin impunerea 

falacioasă a falsității. Pentru Socrate, apoi pentru Platon, dialectica se regăsește în serviciul 

exclusiv al adevărului (alethes), ea devenind chiar metoda filosofiei. Pentru Aristotel, dialectica 

se distinge  atât de demonstrația filosofică și științifică, deoarece ea are în vedere probabilul 

(endoxa), cât și de eristica sofiștilor, deoarece raționamentele sale se construiesc într-o manieră 

riguroasă, cu respectarea strictă a regulilor logice. Aristotel diferențiază în Topica (I, 100ab) între 

raționamente demonstrative ale căror premise „sunt adevărate sau primare sau sunt astfel încât 

cunoașterea pe care o avem asupra lor provine din premise primare sau adevărateŗ și 

raționamente dialectice „bazate pe opinii general acceptateŗ de toți sau de marea majoritate  sau 

de către cei mai remarcabili și importanți dintre aceștia, înțelepții. Acestor două tipuri de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:01 UTC)
BDD-A29677 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

138 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

138 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

raționament, Aristotel le mai adaugă și raționamentul eristic sau probabil, cel care pornește de la 

opinii doar aparent acceptate. În Respingerile sofistice, este analizat acest tip de raționament 

precum și erorile la care acesta conduce. Ca urmare, silogismul demonstrativ pornește de la 

premise evidente, necesare, ajungând la o concluzie indubitabilă, în timp ce silogismul dialectic 

pornește de la premise probabile (endoxa) care par adevărate și sunt acceptate de toți, majoritatea 

sau cei competenți. La acest nivel al raționamentului, unei teze general admisă de majoritate 

(endoxa) i se poate opune o teză cu caracter paradoxal, în sensul că deși este susținută ca 

adevărată de un filosof sau o școală, ea se opune unei opinii general admisă la un moment dat. 

Dialectica renunță deci la adevărul (alethes) despre lucruri, în favoarea opiniilor admise despre 

ele. Aristotel va distinge însă consensul adevărat de consensul aparent (phainomenon endoxa) pe 

care îl practicau sofiștii. 

Dacă dialectica este tehnica discuțiilor, a conversației și argumentării, retorica este 

tehnica discursurilor (tekhne ton logon). Amândouă urmăresc să obțină convingerea  prin 

cuvântare (pithanon), însă, așa cum s-a văzut deja, fiecare o face cu propriile mijloace. Din 

perspectiva moralei însă, cele două discipline au abordări diferite. Astfel ŗmoralitateaŗ dialecticii 

constă în a respecta legile logicii în demersurile sale. Retorica însă, ca disciplină legată de 

acțiunea socială implică problema moralității. În acest sens, retorica a fost privită fie ca o metodă 

de dezbatere și persuadare cinstită, legitimă, fie ca o  manipulare și influențare necinstită a 

ascultătorului. 

Aristotel tranșează această problemă, afirmând că retorica este o tehnică utilă, adeseori 

indispensabilă. Aceasta, deoarece exercițiul retoricii este necesar, în cazuri de incertitudine și de 

conflict, atunci când verosimilul și nu adevărul este prezent în dezbatere. Astfel, în lipsa unei 

demonstrații riguroase, fiecare orator va trebui să găsească pentru cazul său, tot ceea ce poate fi  

persuasiv. Însă, dacă utilizarea sa este uneori imorală, nu trebuie blamată arta, ci utilizatorul. 

Chiar Aristotel îi sfătuiește pe oratori ce să spună sau să nu spună în anumite situații. În capitolul 

15 din cartea I a Retoricii, Aristotel îi indică pledantului (avocatului) ce trebuie să spună dacă are 

legea de partea lui și ce nu trebuie să spună dacă legea i se împotrivește. Într-o primă lectură 

avem sentimentul că el legitimează astfel ŗtrucurileŗ avocatului. Dialectica însă, nu este morală, 

dar nici imorală, pentru că este un joc Ŕ afirmă Olivier Reboul. „Iar într-un joc, problema este de 

a câștiga. Și în acest caz, a învinge, înseamnă a convinge… (dialectica) este un joc analog 

șahului, în care hazardul este cel mai puțin prezent. Un joc în care trebuie să faci totul pentru a 

câștiga, dar fără a trișa, respectând regulile logiciiŗ. (Reboul 1991, 40)  

În Respingerile sofistice, la final, Aristotel afirmă că, deși până la el, s-a vorbit foarte mult despre 

retorică, profesorii de retorică ofereau discipolilor o educație exclusiv empirică în „argumentarea 

în contradictoriuŗ. El mărturisește că nu a găsit nici o lucrare edificatoare care să ofere o 

abordare sistematică domeniului sau o metodologie științifică, fiind silit să pornească el însuși 

lucrurile. (Copleston 2008, 159) Ca urmare, pornind de la un set de reguli empirice, Aristotel a 

făcut din retorică o adevărată tekhne, datorită extinderii logosului și asupra opinabilului (valori, 

credințe, impresii, verosimil). Această nouă redimensionare, face din retorică o antistrophos a 

dialecticii, situându-le pe același plan, punctele lor comune fiind subliniate atât în Retorica cât și 

în Topica. 

Astfel, „dintre celelalte arte, nici una nu formulează concluzii contrare, în schimb, doar 

dialectica și retorica fac acest lucru; căci amândouă se aplică în mod asemănător chestiunilor 

contrareŗ (Ret.,I,1,1355a). Aceasta nu înseamnă că cele două teze sunt echivalente, dar 

persuadând contrariile, să putem cunoaște argumentul adversarului, înainte de a-l respinge. Pe de 

altă parte, deoarece „ambele se ocupă de anumite lucruri care, comune până la un punct tuturor, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:01 UTC)
BDD-A29677 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

139 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

139 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

pot fi cunoscute și fără ajutorul vreunei științe determinateŗ (ibidem), retorica și dialectica nu 

implică nici o specializare și, ca urmare, nu sunt științe. Însă, chiar dacă ambele se practică 

pornind de la propoziții cuprinse în opinii curente și urmând reguli empirice, ambele pot fi 

învățate metodic, tocmai datorită caracterului lor tehnic. 

Aristotel conturează alt element comun celor două, raportându-le la sofistică. Astfel, atât 

dialectica cât și retorica, pot distinge adevărul de aparență: „dialectica (distinge) adevăratul 

silogism de sofism, iar retorica, adevărata persuasiune de înșelătorieŗ. După cum și cele două 

tipuri de argumentație pe care le utilizează ambele, inducție și deducție, „se situează ambele între 

demonstrația proprie științei și eristica înșelătoare a sofiștilorŗ (Reboul 1991, p.47). În felul 

acesta Aristotel ajunge la distincția între persuasivul real și persuasivul aparent arătând că 

retorica și dialectica nu aparțin unui gen determinat. După cum în dialectică silogismul adevărat 

este diferențiat de silogismul aparent și „tot la fel, nu există termen pentru a distinge retorul cel 

cinstit de cel rău intenționat. În dialectică ești dialectician în funcție de facultatea ta și sofist după 

intențieŗ (Aristotel 2004, 24). 

În capitolul 2 din cartea I, Aristotel clasifică mijloacele de persuasiune (sau dovezile) în 

două categorii: extratehnice și tehnice. Cele extratehnice nu sunt creația oratorului, ci există ca 

atare înaintea demonstrației (martorii, mărturiile smulse sub tortură). Cele tehnice sunt inventate 

sau descoperite de orator. Acestea sunt: „primul constă în caracterul vorbitorului (ethos), al 

doilea Ŕ în punerea auditorului într-o anumită dispoziție (pathos), al treilea Ŕ în discursul însuși 

(logos), datorită faptului că el demonstrează sau pare a demonstraŗ (Ret., I, 2, 1356 a). Virtutea 

morală a oratorului, considerată dovada „aproape cea mai eficaceŗ în dobândirea credibilității, 

împreună cu stările afective de care sunt cuprinși ascultătorii în urma audierii discursului, sunt 

foarte importante pentru Aristotel deoarece „noi producem judecăți în mod diferit, după cum 

simțim durere sau plăcere, prietenie sau urăŗ (Ret., I, 2, 1356 a 10 Ŕ 15). Al treilea tip de dovezi, 

raționamentul, logos, constituie de fapt elementul dialectic al retoricii. 

Aristotel arată că, atât deducția cât și inducția sunt „la felŗ, nu doar prin structură, cât și 

prin conținut în cele două tehnici, retorica și dialectica. Raționamentele care sunt implicate în 

demonstrația reală sau aparentă se bazează pe verosimil ( eikos) Ŕ termen utilizat de vechii retori, 

pe care Aristotel îl asimilează la endoxa din dialectică. Deși este limitată la verosimil, 

argumentarea își păstrează forma rațională. În acest sens, retorica și dialectica, în viziunea lui 

Aristotel se diferențiază de sofistică, care, centrată pe neverosimil ajunge la raționamente 

aparente. În cartea a II-a, capitolul 23, Aristotel analizează sofismele, iar în capitolul 24 expune 

tipurile de argumente verosimile care servesc ca premise în raționamentul retoric. 

Dovezile implicate în demonstrația reală sau aparentă sunt „la felŗ Ŕ afirmă Aristotel Ŕ în 

retorică și în dialectică: „inducția, silogismul și silogismul aparent; căci exemplul este o inducție, 

iar entimema, un silogism, < entimema aparentă Ŕ un silogism aparent >. Numesc entimemă 

silogismul retoric și exemplu Ŕ inducția retoricăŗ (Ret., I, 2, 1356b5). Făcând apel la Analitica și 

Topica, Aristotel explică în continuare specificul silogismului retoric, dar și diferențele care 

există între entimemă și exemplu. 

Caracteristică demonstrației retorice este entimema, ai cărei termeni exprimă probabilități 

(verosimilități) și semne, iar majora lipsește, fiind subînțeleasă. Spre deosebire de demonstrația 

apodictică ce pornește de la premise necesare și ajunge la certitudini, demonstrația retorică 

pornește de la considerații și ajunge tot la considerații. Pe lângă premisa verosimilă, silogismul 

retoric pornește și de la semne. Cât despre semne, arată Aristotel, „unul este la fel precum este 

individualul față de general iar celălalt este la fel ca universul față de particular. Dintre semne, 

cel necesar este indiciul…ŗ (Ret., I, 2, 1357b). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:01 UTC)
BDD-A29677 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

140 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

140 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

Pornind de la două exemple, Aristotel identifică două categorii de semne: 

1. În raportul individualului față de general: 

- semnul refutabil, are un probabil; ilustrat prin exemplul: „cei înțelepți sunt drepțiŗ 

are ca semn (temei) afirmația: „pentru că Socrate era totodată și înțelept și dreptŗ. 

Chiar dacă propoziția este adevărată nu se poate construi un silogism cu ea, 

deoarece, chiar dacă Socrate era înțelept și drept în egală măsură, nu înseamnă că 

toți înțelepții sunt drepți. 

- semnul irefutabil, are un caracter necesar. De exemplu: „un semn că cineva este 

bolnav, este că are febră, iar un semn că cineva a născut, este că are lapteŗ (Ret., I, 

2, 1357b, 15-20). Numai această categorie de semne, poate fi inclusă în clasa 

indiciilor, cu condiția ca propozițiile să fie adevărate. 

2. În raportul universalului față de particular, identificăm, de asemenea, semne 

refutabile. De exemplu, „un semn că cutare are febră, este că are respirația rapidă. Iar 

acesta este un semn refutabil, chiar dacă faptul enunțat ar fi adevărat; căci se poate 

întâmpla să gâfâim și fără a avea febrăŗ. (ibidem). 

Aristotel specifica în continuare, că definițiile probabilului, semnului și indiciului, precum și 

deosebirile dintre ele, apar însă în Analitice. 

Cu privire la exemplu, pe care-l asimilează inducției, Aristotel afirmă că acesta nu 

determină relațiile parte-întreg, întreg-parte sau întreg față de întreg. Exemplul se întemeiază 

„doar ca partea față de parte, ca asemănătorul față de asemănătorŗ, cu condiția ca ambii termeni 

să aparțină aceluiași gen, iar unul dintre ei să fie mai cunoscut decât celălalt.  În Analitica primă, 

Aristotel stabilește că științifică este doar inducția completă deoarece aceasta „are loc prin 

enumerarea tuturor cazurilorŗ (II,23,68b). Inducția incompletă este folosită mai ales de oratori și 

ajunge mai degrabă la verosimil decât la certitudini. La fel și în exemplul următor, Aristotel 

subliniază probabilitatea concluziei și nu certitudinea ei. Astfel teza „Dionysos complotează 

împotriva tiraniei, deoarece pretinde o gardăŗ se întemeiază pe enumerarea unor exemple (cazuri 

particulare) de conducători, care după ce au solicitat și obținut o gardă, au devenit tirani. 

Pisistrate, Theogenes și alții care au procedat ca atare și au devenit tirani, constituie exemple cu 

rol de temei în susținerea tezei de mai sus; aceasta este doar probabilitate, pentru că nu se 

cunoaște cu adevărat motivul pentru care Dionysos a solicitat o gardă: se presupune doar în 

virtutea unei concluzii generale, „anume că, cel care conspiră în vederea tiraniei solicită o gardăŗ 

(Ret., I, 2, 1357b). 

După enumerarea dovezilor logice specifice argumentării demonstrative, Aristotel 

subliniază diferențele care există între entimemele retoricii și silogismele dialecticii pe de o parte 

și altele din alte domenii, arătând că, „cu cât împrumutăm de la alte arte premisele lor, cu atât 

depășim limitele retoricii și ale dialecticii. Premisele primelor construiesc locurile comune 

(topoi), premisele retoricii și dialecticii determină locurile specifice sau specii (eide)ŗ. (Aristotel 

2004, 27).Genurile (eide) retoricii sunt în număr de trei: „deliberativ, judiciar, epidictic. Pentru 

fiecare, Aristotel prezintă tipurile de auditoriu, tipurile vizate de discurs, scopurile fiecărui gen și 

locurile comune (topoi) ale acestora.  

Genul deliberativ îi vizează pe judecătorii faptelor viitoare (de exemplu, membrii 

Adunării) iar vorbitorul deliberează asupra unor fapte eventuale, fie că le susține, fie că le 

combate. Scopul acestui gen de discurs este de a evidenția utilul (atunci când susține o cauză și o 

recomandă ca fiind bună) sau dăunătorul (atunci când combate cauza, respingând-o ca fiind rea). 

Totodată deliberările vizează și ceea ce este drept/nedrept, nobil/rușinos. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:01 UTC)
BDD-A29677 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

141 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

141 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

Genul judiciar are ca auditor „judecătorul care se pronunță asupra faptelor petrecuteŗ, iar 

timpul vizat este trecutul. Adică, cei care pledează acuză sau apără fapte deja petrecute, cu 

scopul de a stabili dreptatea sau nedreptatea. 

Genul epidictic (demonstrativ) se adresează spectatorilor, fiindu-i propriu elogiul sau 

blamul. De aceea, vorbitorii au în vedere prezentul, atunci când laudă ceea ce este nobil și 

blamează faptele rușinoase. Fiecare dintre cele trei genuri, fie că susține sau combate, apără sau 

acuză, laudă sau blamează, trebuie să aibă la îndemână premise ce trebuie să se refere mai întâi 

la aceste chestiuniŗ. Aceste premise însă, trebuie să aibă în vedere faptul că lucrurile imposibile 

nu au desfășurare în timp, ci doar cele posibile pot fi prezente, trecute sau viitoare. La fel, aceste 

premise trebuie să considere și să compare faptele între ele, din perspectiva mărimii lor. Adică 

„bunul sau răul, nobilul sau rușinosul, dreptul sau nedreptul sunt mari sau mici, multe sau puține, 

generale sau individuale. În acest context, Aristotel face referire la locurile comune (topoi) din 

retorică și dialectică: posibilul și imposibilul, universalul și individualul, marele și micul. 

În capitolul 5, Aristotel afirmă că toți oamenii au un scop comun, fericirea (eudaimonia) 

„în urmărirea căreia ei adoptă sau resping o decizieŗ, cu alte cuvinte, deliberează. Definițiile 

fericirii trimit spre ŗbunul trai însoțit de virtute, sau autarhia mijloacelor de existență, sau viața 

cea mai plăcută, însoțită de siguranță sau prosperitatea bunurilor și a sclavilor, însoțită de 

capacitatea păstrării și folosirii acestoraŗ. (Retorica, I, 5, 1360b, 10-15). Părțile constitutive ale 

fericirii sunt pentru Aristotel  „noblețea originii, prietenia unui mare număr de oameni, prietenia 

oamenilor de bine, bogăția, binecuvântarea cu copii, bătrânețea frumoasă, virtuțile corpului (…), 

virtutea (sau, și mai mult, părțile acesteia: înțelepciunea practică -  phronesis), curajul, spiritul de 

demnitate, cumpătareaŗ (ibidem, 20-25). Numai posesiunea simultană a acestora însoțite de 

onoare și noroc îi conferă omului autarhie, adică „o anumită autonomie a individului care se 

sprijină pe acțiunea proprie și pe sentimentul nobil al propriei valoriŗ (Aristotel 2004, 378). Abia 

din această poziție autarhică, omul poate emite un act deliberativ. 

Pentru genul epidictic, Aristotel arată că elementele acestuia „virtute și viciuŗ, „nobil și 

rușinosŗ, constituie „scopurile pentru cel ce laudă și pentru cel care blameazăŗ (Retorica I, 9, 

1366a, 25). În capitolul 9 sunt enumerate și definite diverse virtuți care alături de noblețe sunt 

considerate bune și lăudabile. Ca urmare, „dreptatea, curajul, cumpătarea, magnificența (virtutea 

de a face cheltuieli mari Ŕ opusă meschinăriei), magnanimitatea, generozitatea, blândețea, 

înțelepciunea practică, înțelepciunea <în general>.ŗ Virtutea este definită aici ca ŗfacultatea de a 

fi binefăcătorŗ adică de a face lucrurile cele mai utile pentru alții (ex. curajul este util în timpul 

războiului, generozitatea oferă posibilitatea de a face fapte bune privind banii, înțelepciunea 

practică (virtute dianoetică) potrivit căreia oamenii deliberează cu scopul atingerii fericirii. 

Forme ale discursului epidictic sunt elogiul, panegiricul, beatificarea și felicitarea. Dintre 

acestea, elogiul poate trece în deliberare. 

Cu privire la genul juridic, Aristotel arată că pentru acuzare și apărare, în stabilirea 

premiselor, trebuie luate în considerare trei aspecte: natura și numărul motivelor ce generează 

nedreptatea, dispozițiile morale ale făptașilor și în al treilea rând, caracterele și dispozițiile 

morale ale făptașilor (Retorica I, 10, 1368b). Actele nedrepte se caracterizează prin prejudiciul 

cauzat, prin intenția avută și prin violarea legii. Aristotel subliniază că oamenii comit nedreptăți, 

fie din „cauze nedatorate lor înșileŗ (întâmplarea, natura, constrângerea), fie din „cauze datorate 

lor înșileŗ (obișnuința, reflecția, mânia, pofta). Are în vedere în ultimele capitole stabilirea 

culpabilității unei persoane în funcție de legile scrise și nescrise, apoi, diferitele categorii de 

delicte (cele comise împotriva individului sau împotriva comunității), definiția veridicității în 

actul de judecată, valoarea morală a delictului. În legătură cu locurile specifice (eide) ale celor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:01 UTC)
BDD-A29677 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

142 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

142 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

trei genuri oratorice, Aristotel arată că, pe lângă dovezile tehnice, care alcătuiesc corpul 

argumentării, genul judiciar mai utilizează și cele cinci dovezi extratehnice (care sunt date și 

preexistente și nu țin de intervenția oratorului): legile, martorii, convențiile, mărturiile smulse 

sub tortură, jurământul. Cu analiza acestora, se încheie prima carte a Retoricii, care a avut în 

vedere relevarea specificului argumentației, ca parte esențială pentru intervenția oricărui orator. 

În partea a 2-a din Cartea a-II-a, capitolele 18-26, Aristotel revine la dovezile logice 

prezentate în cartea I. Astfel, dacă în cartea I analizează dovezile deductive, entimemele, în 

cartea a doua evidențiază „locurile comuneŗ ale celor trei genuri retorice: posibilul și 

imposibilul, realul și irealul, marele și micul.„Conform accepțiunii generale, un loc (topoi) este 

acel element de discurs în care se pot găsi aranjamente sau mijloace, sau, mai general încă, niște 

metode de argumentare. Aceasta trebuie să fie concepția unui logicianŗ (Aristotel 2004, 51). 

În această parte a analizei, Aristotel afirmă că „dacă un lucru contrar poate, fie să existe, 

fie să devină și contrariul ar părea că este posibilŗ, astfel dacă un om este sănătos, asta nu 

exclude că el a fost și bolnav la un moment dat. Apoi, „dacă un lucru asemănător este posibil și 

asemănătorul lui este astfel. Și dacă un lucru mai greu este posibil și lucrul mai ușor este la felŗ. 

Lista posibilităților continuă cu relația întreg - parte, gen - specie. Pe de altă parte Ŕ afirmă 

Aristotel Ŕ relativ la imposibil, este clar că el rezultă din lucrurile contrare celor enunțate. Al 

doilea loc comun, cu privire la existența sau inexistența faptelor este utilizat în special în 

discursul judiciar. Un loc comun tuturor discursurilor este cel referitor la mare și mic, deoarece 

toți oratorii, arată Aristotel, amplifică sau atenuează ŗși când deliberează și laudă sau blamează, 

și când acuză sau apărăŗ. (Ret., II, 18, 1392a,b; 19,1393a). 

Dovezile comune tuturor genurilor de discurs sunt exemplul și entimema. Aristotel 

prezintă mai întâi exemplul, care fiind o specie a inducției este mai convingător, mai clar și mai 

apropiat spiritului comun (vezi definiția inducției din Topica și Analitica primă). 

Entimema, specie retorică a deducției este mult mai eficientă în construirea argumentelor 

de respingere a adversarilor Pe lângă faptul că exemplul este un punct de plecare, el reprezintă și 

un model de urmat sau o paradigmă. Pentru a fi convingători, oratorii pot utiliza două tipuri de 

exemple paradigmatice: fie cele preluate din realitate, cum sunt exemplele istorice, fie pot fi 

inventate. Acestea din urmă sunt parabolele și fabulele.Pentru parabole, exemplifică prin 

discursurile socratice care critică politica cetăților de a-și desemna conducătorii nu în funcție de 

meritele lor de oameni politici, ci prin tragere la sorți. În această situație și atleții sau navigatorii 

ar putea ocupa funcții publice. Fabulele sunt de două feluri: „fabule propriu-zise, în care ființele 

însuflețite și neînsuflețite sunt antropomorfizate; alt tip de fabule reprezintă ficțiuni și legendeŗ 

(Aristotel 2004, 399). Aristotel exemplifică prin fabulele lui Stesichoros despre Phalaris și cea a 

lui Esop în apărarea demagogului (Aristotel 2004, 253 Ŕ 255), arătând că argumentele provenite 

din fabule sunt mai ușor de procurat și sunt mai potrivite pentru discursurile publice. Pentru 

genul deliberativ, sunt însă mai potrivite argumentele ce conțin fapte și întâmplări reale, 

deoarece ele ajută ascultătorul de a lua o decizie mai conformă cu realitatea. Aristotel mai 

recomandă oratorilor cum să plaseze exemplele într-un discurs. Astfel, dacă utilizatorul nu 

construiește un argument bazat pe entimemă, poate folosi și exemple pentru a fi convingător. 

Dacă are la dispoziție entimeme, „să uzeze de exemple ca mărturii, anume ca adaos la 

entimemeŗ. Ca urmare, în primul caz, oratorul plasează exemplele la începutul argumentării, 

procedând inductiv. Neajunsul unui asemenea demers, constată Aristotel, este faptul că trebuie 

găsite multe exemple, care de puține ori reușesc să convingă. Dacă însă oratorul plasează 

exemplul la sfârșitul argumentării, este nevoie de un singur exemplu (în cazul în care este bine 

ales) pentru ca persuasiunea să fie eficientă. Deci, Aristotel preferă o argumentație puternică, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:01 UTC)
BDD-A29677 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

143 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

143 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

edificată cu entimeme retorice, dar completată cu „un adaosŗ de exemple adecvate subiectului 

abordat. 

Fiind definite de Aristotel ca entimeme prescurtate (în sensul că ele conțin doar majora 

sau concluzia, lipsind deducția), maximele au un important rol argumentativ, cu condiția ca 

deducția să se realizeze de la sine, astfel încât ascultătorul să-i înțeleagă sensul. Filosoful 

recomandă oratorilor să utilizeze maxima fie la sfârșit, după perorație, fie la începutul 

demonstrației. Exprimări generale, maximele sunt eficiente deoarece auditorii sunt încântați să-și 

regăsească propriile experiențe individuale în conținutul acestora. „De pildă, dacă cineva s-ar 

întâmpla să aibă vecini sau copii răi, l-ar aproba pe cel care a spus „nimic mai anevoios decât 

vecinătateaŗ sau că „nimic nu este mai nesăbuit ca zămislirea de copiiŗ (Ret., II, 21, 1359b, 5 Ŕ 

10). În aceste cazuri, ele stârnesc pasiunile ascultătorilor, de la compasiune până la indignare. 

Având și un conținut moral, maximele conferă discursurilor în care sunt utilizate, un caracter 

etic. Aristotel subliniază că doar discursurile în care intenția este clară sunt etice. Astfel, dacă 

maximele sunt oneste, ele îl fac pe vorbitor să pară de un caracter onest. „Ea imită, așadar acele 

dovezi subiective și morale, a căror importanță Aristotel a subliniat-o în Retorica, I, 2 și care 

constă pentru orator în a se arăta auditorilor săi într-o lumină favorabilăŗ (Aristotel 2004, 54).În 

capitolul 22, Aristotel revine la entimeme, abordându-le la modul general. Cu enumerarea și 

analiza celor 28 de locuri comune ale entimemelor, Aristotel se găsește însă în afara  retoricii.  

Rezumând, dacă din punct de vedere formal, Retorica este antistrophos dialecticii, din 

perspectiva conținutului, al sferei sale de aplicație este legată de etică și politică. Oamenii își 

exercită activitatea lor de persuadare în tribunale, în adunări, în general pentru a acuza sau apăra, 

pentru a lăuda sau blama, pentru a susține sau combate, în privința binelui sau răului, a virtuții 

sau viciului. Pentru Aristotel, exigența morală rămâne intactă. 

Retorica și dialectica sunt deci două demersuri diferite, dar care din perspectiva 

extensiunii lor se găsesc într-un raport de intersecție. Astfel, dialectica este un demers rațional, 

care printre aplicațiile sale posibile, comportă retorica. Aceasta, este tehnica discursului 

persuasiv, care printre alte mijloace de convingere, utilizează dialectica, ca pe un instrument 

intelectual. 

În mod cert, ele nu au nici același rol. Dacă dialectica demonstrează, uneori, așa cum 

precizează Pierre Aubenque, „doar în aparențăŗ, în retorică nu se urmărește susținerea unei teze, 

ci apărarea unei cauze ce vizează, destinul juridic, politic sau etic al oamenilor. De aceea, în 

locul unei evidențe mereu insesizabile, în retorică trebuie luată în considerare „aparențaŗ, 

verosimilul. Spre deosebire de filosofie și științele exacte, care ajung la adevăruri necesare, ce 

permit comprehensiunea și predictibilitatea, retorica ajunge doar la verosimil și, ca urmare, se 

verifică doar circumstanțial. Urmând distincția aristotelică între cele două lumi, lumea divină și 

lumea sublunară, Olivier Reboul plasează retorica în spațiul întâmplării, contingenței, 

imprevizibilului, al probabilului și verosimilului, unde cunoașterea absolută nu este posibilă 

niciodată. „O lume deschisă acțiunii umane, în care previziunea este mai mult sau mai puțin 

probabilă, decizia mai mult sau mai puțin justăŗ. (Reboul 1991, 52-53). Retorica este deci un 

instrument al acțiunii sociale iar domeniul său este cel al verosimilului. Deliberările specifice 

retoricii nu se realizează asupra lucrurilor evidente, nici asupra  a ceea ce este imposibil; în 

retorică se deliberează asupra faptelor incerte, dar care se pot realiza și se realizează în parte și 

prin noi. 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:01 UTC)
BDD-A29677 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

144 

ERIH Indexed Journal published by Arhipelag XXI Press 

144 Journal of Romanian Literary Studies. Issue no. 17/2019 

 

 

BIBLIOGRAPHY 
 

Aristotel, Retorica, ediție bilingvă, traducere, studiu introductive și index Maria ŔCristina 

Andrieș, note și comentarii de Ștefan-Sebastian Maftei, Editura IRI, Colecția Cogito, București, 

2004 

Cassin, Barbara, L‘EffetSophistique, Gallimard, Paris, 1995 

Copleston, Frederick, Istoria Filosofiei, vol.I. Editura All, București, 2009 

Defradas, Jean, Literatura elină, Editura Tineretului, București, 1968 

Florian, Mircea,Respingerile sofistice,în Aristotel, Organon, vol.II, traducere, studiu 

introductiv, note, Mircea Florian, Editura IRI, București, 1998 

Meyer, Michel, PrincipiaRhetorica. Unethéoriegénérale de l‘argumentation, 

LibrairieArthèmeFayard, Paris, 2008 

Pernot, Laurent, La Rhétorique dans l‘Antiquité, Librairie generale francaise, Paris, 2000 

Reboul, Olivier, Introduction à la rhétorique, PressesUniversitaire de France, Paris, 1991 

 

 

 
 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:01 UTC)
BDD-A29677 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

