
Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

971 
 

TIME AND TEMPORALITY IN NICHITA STĂNESCU`S WORK 
 

Mădălina Daniela Oneț 

PhD. student, University of Medicine, Pharmacy, Science, and Technology of 
Târgu Mureș 

 

 
Abstract: The aim of this articol is to show that there is in Nichita Stănescu`s poetry a deep temporal 
sentiment, the poet lives in each volume the experience of a being which is limited by the time. It`s an unique 

sentiment of self loss in nothingness. The questions and the answers related to temporality represent the 

substance of Nichita Stănescu`s poetry and, at the same time, the poetry constitutes the mean of salvation 

from Chronos` hands. 
 

Keywords: time, temporality, genesis time, humanity time, the act of creation 

 
 

După poeți ca Mihai Eminescu sau Tudor Arghezi, Nichita Stănescu inovează limbajul 

poetic în literatura română: „este probabil cel mai original poet român de după al Doilea Război. 

Pecetea pe care el a pus-o pe poezia noastră este inefasabilă. Poetul cel mai ușor de recunoscut și 

mai greu de confundat dintre toți a creat o limbă poetică la fel de liberă și de încântătoare cum este 

zborul păsării în văzduh.‖
1
 

Literatura postbelică reprezintă o etapă cu rol decisiv în istoria literaturii române. În 

perioada de după cel de-al Doilea Război Mondial, după o etapă proletcultistă dominată de 

înlocuirea criteriului estetic cu cel ideologic în evaluarea creațiilor literare, generația șaizecistă 

reprezintă un prim moment de autenticitate și de ierarhizare valorică și estetică a producțiilor 

literare. 

În domeniul poeziei, neomodernismul este curentul literar ce se manifestă prin poeți precum 

Nichita Stănescu. Unic la Nichita Stănescu este noutatea modului său de a cunoaște. Acesta optează 

pentru o cunoaștere nemijlocită, de tip senzorial, Sensul se ivește din senzație și percepție, iar 

poezie este echivalentul actului trăit, adică a nodului. Textualizarea nodului, care coincide cu actul 

poetic trăit devenit senin, este echivalentă cu moartea acestuia în semn. Prefacerea trăitului în semn 

are o dublă valență : moarte și naștere. Nodul nu înseamnă text, iar poetul încearcă să se descopere 

în timpul actului de creație. Ștefania Mincu evidențiază schimbarea de perspectivă: dacă până la 

Nichita Stănescu poezia era reprezentare, de acum poezia este act, astfel existența nu mai este 

concepută ca reprezentare, ci ca efort de a fi, întrucât își exprimă sentimentele și ideile prin 

intermediul unui eu nesigur, interogativ. 

Adriana Nistor ne vorbește despre „un acut sentiment temporal, al timpului care pare să 

transcrie gradul zero al trăirii‖.
2
 Fiecare poem dovedește experiența înfricoșătoare a ființei în timp, 

întrebările și răspunsurile la teroarea temporalității reprezentând fondul poeziei lui Nichita 

Stănescu. Poezia are scopul de a-l salva din curgerea timpului și, de asemenea, ea este refugiul din 

vârtejul timpului în care omul își pierde substanța. 

Primele două volume de poezii: Sensul iubirii (1960) și O viziune a sentimentelor (1964) au 

în centru nașterea eului cvasi-demiurgic în univers, introducând un timp inițial, al ființei care se 

trezește într-o nouă ordine a lumii. Este un timp al genezei în care se povestește o istorie a 

sentimentelor și care reface armonia de început de lume. Erosul oferă coeziunea sinelui cu sine, el 

                                                             
1 Nicolae Manolescu, Istoria critică a literaturii române. 5 secole de literature, Editura Paralela 45, Pitești, 2008, p. 

1024. 
2 Adriana Nistor, Nichita Stănescu: studio mongrafic, Editura NICO, Târgu-Mureș, 2011, p.67. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:11 UTC)
BDD-A29577 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

972 
 

transformă clipa cea repede în durată. Poezia Dimineața marină surprinde elementele cosmosului: 

plopii, marea, soarele, adierea, care participă la trezirea eului poetic printr-o reconstituire a Genezei. 

Versul „Mă ridicam din somn ca din mare‖ semnifică trezirea conștiinței dintr-un somn infinit, așa 

cum explică Iulian Boldea: „sentimentul trezirii conștiinței semnifică în fond, revelația cunoașterii 

ce poate fi explicitată mai curând ca o co-naștere, o zămislire ce pune laolaltă, într-un întreg 

indestructibil, subiectul și obiectul, eul și lumea.‖
3
 Cele două mișcări ascensionale: a soarelui care 

se înalță pe bolta cerească și a eului ce se ridică din străfundurile întunericului sunt recunoscute ca 

nașteri de lumină și nașteri în lumină, adică în cunoaștere, ca obiectiv prim. Este remarcat 

subiectivismul acestei poezii, în mijlocul căreia se află ființa umană, Ștefania Mincu observând că 

poetul : „nu vizionează spectacolul genezei lumii – temă universală a poeziei, ci evocă propria 

geneză ca pe un moment auroral, înfăptuit cu efort, ca în Sclavii lui Michelangelo, ca o smulgere 

din somnul nemișcării. E poate prima <<geneză>> pusă la persoana I din lirica noastră.‖
4
 Temelor 

predominante acestui volum, respectiv cosmice și erotice, li se adaugă tema suprimării timpului prin 

rostire.  

În volumul Dreptul la timp (1965) eroul liric trebuie să se lepede de statutul de zeu  și să se 

integreze timpului umanității. Este o viață temporală nouă, determinată de intuiția unei rupturi 

ontologice, în care poetul se prăbușește din timpul paradisiac în cel real, fiind împiedicat a se 

bucura de sentimentul identității sinelui cu sine. Printr-o analogie cu mitul biblic, căderea înseamnă 

izgonire din nemurire, „zeul timpului, Cronos se răzbună lăsându-i pe oameni în perpetuă criză de 

timp, ceea ce le va provoca degradarea și moartea‖.
5
 În Cântec este prezentă ideea conform căreia 

prezentul este deținătorul trupului, acesta fiind o amintire raportat la trecut, și o proiecție în legătură 

cu viitorul: „Amintiri nu are decât clipa de acum. / Ce-a fost într-adevăr nu se știe. / Morții își 

schimbă tot timpul între ei / numele, numerele, un, doi, trei… / Există numai ce va fi / Numai 

întâmplările neîntâmplate, / Există numai trupul meu înlemnit, / ultimul, de bătrân, de piatră. / 

Tristețea mea aude nenăscuții câini / pe nenăscuții oameni cum îi latră. / O, numai ei vor fi într-

adevăr ! / Noi, locuitorii acestei secunde / Suntem un vis de noapte, zvelt, / cu-o mie de picioare 

alergând oriunde.‖ Acest poem înfățișează imaginea locuirii în timp a ființei. Trecutul și viitorul 

sunt absorbite de prezent, iar ansamblul celor trei timpuri produce prezentul continuu creator. Astfel 

ființa își dobândește dreptul la timp prin creație și în interiorul acesteia. Timpul își are izvorul în 

viitor, în timpul necreat. Dacă O viziune a sentimentelor este supranumit „ciclul genezei‖, Dreptul 

la timp este descris ca fiind al păcatului „eroul liric făcându-se – prin căderea și trăirea în durată – 

originar vinovat de timp, adică de stabilirea noilor raporturi cognitive cu lumea.‖
6
 Cele două 

momente fundamentale ale existenței: nașterea și moartea, sunt, în universul liric stănescian, geneza 

și ieșirea din timp. Drama eului constă în limitele impuse de timp, care îi mărginesc expansiunea 

cunoașterii. 

Temporalitatea este abordată diferit începând cu volumul 11 elegii (1966). Singurul scop al 

poetului este căutarea de sine și, din această cauză, el duce o bătălie cu timpul devorator. Clipa 

revelației are loc în prezentul actului creator, iar în lupta cu timpul, poetul îl situează în antinomia 

lui Cronos pe Logos. În interiorul cuvântului și prin intermediul acestuia se creează o lume 

distanțată de cea reală, poetul construind un univers din cuvânt. Cuvântul este arma folosită 

împotriva luptei cu timpul  deoarece acesta este spirit, timp, și materie, lucru. Timpul conservat prin 

poezie este numit cântec, iar acesta cuprinde gradul zero al ființei : „El leagănă moartea / până când 

răsar din ea cuvinte / și împodobește cu lacrimi legile stelelor fixe. / El este numit, uneori, sufletul, / 

dar cel mai exact ar fi să-i spunem, / totuși, cântecul.‖ (Contemplarea lumii din afara ei) 

                                                             
3 Iulian Boldea, Istoria didactică a poeziei românești (perspective analitice), Editura Aula, Brașov, 2005, p.487. 
4 Ștefania Mincu, Nichita Stănescu Ŕ Poezii. Texte comentate, Editura Albatros, București, 1987,p. 4. 
5 Ibidem, p.69. 
6 Vasile Spiridon, Nichita Stănescu, monografie, antologie comentată, receptare critică, Colecția „Canon‖, Editura 

Aula, Brașov, p. 18. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:11 UTC)
BDD-A29577 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

973 
 

Cântecul este o fortăreață în care poetul se ascunde pentru a nu fi atins de temporalitate. 

Țipătul devenit poem reprezintă o exteriorizare a fricii de neant și constituie o cale de a viețui, 

poetul renăscând mereu prin intermediul poemului. Cuvântul nu are timp, prin urmare acesta poate 

stagna starea fericirii, altfel imposibil de oprit, și, de asemenea, are capacitatea de a grava 

sentimentele în viziuni. Poetul intenționează să existe în cuvânt, nu în timp, deoarece acesta asigură 

Marea supraviețuire: „-Schimbă-te în cuvinte, mi-a zis Daimonul, / repede, cât mai poți să te 

schimbi‖ (Daimonul meu către mine) ; „Schimbă-te în cuvânt ca să nu te roadă viermii‖ 

(Respirări).
7
 Romul Munteanu susține că lexemele au capacitatea de conservare a lucrurilor în 

memorie și le salvează de uitare și subliniază supremația pe care le-o atribuie Nichita Stănescu 

cuvintelor în detrimentul ideii.
8
 Prin urmare, spațiul lingvistic oferă posibilitatea omului de 

transcendere a timpului și pătrunderea în ființă. Omul vrea să fie creator de timp, „a avea timp‖, 

fiind același lucru cu „a exista‖. Omul, asemenea Universului, poate fi creator, putând concepe o 

altă lume, o dimensiune temporală nouă : a veșniciei, dar înțeleasă diferit, așa cum observă Corin 

Braga: „condiția de nemuritor nu presupune atemporalitatea, ci posibilitatea de a dispune de o 

cantitate ilimitată de timp.‖
9
 

Funcția mitică are rol vindicativ împotriva curgerii timpului. Astfel, lupta cu timpul 

înregistrează mai multe perspective : a suprimării timpului ; impresia guvernării timpului ; 

distrugerea sau scurtcircuitarea timpului. 

Volumul 11 elegii (1966) stă sub semnul mutației asupra cuvântului, datorată 

„redimensionării materialului fundamental uman, nu a timpului perisabil, ci a cuvântului 

imperisabil‖
10

, a rupturii dintre eu și lume, dintre subiect și obiect. 

Mitologizarea Cuvântului este evidentă încă din Elegia întâia, închinată lui Dedal, 

întemeietorul neamului de artiști, care simbolizează atât constructorul, cât și labirintul și 

semnificând un om-lume și un om-cuvânt. Lecturarea poeziei ne trimite cu gândul la haosul 

primordial, timpul și spațiul fiind greu de definit: „El începe cu sine și sfârșește / cu sine. / Nu-l 

vestește nici o aură, nu-l / urmează nici o coadă de cometă. // Din el nu străbate-n afară / nimic ; de 

aceea nu are chip / și nici formă. (…) // El este înăuntrul – desăvârșit / și, / deși fără margini, e 

profund / limitat. / Dar de văzut nu se vede.‖ Nichita Stănescu dezvoltă o preferință 

pentru abordarea spațiilor ori timpurilor străvechi, iar acest univers al începuturilor se 

caracterizează printr-o totalitate temporală ideală. 

Elegia a doua, Getica relevă ruptura unității originare, care duce la detașarea ființei de 

propriul sine. Posibila apariție a zeilor, care reprezintă, în fapt, „niște agenți temporali‖
11

 sunt 

interpretați ca o primejdie: „În fiecare scorbură era așezat un zeu / Dacă se crapă o piatră repede e 

adus / și pus acolo un zeu.‖ Pierderea ochiului simbolizează imposibilitatea cunoașterii: „Ai grijă, 

luptătorule, nu-ți pierde / ochiul, / pentru că vor aduce și vor așeza / în orbită un zeu‖. Mitul 

reprezintă o punte între imagine și concept. 

A treia elegie pune în antiteză problema temporalității cu traseul cunoașterii poetice. 

Structura acestei poezii semnifică maniera în care conștiința se cercetează pe sine atât în timpul 

contemplării, cât și al crizei de timp. Contemplarea semnifică timpul suficient, în timp ce criza de 

timp relevă insuficiența acestuia, iar cea dintâi se dovedește a fi superioară deoarece are: „drept 

scop transcenderea momentelor temporale spre un timp total și etern, nefragmentat în existențe 

limitate, ca și depășirea experienței senzoriale – și ea mărginită – spre o totalizare a existentului în 

Idee‖
12

. Momentul revelației este unic: „Se arăta fulgerător o lume / mai repede chiar decât timpul 

literei A‖. 

                                                             
7
 Corin Braga, Nichita Stănescu. Orizontul imaginar, Ediția a II-a revizuită și adăugită, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 

2002, p.62. 
8 V. Romul Munteanu, Jurnal de cărți, Vol. III, Editura Eminescu, București, 1981, p. 413. 
9 Corin Braga, op. cit., p. 366. 
10 Nichita Stănescu, Antimeafizica, Editura Cartea Românească, București, 1985, p. 102. 
11 Corin Braga, op. cit., p. 275. 
12 Ion Pop, Nichita Stănescu Ŕ spațiul și măștile poeziei, Editura Albatros, București, 1980, p. 58. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:11 UTC)
BDD-A29577 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

974 
 

A patra elegie surprinde o altă luptă a sinelui, aceea dintre „în afară‖, respectiv trupul, și  „în 

mine‖, sufletul, iar scopul acestei bătălii o constituie creația. În A cincea elegie însă, lupta se dă 

între ființa umană și lumea exterioară. Aceasta din urmă refuză a se lăsa cunoscută și culminează 

prin învinuirea eului poetic: „Iată-mă condamnat pentru neștiință‖. A șasea elegie subliniază 

incapacitatea eului de a alege „între doi idoli‖ (trup-spirit, inerioritate-exterioritate). Repetarea de 

opt ori a lexemului „stau‖ sugerează incapacitatea de mișcare și de creație a eului. Eul poetic alege, 

însă, în A șaptea elegie în care se realizează trecerea de la static la dinamic, realul. Aici ființa își 

recunoaște existența temporală prin utilizarea verbului „ a trăi‖: „Trăiesc în numele frunzelor‖, 

‖Trăiesc în numele merelor‖, „Trăiesc în numele cailor‖. Elegia a opta, Hiperboreeană este 

invitația poeziei, care îi oferă ființei o nouă naștere, adevărată într-un spațiu al spiritului pur, în 

Hiperboreea. „Idealul de zbor‖ este ascuns într-un „ou negru‖, semnificația acestuia, din Elegia 

oului, a noua, este de naștere a ființei din el într-o nouă lume a cunoașterii. Dezamăgirea ființei 

constă în realizarea incapacității de a se sustrage limitelor spațio-temporale: „Numai din somn / se 

poate trezi fiecare, - / din coaja vieții nici unul, niciodată.‖ 

Omul fantă este o anti-elegie și este asemănată de poet, în Antimetafizica, cu Iuda; așa cum 

stătea acest apostol între ceilalți la Cina cea de taină, astfel își găsește locul și această elegie printre 

celelalte. Omul-fantă reprezintă omul care este capabil doar să gândească, fără să trăiască. Pentru 

Nichita Stănescu timpul cel adevărat este viitorul, însă în Elegia a zecea, subintitulată Sunt, se 

vorbește despre a trăi în prezent. Poetul își lamentează incapacitatea de a auzi, de a vedea, de a 

mirosi, de a gusta, de a pipăi, adică imposibilitatea de a se folosi de simțuri, echivalentă cu o boală 

divină. În Elegia a unsprezecea se recomandă ca remediu, pentru vindecarea bolii, munca. Eul liric 

ia cunoștință de sine și se debarasează de tot ce nu-i este propriu, rămânând doar esența și devenind 

sămânță în pământul cuvântului. 

Așadar, ciclul Elegiilor „pune în lumină spectacolul nebănuitelor metamorfoze ale eului 

poetic sub raza incidentă a entității cuvânt-timp‖
13

. 

Relaționând poetica nodului cu poezia întrebării avem o altă viziune asupra înțelegerii 

aceleia din urmă. Ea nu mai apare ca reprezentarea unui fapt aprioric, ci ca un cumul de trăiri și 

senzații, care încearcă a se concretiza prin interogațiile cu privire la timp. Starea poetică se cere a fi 

deslușită între actul creației și finalitatea semnelor, mai exact sensul cuvântului îl aflăm înainte de 

textul trăit, adică prin necuvinte. Se poate vorbi despre o dramă a comunicării poetice deoarece 

nodul liric al poetului moare parțial în timpul transformării acestuia în semn, iar cititorul se află în 

incapacitatea de a fi empatic în ceea ce privește starea sau trăirea inițială simțită de poet. 

În încercarea de a-și descoperi identitatea de sine și sensul vieții, opera stănesciană este 

impregnată de interogații privitoare la timp care capătă o tensiune dramatică intensificată de 

multiplicarea și reluarea întrebărilor și concluzionând prin încadrarea ființei într-o temporalitate 

obiectivă măsurabilă, organizându-ne viața după ceasurile „de mână sau de buzunar‖. 

Tema timpului poate fi studiată din mai multe perspective: filosofică, cosmologică, 

religioasă, mitică, psihologică, biologică. Așadar, întrebările privitoare la timp succed dintr-o 

cunoaștere extrapolară atât a filosofiei și a miturilor fundamentale, cât și a științei. Perspectiva 

mitică și filosofică, conform căreia timpul este echivalentul absenței, este sugerată de întrebarea 

„Timpul este fără să fie ?‖. În mitologia vedică, se povestește că zeul Vishnud doarmea pe o cobră 

încolăcită, înainte de facerea lumii, fapt care sugerează inexistența timpului înainte de trezirea 

zeului. Alt mit indian vechi susține că Brahma a inițiat procesul de rotire al Universului, în urma 

acestui eveniment declanșându-se trecerea timpului. Un alt mit care prezintă trecerea de la timpul 

inert la punerea în funcțiune a acestuia îl reprezintă acela al zeului iranian Zuran. Perspectiva 

filosofică transpare din întrebarea „Există timp acolo unde nu este nimic altceva ?‖ și trimite la 

filosofia yoghină, unde timpul mitic, etern coincide cu timpul profan. Perspectiva religioasă se 

dezvăluie prin prisma întrebării „Timpul este însuși Dumnezeu ?‖, făcând referire la timpul 

demiurgic din geneza biblică și la concepția potrivit căreia la început a fost logosul, din acesta 

                                                             
13 Adriana Nistor, op. cit., p.86. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:11 UTC)
BDD-A29577 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

975 
 

decurgând timpul. Nu doar în poezia Întrebări apare conceptul de timp demiurgic, acesta regăsindu-

se și în alte poezii precum Plus unu mai puțin, regăsită în volumul Măreția frigului : „Spune-mi 

poate că tu, secundă, tu, / poate că tu ești Dumnezeu‖. Problematica timpului este pusă sub semnul 

misterului și de aceea cauzează neliniști, aceasta fiind inaccesibilă înțelegerii profane și situându-se 

într-un spațiu al transcendenței, al incontingentului, fapt deductibil din aceeași poezie: „și nu vrei 

să-mi spui că tu ești / din dispreț pentru mine că nu știu‖. Aceeași idee a timpului mister este 

prezentă în poezia Întrebări: „Timpul este tot ceea ce nu înțelegem ?‖, „Timpul este tot ceea ce nu 

suntem noi ?‖. Interogația stănesciană : „Trăim un prezent pur ?‖, potrivit căreia timpul reprezintă 

un prezent continuu, poate fi asociată teoriilor cosmologice și ale fizicii relativiste. 

 Problematica timpului este dezbătută pe toate planurile: cel al existenței, al vitezei, al 

legăturii cu alte forme ale existenței. Astfel că timpul apare în relație cu spațiul, aceste două 

coordonate nemaifiind separate, ci se vorbește despre un continuum spațio-temporal în care 

fenomenele au loc brusc și unde nu există repere precum: sus sau jos, înainte sau după. Există o 

legătură temporală între trecut și viitor – ideea temporalității instantanee. 

 Aflată într-o oarecare antinomie cu concepția modernă potrivit căreia starea poetică se naște 

concomitent cu expresia adecvată, relația trăire – exprimare poetică pare a se desfășura, în universul 

stănescian, în trepte, prin evoluția ei de la nod la semn. S-ar zice că se păstrează ceva din dihotomia 

tradițională dintre semnificat și semnificant, dar se inovează major la nivel de terminologie. 

Interesul manifestat de poet pentru aspectele de proces  justifică importanța pe care o acordă 

acesta problemei filosofice a timpului. Poezia se detașează de „contemplarea stărilor încremenite‖ : 

„Dau sfat: / contemplarea și firile pe măsura ei / să-și găsească pricina de a fi / să se amestece, să 

părăsească staticul.‖ (Laus Ptolemaei IV). La nivel lexical, această tendință își are corespondentul 

în înlocuirea substantivului cu infinitivul lung: în loc de „limită‖, „limitarea‖ în ciclul Împotriva 

mării VII. Accesul la obiecte și la concepte este indirect, fiind mijlocit prin aproximări: 

„sentimentul ideilor și al zonelor abstracte‖, „sentimentul obiectului și al materiei‖. Aceeași idee o 

întâlnim la Daniel Cristea-Enache care afirmă: „Contemplațiile poetului ne circumscriu, dar nu ne 

descriu obiectul. Și aceasta pentru că supra-lumea prinsă în raza privirii (de fapt, a imaginației) nu 

poate fi captată în imagini, în fotograme, precum realitatea noastră înconjurătoare. Văzul omenesc 

„nici n-o poate vedea‖, însă poetul știe „că ea există‖ și că, într-un moment de grație vizionară, 

poate atinge „pe Altceva, pe Altcineva, pe Altunde‖. Chiar și așa însă, cu acest contact atât de greu 

stabilit și atât de repede întrerupt, eul poetic nu poate fixa în spațiul textului irealitatea întrezărită, 

metafizicul atins. Ca urmare, contemplația obiectului lasă loc autodescrierii subiectului, făcută cu o 

uimire și bucuroasă, și dureroasă.‖
14

  

Obsesia curgerii lucrurilor, în special a timpului ocupă un loc central în poezia Respirări: 

„Memoria nu repetă, ci adaugă,…Memoria poartă și numele de Timp‖. Așadar, timpul îi revine 

amintirii, însă timpul amintirii, în special acela al trării subminează timpul cronologic, fapt 

evidențiat în Laus Ptolemaei: „înaintând / împotriva timpului curgând‖. Timpul ființei este obținut 

cu greutate : „secundă smulsă virginal‖, „sunet din șiră / smulgând un rece și nocturn / acord‖, 

„mandibulă de stâncă / cu dinți pe care suie fumul‖ (Laus Ptolemaei VI). În același ciclu, apare 

ideea de comprimare a timpului subiectiv în timpul trăirii unor evenimente încărcate: „Ptolemaeu 

mi-a zis: / - Două sunt felurile firii de a fi: / starea belșugului de timp la îndemână / adică starea 

contemplării / și starea lipsei de timp, adică / starea crizei‖. Ideea se reia în Laus Ptolemaei II unde 

plictiseala atrofiază scurgerea timpului subiectiv: „ – Contemplația, adică / staticul firii / cel care din 

plictiseală se schimbă pe sine; / criza de timp, adică, / starea firii care din oboseală / rămâne-

mbrăcată în vechea sa haină, / în scutecul nașterii sale‖. Astfel, menținerea curiozității, a interesului 

inițial augmentează intensitatea evenimentelor percepute. Decalajul dintre evenimentele pe care 

vrem a le urmări și timpul cronologic care le este afectat cauzează criza de timp, spune poetul în 

Laus Ptolemaei III : „El spune / contemplația distruge bunul simț. / El spune: / lipsa de timp 

                                                             
14Dan Cristea-Enache, Lyrica magna. Eseu despre poezia lui Nichita Stănescu, Editura Curtea Veche, București, 2010, 

p.46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:11 UTC)
BDD-A29577 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

976 
 

păstrează proporțiile / bunului simț ‖ ;  Laus Ptolemaei IV: „Firile lipsite de timp / au lăsat pământul 

în mijlocul universului // și asta e bine / pentru că acesta e adevărul. // Firile în criză de timp / au 

încercat să măsoare cu bunul simț / și ceea ce nu se poate vedea‖ ; în Laus Ptolemaei V : „Zic bun 

simț și zic criză de timp‖. Este necesară o privire de ansamblu asupra timpului pentru ca adevărul să 

poată fi înțeles cum se cuvine și pentru a se putea sesiza corect distincția dintre aparență și esență: 

„Pe el / mincinosul. / Pe el / singurul care nu avea dreptate / și asta tot timpul. // Dar el, / el e 

singurul care a spus neadevărul / și e tot timpul /…Învins de toată istoria…Învins de profesie / și 

prin mit, / dar dacă / el e, nu îndrăznesc să spun ce, / dar dacă / el e, el e, el e, el e…‖.(Laus 

Ptolemai XIII). Dependența timpului de viteză și materie se reflectă în Laus Ptolemaei V: „Viteza 

de existență a unei pietre / e mai lentă decât viteza de existență / a unui cal‖. 

Se revine la echivalarea timpului cu memoria, care face referire la generațiile anterioare, iar 

poetul știe ce s-a întâmplat înainte de nașterea lui: „Uite, în mine s-au trezit / toți morții mei / și toți 

morții morților mei, / prieteni și rude / ai morților morților mei. // S-au trezit în mine, uite-mă, / s-au 

trezit și fiecare, firesc, / crede că este el, / că eu sunt continuarea lui / că eu sunt el după moarte.‖ 

(Cântec de leagăn). Solomon Marcus afirmă că anticiparea este simetrică amintirii : „Și eu, și eu am 

să mor / și-am să mă trezesc într-o vedere, / aici și pretutindeni‖. Același exeget menționat explică 

obsesia lui Nichita Stănescu asupra viziunii cuprinzătoare atât a trecutului, cât și a viitorului, și 

evidențiază interesul poetului pentru trecere. Nichita Stănescu nu este interesat de etape în sine, ci 

de trecerea de la o etapă la alta, cu scopul punerii în lumină a recurenței trecerii. Repetarea infinită a 

acestei treceri este prezentă încă din primele volume ale autorului, dar apare pregnant în cele din 

urmă. Laurențiu Ulici propune o poezie de acest tip în revista „Astra‖ („Către pace ‖; „Astra‖, 1984, 

nr. 2, p.7). Cu toate că infinitul temporal stănescian este „potențial și generativ‖, autorul fiind 

obsedat de mișcare și transformare, Nichita Stănescu se teme de mișcarea exagerat de rapidă 

„fugind / de fuga luminii‖. (Axios, Axios ! VII) sau „Ce tragedie cuvântul „iubito‖! … ca și cum ar 

trece un timp / între „I‖ și „O‖, / deși „Iubito‖ nu are timp, / ci este tot dintr-o dată‖ (Împotriva 

cuvintelor II), „Prima literă a oricărui cuvânt / se află-n trecut, - / ultima literă – de asemeni, / 

Numai trupul cuvântului / e în prezent !‖ (Împotriva cuvintelor III). Se vorbește despre tragedia 

cuvântului poetic, care vrea să exprime continuitatea, iar timpul devine un indiciu al naturii 

diacronice al limbajului: „Criza de timp este de fapt o criză a limbajului însuși, incapabil de a figura 

și exprima Inexprimabilul.‖
15

 Poetul dorește, însă, să realizeze o reprezentare instantanee a 

cuvântului. 

 Viziunea temporală se reflectă, de asemenea, și asupra registrului lingvistic. Elementele 

naturii sunt temporalizate : „frunzele / se aseamănă cu secundele verzi‖, „Adevărații copaci 

seamănă cu orele, sau / cu zilele cărora le poți vedea / toate secundele deodată‖ (Împotriva 

cuvintelor I). 

 Timpul înțeles ca durată apare în Împotriva cuvintelor: „Numai timpul are timp‖ (IV) și în A 

inventa o floare: „Vai, înțelesul este mai iute decât timpul înțelesului‖. Solomon Marcus explică 

sensul lexemului „înțeles‖, echivalându-l cu natura, și al sintagmei „timpul înțelesului‖, explicitată 

ca aducere a naturii la scară umană. 

Perceperea timpului este exprimată cu ajutorul unor funcții matematice : logaritmul exprimă 

timpul subiectiv și rădăcina pătrată corespunde timpului obiectiv, primul fiind mai lent, și sugerând 

stagnarea omului față de natură. Această lentoare a omului îl îngrijorează pe poet: „Numai 

greutatea-i grea / numai roata se-nvârtea / în ieri și-n alatăieri… / Suflete mai bine pieri.‖ (Cântec 

de scos apa din urechi). Conflictul între cele două timpuri, care curg în direcții contrare, se rezolvă 

prin intersectarea într-un punct între real și imaginar, între sentiment și idee : râsu` - plânsu`. 

Poezia de ordinul al doilea revelă obsesia poetului de a surprinde timpul real și își deplânge 

propria condiția limitată : „Numai lacrima, numai ea / transportă sinele către sine / ridică sinele din 

sine, ia sinele din sine‖ (Prin simpla luare), „În lumea suprasimultană / trupul meu și cu trupul meu 

                                                             
15 Daniel Cristea-Enache, op. cit., p.47. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:11 UTC)
BDD-A29577 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

977 
 

/ se compun cu trupul meu‖ (Certarea lui Euclid III), „piele acoperind piele /  acoperind pielea care 

acoperă piele, / care acoperă piele‖ (Împotriva mării IX). 

Nichita Stănescu vorbește în Fiziologia poeziei despre relația dintre timp și poezie. Poetul 

afirmă că orice poezie are timpul ei obiectiv, „în care se desfășoara de la primul la ultimul cuvânt‖, 

la rândul lor cuvintele având un timp fizic, de la prima la ultima literă. Înțelesul cuvântului este 

static și se revelă deodată, însă cuvântul nu este materialul fundamental al poeziei, ci sentimentul, 

adică înțelesul final. 

În ultima etapă a lirismului stănescian (volumele Epica Magna – 1978, Opere imperfecte – 

1979, Noduri și semne- 1982, Oase plângând-1982) se evidențiază, cu precădere, tema timpului, 

împletindu-se cu tema morții. 

În concluzie, ne aliniem opiniei Vioricăi-Ela Caraman conform căreia „la Nichita Stănescu, 

anume din necesitatea sfâşierii timpului care falsifică percepţia lumii, degradând fiinţa, se produce 

invenţia necuvintelor, dar şi din preocuparea de a găsi expresivitatea autentică a unei cunoaşteri 

individuale, poetice.‖
16

 Din cauza perceperii dureroase a timpului Nichita Stănescu evadează în 

zona necuvintelor, fiind conștient de rostirea îndelungată a cuvântului și angajându-se în restituirea 

trăirii spontane. Timpul la Nichita Stănescu are o dublă valență: de element care se îndreaptă spre 

degradarea ființei și de drept de cunoaștere al ei, dreptul la timp, prin contestarea și celebrarea 

increatului. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

I. Bibliografia operei: 

 

 Stănescu, Nichita, Sensul iubirii, Editura E. S. P. L. A., București, 1960 

 Stănescu, Nichita, O viziune a sentimentelor, Editura pentru Literatură, București, 1963 

 Stănescu, Nichita, Dreptul la timp, Editura Tineretului, București, 1965 

 Stănescu, Nichita, 11 Elegii, Editura Tineretului, București, 1966 

 Stănescu, Nichita, Laus Ptolemaei, Editura Tineretului, București, 1968 

 Stănescu, Nichita, Opere imperfect, Editura Albatros, București, 1979 

 Stănescu, Nichita, Antimeafizica, Editura Cartea Românească, București, 1985 

 Stănescu, Nichita, Fiziologia poeziei, Editura Eminescu, București, 1990 

 Stănescu, Nichita, Opera magna, vol. 1-5, Editura Semne, București, 2009 

 Stănescu, Nichita, Noduri și semen, Editura Curtea Veche, București, 2010 

 Stănescu, Nichita, Oase plângând, Editura Curtea Veche, București, 2011 

 

 

II. Bibliografie critică: 

 

 Boldea, Iulian, Istoria didactică a poeziei românești (perspective analitice), Editura Aula, 

Brașov, 2005 

 Braga, Corin, Nichita Stănescu. Orizontul imaginar, Ediția a II-a revizuită și adăugită, 

Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2002 

 Caraman, Viorica-Ela, Modele ale temporalității poetice, Editura Casa Limbii Române 

„Nichita Stănescu‖, Chișinău, 2012 

 Chiorean, Luminița, Eseul stănescian Ŕ Configurare poetică sau Despre „un ierbivor 

interior ierbiiŗ, Editura Universității „Petru Maior‖, Târgu-Mureș, 2007 

                                                             
16 Viorica-Ela Caraman, Modele ale temporalității poetice, Editura Casa Limbii Române „Nichita Stănescu‖, Chișinău, 

2012 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:11 UTC)
BDD-A29577 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

978 
 

 Cristea-Enache, Dan, Lyrica magna. Eseu despre poezia lui Nichita Stănescu, Editura 

Curtea Veche, București, 2010 

 Marcus, Solomon, în Nichita Stănescu. Frumos ca umbra unei idei, Editura Albatros, 

București, 1985 

 Manolescu, Nicolae, Istoria critică a literaturii române. 5 secole de literatură, Editura 

Paralela 45, Pitești, 2008 

 Mincu, Ștefania, Nichita Stănescu. Între poesis și poiein, Editura Eminescu, București, 1991 

 Mincu, Ștefania, Nichita Stănescu. Poezii. Introducere, table chronologic, comentarii și note 

critice. Ediție revăzută și adăugită, Editura Pontica, Constanța, 1997 

 Mincu, Ștefania, Nichita Stănescu Ŕ Poezii. Texte comentate, Editura Albatros, București, 

1987 

 Munteanu, V. Romul, Jurnal de cărți, Vol. III, Editura Eminescu, București, 1981 

 Nistor, Adriana, Nichita Stănescu: studio mongrafic, Editura NICO, Târgu-Mureș, 2011 

 Pârja Gheorghe, Sub podul lui Apollodor. Despre Nichita Stănescu și alți poeți din lume, 

Editura Du Style, București, 1998 

 Pop, Ion, Nichita Stănescu Ŕ spațiul și măștile poeziei, Editura Albatros, București, 1980 

 Spiridon, Vasile, Nichita Stănescu, monografie, antologie comentată, receptare critică, 

Colecția „Canon‖, Editura Aula, Brașov 

 ***, Nichita Stănescu, Ediție îngrijită de Sanda Anghelescu, Editura Eminescu, București, 

1983 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:11 UTC)
BDD-A29577 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

