Les héritiers de Socrate et le dogme de I’Université actuelle

Mariana BOCA
mariana boca_ro@yahoo.com

Université « Stefan cel Mare » de Suceava (Roumanie)

Abstract: The present study attempts to outline a critical view on the relationship between
Socrates’ legacy and the spirit that is being cultivated in current European universities. The aim of
the study is to understand whether the dominant speech promoted in the European academic world
remains true or not to the values for which Socrates died. In other words, ate socratic or anti-
Socratic the heirs of Socrates?

Keywords: Socrates, inberitance, knowledge, truth, political correctness, dogma.

La présente étude se propose de définir une vision critique sur la relation entre
I’héritage de Socrate et I’esprit cultivé dans les universités européennes actuelles. Le but de
cette étude est de comprendre si le discours dominant promu dans le monde universitaire
européen reste fidéle ou non aux valeurs pour lesquelles Socrate est décédé. En d’autres
termes, /Jes béritiers de Socrate sont-ils socratiques ou antisocratiques » L’Université
européenne occidentale affirme souvent son origine de la culture grecque et se légitime a
plusieurs reprises, avec une ostentation rhétorique, de la figure de Socrate. Il y a en
particulier deux représentations utilisées qui sont entrées dans I’imaginaire linguistique
commun des universités européennes : ke dialogne socratique et lesprit socratique. Elles devraient
alimenter la manifestation des valeurs socratiques. Dans cette logique rhétorique, les
enseignants et les étudiants des communautés académiques actuelles seraient-ils donc /es
héritiers de Socrate ? Mais quel est Phéritage de Socrate ? Socrate est certainement le premier
visionnaire pour qui I’éducation est le seul moyen pour que les jeunes puissent saisir le
mérite de distinguer entre le bien et le mal. Et le service du bien est, selon la méme vision
de Socrate, le seul chemin qui mene au bonheur. Il n’y en a pas d’autre.

Socrate n’a rien écrit. Certaines personnes en patlent. Xénophon et surtout Platon
nous ont laissé des écrits pour connaitre la pensée de Socrate. Il n’a écrit aucune page. Pour
Socrate, ’éducation signifiait parler au jeune disciple pour pouvoir suivre ses pensées et le

BDD-A29327 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:51 UTC)



Mariana BOCA — Les héritiers de Socrate et le dogme de I'Université actuelle

laisser vous connaitre. Et de cette rencontre pouvait apparaitre la conscience morale du
disciple et la conscience renforcée du maitre : « ... Du reste, il vécut sans cesse au grand
jour : le matin, il allait aux promenades et aux gymnases, se montrait sur ’agora a ’heure
ou elle est pleine de monde, et se tenait le reste de la journée aux endroits ou la foule était
la plus nombreuse ; il y parlait souvent, et qui voulait pouvait 'entendre. Or, jamais
personne n’a vu Socrate ou ne I’a entendu rien faire ou rien dire de contraire a la morale ou
a la religion. »! Socrate montre en toute occasion qu’il est accompagné depuis son enfance
dun daimdnion qui ne lui dit pas quoi faire, mais qui 'empéche de faire ce qu’il #'a pas a faire.
Ainsi, il affirme sa foi en la Divinité et fait de son esprit un passage entre le monde du
visible et le monde de I'invisible, entre la terre et le divin : « Socrate patlait selon sa pensée :
il se disait guidé par un démon. Aussi conseillait-il 2 bon nombre de ses disciples de faire
une chose ou de n’en pas faire une autre, suivant les inspirations de cet étre surnaturel.
Obéissait-on, 'on s’en trouvait bien; négligeait-on ses conseils, on avait lieu de s’en
repentir. Ot, qui ne conviendrait que Socrate ne voulait passer aux yeux de ses disciples ni
pour un insensé, ni pour un imposteur? Il aurait cependant été regardé comme 'un et
autre, si, annoncant des faits qui lui avaient été révélés par un dieu, il eit été ensuite
convaincu de mensonge. 1l est donc évident qu’il n’aurait pas prédit, s’il n’avait pas eu foi
qu’il disait la vérité. » Nous savons que le daimdnion « ...signifie une force ou « une voix
intérieure » » plus d’une fois égale a la « Divinité » (Iheion), qui nous empéche ou nous
conseille de faire quelque chose ». (apud Tanasescu, 1987 : 243, n.t.)

Au printemps de 'an 399 av. J.-C,, apres qu’un tribunal de 502 juges athéniens le
condamna a mort pour avoir introduit de nouveaux dieux dans la ville et avoir corrompu la
jeunesse, Socrate énonce son Apolggie que Platon donne comme un témoignage, ou il
insiste a maintes fois qu’il obéit a la volonté de Dieu et que c’est la seule facon qui compte
pour lui, car Dieu lui ordonne de parler aux hommes de la culture de la vertu, de faire le
bien et de rechercher la vérité. Méme si sa condamnation a mort aurait été annulée en
échange du silence, Socrate a déclaré qu’il choisirait de moutir, car la vie lui semblait
logique dans la mesure ou il suivait la volonté de Dieu d’enseigner aux gens comment se
rechercher, comment traiter avec leur ame, et non avec la gloire ou la richesse, comment
étre meilleurs et plus proches de la vérité : « Athéniens, je vous sais gré et je vous aime,
mais j’obéirai au dieu plutdt qu’a vous, et, tant que j’aurai un souffle de vie, tant que j’en
serai capable, ne comptez pas que je cesse de philosopher, de vous exhorter et de vous
faire la lecon. A chacun de ceux que je rencontrerai, je dirai ce que j’ai ’habitude de dire: «
Comment toi, excellent homme, qui es Athénien et citoyen de la plus grande cité du
monde et de la plus renommée pour sa sagesse et sa puissance, comment ne rougis-tu pas
de mettre tes soins a amasser le plus d’argent possible et a rechercher la réputation et les
honneurs, tandis que de ta raison, de la vérité, de ton ame qu’il faudrait perfectionner sans
cesse, tu ne daignes en prendre aucun soin ni souci ? »

Socrate a beaucoup plus que de la conscience morale. La foi en Divinité donne a
son discours ce pouvoir vivant qui renait dans Uesprit du lecteur depuis plus de deux mille
ans, en révélant la loi divine, identique a la vérité, a la vertu et au bien. Les valeurs de
Socrate sont éternelles parce que son idéal est éternel. Servir Dieu est pour lui I'unique but
de sa vie, la seule raison légitime. Et pour ne pas en doutet, il insiste : « Et si quelqu’un de
vous conteste et prétend qu’il en prend soin, je ne le licherai pas et ne m’en irai pas
immédiatement, mais je linterrogerai, je I’examinerai, je le passerai au crible, et s’il me

1 http://remacle.org/bloodwolf/histotiens /xenophon/memorable.htm
2 Ibidem.
3 http://www.ac-grenoble.fr/PhiloSophie/old2/file /platon apologie.pdf, pp.35-36.

60

BDD-A29327 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:51 UTC)



Mariana BOCA — Les héritiers de Socrate et le dogme de I'Université actuelle

parait qu’il ne posseéde pas la vertu, quoi qu’il en dise, je lui ferai honte d’attacher si peu de
prix a ce qui en a le plus et tant de valeur a ce qui en a le moins. Voila ce que je ferai, quel
que soit celui que je rencontrerai, jeune ou vieux, étranger ou citoyen; mais je le ferai
surtout avec les citoyens, puisque vous me touchez de plus pres par le sang. Car c’est la ce
qu’ordonne le jeu, entendez-le bien; et je suis persuadé que personne encore n’a rendu 2a
votre cité un plus grand setvice que moi en exécutant 'ordre du dieu. »* En fait, c’est
I’héritage fondamental de Socrate : « Mon obéissance au commandement de Dieu », c’est-
a-dire obéir a la loi divine, en s’appuyant sur chaque homme pour l'aider a découvrir en lui-
méme le chemin de la vérité et le bonheur de suivre le bien.

Drautre part, le dialogue socratique n’était pas un concept mais une pratique
réelle. Le Maitre Enseignant choisit de poser des questions au disciple, plutot que de
donner des conférences approfondies et, a partir des questions posées par le Maitre et les
réponses du disciple, un chemin nait pour la vérité. Le disciple apprend particuliérement le
chemin et les exetcices poutr pouvoir le faire seul ou pour guider les autres a la recherche
de la vérité. Socrate a parcouru toute sa vie toutes les rues et tous les marchés d’Athenes
pour patler a tous ceux qui souhaitent passer du temps avec lui. Il posait toujours des
questions selon son principe directeur, consigné dans plusieurs textes et confessé en
particulier dans /’Apologie de Platon : « Je sais que je ne sais tien... » Socrate, selon Aristote,
« mettait des questions, mais il n’y répondait pas, car il se disait ignorant» (Filosofia...,
1984 : 120, n.t.)

Dans tout dialogue, Socrate part de 'idée qu’il est un homme ignorant. Il ne sait
rien, mais il veut savoir. C’est pourquoi il pose des questions et cherche des réponses avec
la personne qui lui répond. Le sujet de la discussion peut étre inconnu, mais recherché. La
stratégie discursive de Socrate est vraiment désarmante. Certains voient dans son attitude
beaucoup d’ironie, comme Thrasymachos, dans /’Efat de Platon : « Par Herakles, voici
Iironie habituelle de Socrate ! Je sais depuis longtemps... que vous (Socrate) ne répondrez
pas, mais que vous allez devenir ignorant ... » Et Socrate intervient de maniere constante :
« Mais, mon bien-aimé, comment pensez-vous qu’un homme peut répondre qui ... ne sait
rien et qui ne cache qu’il n’en sait rien ? » (Filosofia..., 1984 : 120, n.t.)

Sommes-nous toujours les héritiers de ce Socrate ? La plupart des communautés
universitaires européennes et de type européen voient chez Socrate 'origine de ’éducation
moderne, ’éducateur tutélaire. Mais les communautés académiques actuelles promeuvent-
elles les idées socratiques, la foi socratique, la compréhension que Socrate donne a la
réunion enseignant-disciple ?

Dans Pouvrage de 1987, The Closing of American Mind : How Higher Education Has
Failed Democracy and Impoverished the Sonls of Today’s Students, Allan Bloom démontre que, au
nom de 'ouverture et de la diversité culturelle, les universités américaines ont assassiné la
pensée critique, Pesprit interrogatif de la remise en question du débat et ont mis en place
un relativisme moral qui, paradoxalement ou non, a fini par nier le droit d’affirmer un sens
impératif du bien, au nom d’un idéal et d’une foi. Pratiquement, Allan Bloom montre
comment I’idéal socratique de servir le bien est non seulement trahi, mais interdit dans le
discours académique des universités américaines: « Nous ne devrions pas étre
ethnocentriques, terme tiré de l’anthropologie, qui nous en dit plus sur le sens de
I'ouverture. Nous ne devrions pas penser que notre chemin est meilleur que celui des
autres. L’intention n’est pas d’enseigner aux éleves les moments et les lieux, mais de réaliser
que leurs préférences ne sont que d’accidents de leur temps et de leur lieu. Leurs croyances

4 Lbidem.
61

BDD-A29327 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:51 UTC)



Mariana BOCA — Les héritiers de Socrate et le dogme de I'Université actuelle

ne leur donnent pas le droit, en tant qu’individus ou collectivement, en tant que nation, de
croire qu’ils sont supérieurs a quelqu’un d’autre. [...] Ainsi, la non-discrimination est un
impératif moral, car son contraire est la discrimination. Cette folie signifie que les gens ne
sont pas autorisés a chercher le bien humain naturel et a 'admirer quand ils le trouvent, car
une telle découverte est simultanée a la découverte du mal et a son mépris. L’instinct et
Iintellect sont supprimés par ’éducation. I.’ame naturelle doit étre remplacée par une ame
artificielle ». (Bloom, 2017 : 24, n.t.) L’analyse de 1987, réalisée par Allan Boom, appliquée
aux universités américaines, est valable a présent pour toutes les universités européennes,
car l'idéal et la foi socratiques, le dialogue socratique sont tous remplacés pat le
politiquement cotrect et ses principes normatifs.

Xénophon, dans ses Mémoires, montre comment Socrate guide ses disciples vers la
connaissance de soi, méprisant comme inutile, futile et trompeuse, la connaissance du
monde matériel : Socrate « il ne discourait point, comme la plupart des autres philosophes,
sur la nature de l'univers, recherchant 'origine spontanée de ce que les sophistes appellent
cosmos, a quelles lois fatales obéissent les phénomenes célestes; il prouvait méme la folie
de ceux qui se livrent a de pareilles spéculations »°. L.a méfiance de Socrate quant a la
recherche mondiale phénoménale s’explique par ’acceptation des limites entre lesquelles la
raison humaine peut se déplacer: « Et d’abord il examinait s’ils croyaient avoir assez
approfondi les connaissances humaines, pour aller s’occuper de semblables matiéres, ou
bien si, négligeant ce qui est du domaine de I’homme pour aborder ce qui appattient aux
dieux, ils s’imaginaient agir d’une facon convenable. Il s’étonnait qu’ils ne visent pas
clairement que ces secrets sont impénétrables a ’homme, puisque ceux méme qui se
piquent d’en patler le mieux sont loin d’étre d’accord les uns avec les autres, mais se
regardent mutuellement comme des fous »°

Socrate anticipe ’évolution des sciences et de la technologie, mais également les
risques majeurs qui découleront de la non-suppression de la raison humaine a ses propres
limites, par 'aliénation de toute loi morale : « Il se demandait encore si, de méme qu’en
étudiant ce qui concerne ’homme on se propose de faire tourner cette étude a son profit et a
celui des autres, ceux qui étudient ce qui concerne les dieux s’imaginent, une fois instruits des
lois fatales du monde, pouvoir faire a leur gré les vents, la pluie, les saisons et tout ce dont ils
auront besoin en ce genre, ou bien si, sans espérer rien de tel, il leur suffit de savoir comment
se produit chacun de ces phénomeénes. »” Socrate voit la véritable liberté seulement par le
biais de la connaissance de I’ame et en cultivant les vertus morales : « mais lui, il discourait
sans cesse de tout ce qui est de ’homme, examinant ce qui est pieux ou impie, ce qui est beau
ou honteux, ce qui est juste ou injuste; ce que c’est que la sagesse ou la folie, la valeur ou la
lacheté, ’Etat ou ’'homme d’Ftat, le gouvernement et celui qui gouverne ; et ainsi des autres
choses dont la connaissance, selon lui, est essentielle pour étre vertueux, et dont Iignorance
fait mériter le nom d’esclave. » Bien entendu, ces croyances n’existent plus dans les pratiques
discursives et les stratégies éducatives des universités.

Dans les universités actuelles, le dialogue est remplacé par une écriture ardue et la
recherche de soi est une histoire culturelle dépassée. L’enseignant abandonne de plus en
plus son disciple pour analyser, dans la plupart des cas, en écrivant de différents livres.
Pourquoi écrire aujourd’hui un livre sur d’autres livres discutés dans d’innombrables autres
livres et livres ? A quoi bon cet effort ? Pour qui ? Est-ce une perte de temps ou un bon

5 http://remacle.org/bloodwolf/historiens /xenophon/memorable.htm
6 Ihidem.

7 Idem.
8 Idem.

62

BDD-A29327 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:51 UTC)



Mariana BOCA — Les héritiers de Socrate et le dogme de I'Université actuelle

travail ? Si nous prenons une distance critique pat rapport a I’Université actuelle, le
phénomene de Iénorme production de pages écrites, existant dans n’importe quelle
université, ou que ce soit dans le monde, apparait plutét comme le fruit de la vanité et de la
subordination a un esclave de l'esprit qui a déja agenouillé toutes les universités du monde,
ordonnées d’une maniere extrémement disciplinée, dans des régiments soigneusement
corrélés avec des scores et des indexations dans des bases de données controlées par
plusieurs groupes de pouvoir.

Les professeurs des universités, qu’il s’agisse d’Europe, d’Amérique, d’Asie ou
d’Afrique, puisqu’ils s’appellent également des chercheurs, sont censés, par des régles non
négociables, écrire des articles et des livres. Mais cette démarche constitue rarement la
manifestation d’une volonté et d’une curiosité personnelles. Le plus souvent, il s’agit de la
satisfaction des politiques de la recherche qui ont réussi a uniformiser toutes les idées en
milieu universitaire. L’uniformité de la pensée conquiert exactement I’espace ou la pensée
devrait étre personnelle et courageuse, créative et libre. Communauté d’étudiants et de
professeurs, I'université est évidemment été dominée par une démocratie dangereuse,
semblable a 'identité de celui qui a condamné Socrate a la peine de mort parce que le dictat
du politiquement correct en est au ceeut.

11y a un politiquement correct universitaire qui établit directement ou sert de médiateur
par le biais de pratiques, de langues, de comportements dominants ce qui peut étre bon ou
non de dire dans une université, ce qui est bon a écrire / n’est pas bon a écrire, quelle est
Pattitude décente et que signifie indécence en termes d’idées ; ce qui est permis et ce qui est
interdit d’enseigner aux étudiants, quelles idées mettre dans Pesprit des jeunes et quelles
idées doivent étre contournées, ignotrées, comme si elles n'existaient pas. 11 existe donc une tres
étrange tabulation de vastes zones de ’histoire des cultures et des civilisations, ce que nous
acceptons déja comme une normalité. Tout le monde connait le probleme, mais personne
n’en patle quaccidentellement.

Par exemple, la culture chrétienne, la culture byzantine, la philosophie chrétienne,
la philosophie byzantine, les penseurs et les philosophes médiévaux, la culture mystique et
méme la grande philosophie grecque se transforme assez rapidement en zones interdites,
non directement, mais en ignorant la politique du silence, ou lorsque le silence n’est pas
encore possible, comme c’est le cas de la pensée grecque, a travers un rempart et des
compromis d’idées, capables de décourager les jeunes de les connaitre véritablement. Dans
I'Université actuelle, comme a Athénes de Socrate, il n’est pas permis d’introduire de
nouveaux dieux — c’est-a-dire des croyances, des croyances spitituelles, des idéaux qui
s’opposent ou qui ne servent pas le politiquement correct, pour la bonne raison qu’ils
puissent corrompre les étudiants. 1l les exposerait donc a un risque inacceptable de choisir
de poursuivre un autre type de pensée que celui préconisé dans lesprit et la lettre du
politiquement correct. Cette vision de I’état actuel de I'Université blesserait de nombreux
universitaires, car il est de plus en plus difficile de distinguer la direction du fleuve vivant
qui les emporte, par rapport au simple mouvement des vagues. Mais une pattie importante
des enseignants a la méme perspective ou une vision plus radicale encore, bien que, le plus
souvent, elle suive le systeme tout en le détestant. Un étrange dogme de 'université actuelle
est né, ce qui condamne Socrate a une seconde mort. Son héritage n’est pas seulement
oublié, il est soit compromis et trahi, soit tout simplement interdit.

Qui décide de ces politiques ? Dans la collaboration entre les institutions de
financement de la recherche et les groupes qui dirigent les systemes d’éducation, nous
trouvons les moyens de fabriquer et d’imposer des politiques qui se concrétisent par des
thémes restrictifs, des objectifs fermement indiqués, des procédures de publication et de

63

BDD-A29327 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:51 UTC)



Mariana BOCA — Les héritiers de Socrate et le dogme de I'Université actuelle

classification des publications afin de contréler de maniere stricte la promotion et la
carriere des enseignants. Pourquoi sommes-nous soumis si facilement au dogme
institutionnalisé par le politiquement correct, nous, les enseignants des universités du
monde actuel, 2 de rares exceptions, si nous vivons dans des sociétés libres ? La réponse
est tout a fait simple. A cause de la commodité. 11 est difficile de faire face a2 une machine
gigantesque qui semble impossible a vaincre et qui, en plus, procure de la sécurité, de la
reconnaissance, le sentiment d’intégration et d’appattenance au village global universitaire.
L’option alternative est totalement peu attrayante, car elle place automatiquement le
professeur rebelle dans la zone extérieure, une zone paria. Tant que nous avons perdu le
sentiment et le besoin socratique du sacrifice pour la vérité et le savoir, de méme que la
puissance du sactifice chrétien, la confrontation directe du systéme et le refus d’en faire
partie sont assez rares. Ceux qui s’y opposent, cependant, se retirent généralement en
silence ou résistent au compromis minimum. Et quand ils patlent, leurs voix, aussi
puissantes que soient-elles, sont submergées par le murmure assourdissant de centaines de
milliers de voix murmurées qui définissent ensemble constamment la politique du systéme,
comme les abeilles melliféres dans une ruche.

Les sciences sont pleinement soutenues pat les objectifs dictés par les investisseurs
du secteur de la haute technologie. La science n’est plus pour le savoir, mais pour satisfaire
les intéréts des grands financiers. Cependant, dans les atts et les sciences socio-humaines,
les thémes choisis ont la capacité de mimer la liberté de la pensée, tout en la limitant
séverement et en la dévitalisant. La simple idée de pré-thématiser ’effort de penser d’un
homme qui devrait étre capable de formuler la pensée pour toute une génération de jeunes
est un profond acte limitant et un manque de responsabilité. Ainsi, les enseignants sont
habitués a ce que quelqu’un leur disse quoi penser, ou dépenser leur énergie, sans plus
ressentir la gravité de leur responsabilité qui est de décider eux-mémes de ce qu’ils font de
leur propre esprit et a quel horizon ils devraient le faire travailler pour les autres, pour leurs
étudiants. Et, a partir de maintenant jusqu’a l'obligation de la direction ou la pensée du
chercheur et le contenu de sa pensée sont consommeés, il ne reste qu’une distance fragile
qui a été éliminée depuis longtemps par tous les mécanismes souvent spectaculaires - parce
qu’il flattait avec 'orgueil professionnel - de projets de recherche, de congres, de colloques,
de réunions et d’équipes de recherche ou de rédaction de diverses revues scientifiques.

Alors, une pensée grise est née dans les universités du monde, incapable ou tres
réticente a créer une nouvelle idée, mais tres vocale et pertinente pour patler de toutes
sortes de sujets académiques qui ont pour principal don de 7e pas intéresser la société et de
ne pas influencer la société, parce qu’elles n’apportent aucune vision régénérative, dont la
légitimité ne peut venir que de son propre pouvoir de déplacer la réalité vers le bien
commun. Et c’est justement cette énergie qui manque de la toute puissante pensée grise.

C’est une pensée dépersonnalisée, parlée dans les mémes langages, avec une
incroyable coincidence, dans toute université, du Japon au Sénégal, de Harvard a Saint-
Pétersbourg. Elle tisse un géant tapis d’écrits et d’idées moralement neutres que les
enseignants pensent flotter quelque part au-dessus de la réalité, les surfant calmement et
avec la grace de la fuite invisible de I’esprit. Mais Pesprit est depuis longtemps disparu de ce
jeu suicidaire. Comment esprit pourrait-il vivre dans la neutralité morale ? C’est du non-
sens. Le savoir doit étre généré par une conscience morale, qui doit étre fondée sur la foi,
pour avoir une chance de suivre le bien plutdt que le mal. Le lien entre ’homme et son
Créateur est la racine sans laquelle toute conviction morale nait morte. Voici ce que Socrate
affirmait il y a environ 2 500 ans : « ... un signe divin et démoniaque se manifeste 2 moi |...].
Cela a commencé dés mon enfance ; c’est une sorte de voix qui, lorsqu’elle se fait entendre,

64

BDD-A29327 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:51 UTC)



Mariana BOCA — Les héritiers de Socrate et le dogme de I'Université actuelle

me détourne toujours de ce que je me propose de faire, mais ne m’y pousse jamais... »
(Platon, 1997 : 38) Mais ce que Socrate dit vers la fin de son Apolgie est révélateur et, au
contraire, il révele ’état d’esprit de ’enseignant maitre actuel. Socrate dit aux Athéniens
qu’il ne peut pas choisir I’exil au lieu de la mort pour vivre « en silence », pour la simple
raison que « ... ce serait désobéir au dieu et que, pour cette raison, il m’est impossible de me
tenir tranquille » (Platon, 1997 : 48) Mais il sait que ses semblables ne le croiront pas :
«...vous ne me croirez pas, vous pensetez que je patle ironiquement et, si je vous dis
d’autre part que c’est justement le plus grand des biens pour un homme que de s’entretenir
tous les jours de la vertu et des autres sujets sur lesquels vous m’entendez discourir, en
m’examinant moi-méme et les autres, et si j'ajoute qu’'une vie sans examen ne vaut pas la
peine d’étre vécue, vous me croirez encore moins. C’est pourtant comme je vous le dis,
Athéniens » (Platon, 1997 : 48-49). Le message de Socrate est clair : lorsque nous quittons
la connaissance intérieure, nous abandonnons notre propre humanité.

Comme I'a montré Allan Bloom, les enseignants dans les universités du monde
risquent de se transformer en une armée qui ne fonctionne pas non plus pour les étudiants
ou pour la société, une armée qui ne fonctionne plus pour protéger les étudiants contre la
manipulation, P'esclavage et la corruption de 'esprit, mais qui ne fonctionne ni pour elle-
méme. Les étudiants sont en danger de devenir des imitateurs soumis aux schémas de pensée
préfabriqués, dans un style de vie qui exclut de plus en plus la liberté et la responsabilité et
qui commence a interdire indirectement, par omission et découragement toute conviction
spitituelle, toute foi assumée. L’autisme des communautés des professeurs des universités se
trouve en conflit structurel avec ’héritage de Socrate. 1l y a, bien sur, des arguments contre
les mots ci-dessus. Il y a des avantages du systéme universitaire mondialisé, comme la
dispatition des distances, la vitesse de la communication, 1’accessibilité de I'information, etc.
Mais a quel point ces bénéfices sont-ils au service de I’étudiant, considéré comme un étre qui
pense » Comment le systeme sert-il le bien commun ?

Les bibliothéques universitaires rassemblent des montagnes de livres, de revues, de
volumes collectifs que souvent personne ne lit! Des pages inspirées y seront également
présentes, mais leur or est inévitablement perdu dans le gris colossal des langages répétitifs et
cérémoniels avec lesquels tous les héritiers de Socrate étaient armés dans les universités du
monde actuel pour défendre, il ne faut pas ’oublier, la science et le savoir. De toute évidence,
trop de choses sont éctites, peu utilisées et il y a de moins en moins de dialogue. 1l y a une
énorme inflation de livres, d’études, d’articles... La publication écrasante dévalorise le mot
écrit. Socrate en serait émerveillé et révolté. Le paysage évoqué lui semblerait irréel.

Aujourd’hui, dans toutes les communautés académiques, les enseignants écrivent
et lisent. IIs commentent des articles ou des livres et se commentent les uns les autres
d’une facon précaire. De temps en temps ils se rencontrent lors des colloques et des
congres, pour lire leurs études et surtout pour étre publiés dans des revues répertoriées patr
le systéeme hiérarchique mondialisé. L ’autorité morne et déroutante de ce systeme a réussi a
éliminer presque toute trace d’idéal et de foi de la conscience des étudiants et des
enseignants, mais aussi de leurs rencontres qui existent encore avant d’étre transférées pas
a pas en figne. Qui utilise les idéaux ? Ce sont guoi ces idéaux ? Et la foi, quelle que soit sa
nature, est en fait une manifestation rétrograde et indécente dans un monde ouvert sur
lequel o7 sait que le bien et le mal ne peuvent étre connus et que toute conviction est non
seulement relative, mais aussi insignifiante au sens profond du terme, car tout ce qu’elle
peut faire, c’est colorer de facon décorative une identité a la fois dans son mouvement tres
émouvant et imprévisible. Socrate serait terrifié d’entendre de telles idées. En aucun cas, il

65

BDD-A29327 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:51 UTC)



Mariana BOCA — Les héritiers de Socrate et le dogme de I'Université actuelle

ne nous reconnait comme ses héritiers, bien que nous I’appelions comme notre patron
spitituel, une figure tutélaire en toute circonstance.

La conclusion de la confrontation de I’héritage de Socrate avec les pratiques des
communautés académiques actuelles se trouve dans une ancienne écriture de Nil I’Ascete :
«...une fois que des déclarations inutiles auront été faites, ce sera nécessairement un danger
pour ceux qui ont été soumis a un proces non éprouvé et pour ceux qui ont recu ’héritage
de la désobéissance des disciples. En fait, la désaffection de I’enseignant fait perdre les
éleves. Et la négligence des éleéves est un danger pour enseignant, surtout quand il ajoute
son ignorance a leur tromperie. Car ni ’enseignant ne doit oublier quoi que ce soit qui aide
a corriger les matieres, ni les disciples doivent ignorer certaines des instructions et des
conseils de I'enseignant. Parce que désobéir a ces actes et a la mauvaise conduite des
erreurs est une chose grave et dangereuse. Ne laissez pas ’enseignant croire que son travail
est une occasion de repos et de plaisir. Car de toutes les choses, la plus laborieuse est de
conduire les ames. » (Nil ’Ascete, 2017 : 160, n.t.)

Bibliographie

¥ (1996), Socrate omul. Chipul lui Socrate in Dialogurile lui Platon, Bucuresti, Humanitas.

*4% (1984), Filosofia greacd pand la Platon, 11, Part 1, Bucuresti, Editura stiintificd si enciclopedica, p. 91-178.

BLOOM, Allan, (2017), Criza spiritului american: cum universitdtile au tridat democratia si au sardcit sufletele
studentilor (The Closing of American Mind: How Higher Education Has Failed Democracy and
Tmpoverished the Souls of Today’s Students), traduction et notes par Mona Antohi, Bucurest,
Humanitas.

JOHNSON, Paul, (2013), Socrate. Un om pentrn timpurile noastre, traduction de ’anglais par Liliana
Donose Samuelsson, Bucuresti, Humanitas.

PLATON, (1997), « Euthyphron. Apirarea lui Socrate. Criton. Cu un esu despre viata lui Platon de
Constantin Noica », colection dirigée par Sotin Vieru, Marile cdrti mici ale gindirii universale,
Bucuresti, Humanitas.

NIL ASCETUL, (2017), en Filocalia san Culegere din scrierile Sfintilor Parinti, care aratd cum se poate omnl
curdti, lumina §i desavargsi, vol. 1., Bucuresti, Humanitas.

XENOFON, (1987), Amintiri despre Socrate. Convorbiri memorabile, Despre economie, Banchetul, Apologia,
traduction, préface, notes et indices par Grigore Tdndsescu, Bucuresti, Editura Univers.

66

BDD-A29327 © 2019 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:51 UTC)


http://www.tcpdf.org

