Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018

LANGUES ET IDENTITE EN ALGERIE :
QUEL(S) RAPPORT(S) FACE A L’AUTO-ODI?’

Résumé : Le marché des langues en Algérie se caractérise par la présence de plusieurs
« produits linguistiques ». Des valeurs diverses sont attribuées a ces produits. Le symbolique a un
grand réle dans ['affectation de ces valeurs. Bourdieu nous parlerait ici de capital symbolique.
Comment le citoyen lambda, les différents acteurs réagissent-ils face a ce marché? Quel(s)
rapport(s) développent-ils face a ces langues ? Quel(s) lien(s) pourrait-on supposer entre ces langues
et le sentiment d’auto-odi ?

Mots-clés : valeur symbolique, capital symbolique, « langues d’Algérie », marché des
langues, violence symbolique, algérianité.

LANGUAGES AND IDENTITY IN ALGERIA. WHAT RELATIONSHIP(S) IN FRONT
OF SELF-HATE (AUTO-0ODI) ?

Abstract: The language market in Algeria is characterized by the presence of several
"linguistic products”. Values are attributed to the latter according to the part of the market they
occupy. The role of symbolism plays a major role in the assignment of these values. Bourdieu would
speak here of symbolic capital. How do the average citizen and the various actors react to this
market? Which relation (s) do they develop in relation to these languages? Which value (s) works
most this part of the symbolic in this market? What link (s) would we suppose between these
languages and the feeling of auto-odi?

Key Words: Symbolic value, symbolic capital, "languages of Algeria”, language market,
symbolic violence, algerianism.

Cet article est une tentative d’analyse des rapports de forces qui sous-tendent les
usages linguistiques des Algériens, particuliérement ceux d’une région, la Kabylie, a la
lumicre des concepts élaborés par Pierre Bourdieu, principalement ceux de « marché des
langues » et de « pouvoir symbolique ».

L’objectif est de saisir les représentations que développent les locuteurs algériens face a
leurs langues afin de mieux cerner la ou les valeur(s) attribuée(s) a chacune d’elles ainsi
que les fonctions et roles qui leur sont assignés. Ces représentations ne sont pas abordées ici
comme finalité, d’autant plus qu’elles ont été déja étudiées par des linguistes algériens et
étrangers (Ibrahimi Kh. T., 1995. Dourari A. 1996, 2002. Cheriguen F. 1997, 2007. G.
Grandguillaume 2008 ...).

L’originalité de notre analyse réside dans 1’idée de prendre ces représentations
comme objet & interroger pour comprendre un autre phénoméne, le complexe d’auto-odi?,
que nous posons comme « réalité » vécue par I’ Algérien.

1Mohand Haddad, Université¢ de Béjaia, hmohand2000@yahoo.fr
% auto-odi : concept développé par la linguistique catalane renvoyant a la haine de soi générée par les
rapports de domination entre groupes sociaux.

7

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)



Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018

Pour ce faire, nous avons opté pour une méthode consistant en 1’observation et 1’analyse de
ce qui se dit sur ces langues. Tous les discours (politique, journalistique, scientifique, ...) en
circulation au sein de la société prennent, a quelque moment, la langue comme théme. La
démarche consiste a repérer, dans les manifestations discursives en circulation au sein de la
société, ce qui est généralement nommé le discours épilinguistique. Nous procéderons, par
la suite, a la recherche et a la délimitation des traces linguistiques grace auxquelles nous
saisirons les représentations qui y sont développées. Celles-ci seront ensuite interrogées a la
lumiére de ce qui reléve (ou pourrait relever) de 1’auto-odi.

I. Du discours PLC et de certaines « évidences scientifiques »

Un type de discours a cours dans les sciences du langage depuis certaines décennies. Il
s’agit de celui appelé le discours PLC, le Discours Politico-Linguistiquement correct'. A la
base de celui-ci une évidence : toutes les langues se valent car elles ont toutes la méme
« mission » : communiquer, transmettre des messages, dire le monde.

Mais dans le concret, les locuteurs ¢tablissent toujours des choix en fonction,
principalement, de leurs besoins. Ce qui fonde notre questionnement, dans le cadre de cette
étude, c’est le désir de comprendre 1’acceptation de ces choix comme fait allant de soi,
souvent au détriment de nos propres langues.

Pourquoi devrions-nous croire que fatalement 1’anglais est la langue qui doit
s’imposer a tous ? Que révele cette posture ?

Ainsi, depuis les années 80, le schéma que dessine la réalité des langues démontre
une domination a I’échelle planétaire de I’anglais ... Des auteurs, comme Dominique
Canciani, regrettent que le monde subisse une situation ou toutes les langues sont devenues
minoritaires face a I’anglais (I’anglais américain). Elle écrit ainsi : « Ne sommes pas tous
en train de devenir des minorités face a 1’avance homologatrice de I’américain ? »
(Canciani, 1989. P. 25).

S’agissant de 1’Algérie, la situation parait plus critique du moment que ses langues
pourraient étre supposées trop périphériques et, de ce fait, seraient-elles encore
moindrement cotées sur le marché mondial des langues.

II. Langues d’Algérie et langues d’ailleurs

Les langues en circulation en Algérie sont-elles concernées par cette bataille ? Sommes-
nous impliqués par les enjeux internationaux en rapport aux langues ? Qu’en est-il des
langues locales algériennes ?

Pour revenir a ce phénoméne d’hégémonie de 1’anglais, référons-nous un instant a
un schéma souvent utilisé par les linguistes, le modéle gravitationnel des langues®. Ce
schéma est bati sur la réalité linguistique internationale tenant compte des langues a travers
le degré de leur usage par les locuteurs, de la plus parlée a celle qui risque la disparition.

! Voir entre autres : XXe siécle: le crépuscule des langues ? Critique du discours Politico-
Linguistiquement Correct de Louis-Jean Calvet. URL:http://sociolinguistica.webs.uvigo.es/wp-
content/uploads/2016/10/f34_Eds_1-2_Calvet.pdf.

2Voir entre autre : «Mondialisation, langues et politiques linguistiques» de Louis-Jean Calvet. Ficher
PDF consultable en ligne. URL : http://www.gerflint.fr/Base/Chilil/Calvet.pdf. Date de consultation :
février 2016.

8

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)



Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018

Ce modéle pose I’idée qu’au centre des enjeux linguistiques internationaux, figure I’anglais.
Celui-ci tient de ce fait le role d’hyperlangue. Autour d’elle gravitent des langues trés
influentes, elles sont appelées super-langues, figurent a ce niveau, entre autres, 1’espagnol,
le frangais, I’arabe, etc. Viennent ensuite des langues de moindres importances, elles sont
appelées dans ce schéma, langues centrales. C’est ici que sont logées des langues tel que le
breton ou encore le wolof ... Et nous avons enfin, les langues périphériques. La, figurent
surtout les langues les moins parlées, les langues qui risquent méme, pour certaines d’entre
elles, la disparition.

IL. 1. Des langues et de leurs représentations

Les spécialistes intéressés par la réalité sociolinguistique algérienne ont relevé les
paradoxes inhérents aux situations des langues en Algérie. Sans trop revenir sur ceux-ci,
rappelons par exemple que 1’ Algérie est souvent classé comme deuxiéme pays francophone
(Rahal S. 2001) alors que le francais n’en a aucun statut officiel bien que son usage soit
toujours omniprésent et d’aucuns affirment que « cette langue se réapproprie peu a peu
I’espace qu’elle avait perdu. » (Idem).

S’agissant de 1’arabe classique, nous aimerions rappeler I’insistance des acteurs
politiques officiels a faire de cette langue un outil de communication valable non seulement
a D’échelle locale (Algérie), mais méme mondiale. Pourtant, cette langue n’est la langue
d’aucun Algérien dans sa quotidienneté (Cheriguen, 1997).

Ainsi, tout en affirmant que 1’arabe « compte parmi les langues les plus riches au
monde », un ministre algérien' posait la nécessité de « I’adapter 4 la révolution cognitive ».
Ceci durant la 47°™ réunion du Conseil de 1'Union des académies de la langue arabe’.
Durant le méme événement, le président de 1'Académie algérienne de la langue arabe, aprés
avoir affirmé que cette langue est une « langue vivante », il ajoute : « la valeur de chaque
langue se mesure a sa capacité de transmettre les sciences et la technologie »

Différentes attitudes a 1’égard des langues sont développées par les locuteurs
algériens. Serait-il juste de poser, avec Kh. Ibrahimi, que ces locuteurs reproduisent souvent
inconsciemment un schéma bati sur une infériorisation des langues locales et une
survalorisation de ’arabe classique et du frangais. Cette auteure €crit justement :

Conformistes dans leurs attitudes face a ces variétés langagiéres, les locuteurs
algériens intériorisent d’une maniére remarquable le modéle inégal imposé a la société
par le pouvoir symbolique qui assigne a chaque variété sa position dans le champ
langagier, culturel, politique et économique. (Ibramimi. 2004)

Qu’en est-il de ces langues locales ? Focalisons un instant notre regard sur le Tamazight et
I’arabe dialectal. Elles sont bien siir a la périphérie, ... leur fonction sociale serait le
témoignage d’une valeur symbolique trés faible sur le marché.

IL. 2. Les langues du peuple ou la dépréciation inconsciente
Peter Ludwig Berger, sociologue américain d’origine autrichienne a affirmé :

! A. Mihoubi, homme politique qui a occupé plusieurs postes, entre autres : Président du Haut
Conseil de la langue Arabe (2013 -2015). Ministre de la culture depuis 2015.
% Evénement qui s’est tenu a Alger. 4 janvier 2017.

9

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)



Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018
Toutes les langues portent en elles un ensemble de valeurs, de sensibilités,
d’approches de la réalité, qui toutes s'insinuent dans la conscience de ceux qui les
parlent. Il est logique d'assumer que 1’attrait de l'anglais [...] est dd, au moins en
partie, a sa capacité a exprimer les sensibilités d'un monde dynamique, pluraliste, et
rationnellement innovant.'

Cette citation est d’un sociologue américain. Il est 1égitime qu’un Américain considére que
I’anglais ait plus de « capacité a exprimer les sensibilités d'un monde dynamique ». ... Ce
sont 1a des valeurs attribuées a I’anglais. Cela veut dire que méme les autres langues ne sont
pas aussi aptes a dire la rationalité, a innover, ou encore a exprimer la sensibilit¢ d’un
monde dynamique ... Que penser des langues périphériques comme le kabyle ou 1’arabe
dialectal ... ?

Les locuteurs sont bien au courant de cette réalité, et Pierre Bourdieu le signale” si
bien quand il parle de situations ou les langues deviennent des produits auxquels le marché
attribue des prix. Ce prix dépend des valeurs qu’on attribue a ces produits.

Que faire pour que le produit algérien soit bien coté ne serait-ce qu’a I’échelle locale ?

Quel est donc ce mécanisme, psychologique d’abord, qui fait admettre a I’ Algérien que son
produit doit étre moins coté sur le marché ? Pourquoi 1’Algérien se fait-il violence en
acceptant de dévaloriser ce qui est a lui ? Bourdieu a écrit :

La violence symbolique est cette coercition qui ne s’institue que par I’intermédiaire
de I’adhésion que le dominé ne peut manquer d’accorder au dominant (donc a la
domination) lorsqu’il ne dispose [...], pour penser sa relation avec lui, que
d’instruments de connaissance qu’il a avec lui et qui, n’étant que la forme
incorporée de la structure de la relation de domination, font apparaitre cette relation
comme naturelle ... (Bourdieu, 1997 ; p. 204)

Nous sommes réduits de cette fagon a étre des sujets reproduisant des scénarios a partir de
roles qui nous sont attribués tout en acceptant que nous ne puissions agir ni sur ces
scénarios, ni sur ces roles ... C’est a partir de 1a que commence cette violence symbolique.
Nécessairement, les acteurs qui la subissent participent a sa reproduction. Nous adoptons
une posture qui fait de nous des dominés. Nous ne le voulons surement pas, quelquefois en
sommes-nous méme inconscients.

Mais ces instruments qui nous permettent de réfléchir cette situation pourraient
étre saisis autrement pour nous donner 1’occasion de nous défaire de ce rapport de
domination. Ils peuvent, doivent, ne plus étre du seul ressort du dominant. C’est a partir de
1a que ce rapport pourrait s’ouvrir au changement.

Mais pourquoi ces instruments paraissent-ils méme de nos jours (surtout de nos
jours), du seul ressort du dominant ? C’est ce dernier qui a pu, en raison de circonstances
socio-historiques, imposer des outils, des grilles de lecture, des normes, en somme des clefs
permettant 1’accés au sens, ou encore le fonctionnement d’une sémiosis dans une
sémiosphere donnée.

' cité par Mme Zita Gurmai durant son Intervention a La conférence annuelle de DLF
BruxellesEurope (30 novembre 2010) http://www.langue-
francaise.org/Bruxelles/Multi 30 10 2010 zita gurmai.pdf. consulté le 12 novembre 2015.
% Voir surtout Ce que parler veut dire. P. Bourdieu. Editions Fayard. Paris. France.

10

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)



Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018
A travers ce qui est dit plus haut, a propos du comportement de 1’ Algérien face a

ses langues, posons le schéma suivant qui représente la réaction de I’étre algérien face a
cette situation :

Etre algérien.
Situation de
dominé

Participation a la
l Violence rep_roductlon de cette
Agents et acteurs sociaux ’:;> V]Ole;l]ﬁ;;.g;.ﬁten la
impliaués dans cet état
Meécanismes de
cette reproduction

Infériorisation des « Langues locales » et autres| Déstabilisation de

valeurs locales au biens symboliques subissant I’image de soi

profit de « valeurs la méme l.
importées » DEVALORISATION

Complexe
d’auto-odi

Nous posons, a travers ce schéma, que la situation telle qu’appréhendée
(représentation négative des langues locales) altére le vécu de 1’ Algérien tout en le poussant
a la dévalorisation de ce qui peut lui rappeler ce vécu. Cette dévalorisation est la premiére
violence symbolique qu’il doit affronter méme si elle fonctionne comme relevant de I’ordre
du naturel.

L’infériorisation des valeurs locales -l’espace étant ici 1’Algérie- rend donc
nécessaire le fait d’importer des valeurs autres jugées, tout aussi naturellement, plus a
méme de répondre au quotidien de 1’Algérien. Les langues, devrait-on encore le redire,
subissent en premier cet état de fait. C’est a elles que revient la tache de (re)présenter 1’étre
en le disant. Ce faisant, elles disent, sinon elles donnent a voir, un étre dévalorisé.

Les agents sociaux s’inscrivent nécessairement dans ce jeu en (re)produisant les rdles
auxquels ils croient devoir se plier.

IL. 2. 1. Du discours épilinguistiques et des postures face aux langues en Algérie

La décision d’introduction de ce qui est nommé la derdja’ algérienne a I’école a suscité des
réactions pour le moins non favorables”. Des locuteurs de cette langue développeraient ainsi
des représentations négatives face a celle-ci.

Avant de présenter des exemples relevant de ces attitudes non favorables, voyons
d’abord cette assertion : « La derdja algérienne est une vraie langue »°. Qu’est-ce qui rend
nécessaire la profération d’un tel énoncé ? 1l est bien évident qu’il constitue une réponse a
un discours qui aurait affirmé le contraire, que la derdja n’est pas vraiment une langue.

! Terme référant aux variétés pratiquées dans les pays du Maghreb et qui renvoient a 1’(arabe)
algérien, marocain, tunisien ...

% Cette posture est adoptée surtout par les défenseurs de 1’arabe classique (pur). Othman Saadi voit en
cette introduction « un projet qui se cache [...] derriére ’algérianité de I’enseignement... ». Il s’agit,
pour lui, d’un « procédé consistant a opposer artificiellement arabe parlé et classique ... » alors

qu’« il ne s’agit pas de deux langues comme veulent le faire croire les relais algériens de la
francophonie ». (O. Saadi ; 2015).

3 Extrait de « La derdja algérienne est une vraie langue ». in Le Quotidien du 06/10/2010 quotidien.
Le texte, composé de deux paragraphes et signé DB, loue le mérite d’un site qui rend hommage a la
culture algérienne a travers la chanson « chaabi ». URL : http://lequotidienalgerie.org/2010/01/06/1a-
derdja-algerienne-est-une-vraie-langue/

11

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)



Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018

Ainsi, le discours épilinguistique en rapport a ces langues renferme souvent des contextes
dessinant la péjoration, sinon la dévalorisation dans laquelle celles-ci sont de fait
maintenues. Ce type de constats a été déja relevé par des sociolinguistes algériens et
étrangers.

Dans ce sens A. Dourari, qui signale souvent dans ses écrits une nécessaire solution du
malaise linguistique et identitaire que vit 1’ Algérien, rappelle dans un article que pour une
certaine « €élite algérienne » mais aussi pour les « gouvernants » «l’arabe algérien n’est pas
une langue, c’est de la pathologie, une tchekchouka' linguistique, un dialecte inférieur...»
Plus loin, cet auteur explique de quelle manicre cet « algérien » « a été escamoté dans une
confusion entretenue a ce jour, en le confinant au statut de simple dialecte sous-développé
et méprisable de ’arabe scolaire ».( A. Dourari. 2016)

Ces représentations que les locuteurs développent a propos des langues locales ne sont pas
toutes et tout le temps dévalorisées, ni méme par toutes les « communautés linguistiques »
du pays. Ainsi, s’agissant de 1’arabe scolaire, ayant pour longtemps bénéficié d’une
politique officielle qui lui a été toujours favorable, cette langue a été aussi, et par différentes
spheéres, « magnifiée et amplifiée comme celle du sacré et de la civilisation. » (idem).

Cette posture pourrait se comprendre, selon notre auteur, a travers « la déconstruction de la
dichotomie anthropologique «Centre vs Périphérie» ou I’Orient est percu comme le centre a
imiter » (ibidem). Selon lui, «la propension d’imiter a tout prix le comportement de
I’Orient méne a toutes les soumissions et au final a 1’aliénation et au déni de soi ».

En somme, il y aurait survalorisation des « biens symboliques » acquis de I’extérieur et
infériorisation de ceux intérieurs. Il en est ainsi des langues étrangeéres (ou initialement
étrangéres ; ’arabe classique et le frangais particuliérement) qui sont hissés au rang de
langues de prestige, a ’inverse de ’arabe algérien et du berbére qui sont maintenus en
infériorité.

II1. Vers de nouvelles valeurs sociales ?

Le dominé adhére ainsi a cette dépréciation des valeurs locales et participe a son maintien.
Pour sortir de cet engrenage faudrait-il agir avant tout sur les instruments a partir desquels,
ou grace auxquels, cette relation est pensée. Ceux-ci sont incorporés dans le schéma lui-
méme. D’aucuns pensent méme que les admettre comme outils participe de I’admission du
rapport de domination lui-méme.

Ainsi, I’idée serait d’aller vers une nouvelle grille permettant une lecture de cette
domination. Il ne s’agirait pas d’inventer de nouveaux concepts, mais pour le moins de
penser ces instruments de sorte a ce qu’ils puissent offrir 1’occasion de saisir cette situation.

I11. 1. De la nécessité de changer de paradigme

Pour des spécialistes a I’exemple de Jaques Dubois®, la domination est d’abord de 1’ordre
du symbolique. Les effets de coercition que celle-ci charrie sont le résultat d’acteurs qui
produisent, mais surtout reproduisent, un état de fait :

" Tchekchouka : Plat nord africain 4 base de différents légumes. La variété de légumes ici évoquée
rappelle la représentation que 1’on se fait de cette langue : un mélange de plusieurs langues ; entre
I’arabe, le frangais, le berbeére ...

2 Jacques Dubois, Pascal Durand et Yves Winkin, « Aspects du symbolique dans la sociologie de
Pierre Bourdieu ». COnTEXTES [En ligne], Varia, mis en ligne le 06 aotit 2013, consulté le 30
décembre 2015. URL : http://contextes.revues.org/5661;DOI: 10.4000/contextes.5661

12

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)



Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018
[L]’action du symbolique [...] s’exerce sans que quiconque intervienne de fagon
volontariste : il suffit de la coutume pour que ’autorité soit acceptée ou bien encore
que les dispositions des agents s’ajustent aux positions qu’ils occupent - ce qu’elles ne
manquent pas de faire en général - pour que les effets de domination
s’accomplissent. » (Dubois et al. 2015 ; p.11).

Les agents, finalement, s’empressent de « jouer leur réle », ils acceptent d’ajuster leurs
positions -par besoin, par peur de perdre des priviléges, par croyance du maintien d’un
équilibre ... - aux positions qu’ils croient leur étre favorables, mais qui sont, finalement,
toujours plutét favorables aux dominants.

En tant qu’agents directement concernés par la circulation de différents types de biens
(symboliques et autres), les acteurs sociaux (politiques) peuvent agir sur le vécu des
Algériens pour aider a transposer cette symbolique dans un axe favorable a I’étre social
algérien, et amazigh, plus précisément. C’est dans ce sens que nous appelons a un certain
changement de paradigmes dans 1’approche souvent faite de la situation du marché des
langues en Algérie, mais aussi dans la lecture que font ces agents de cette situation.

I11. 2. Hégémonie, périphérisation et discours sur les langues locales

Bourdieu a déja démontré de quelle maniére la méconnaissance des structures sociales « est
la condition méme des rapports de domination »." Autrement dit, entretenir la confusion,
maintenir dans le flou ce qui fonde ces structures assure le maintien du pouvoir. C’est cette
posture qui donne 1’occasion au dominant de se maintenir dans sa place.

C’est donc a partir de leur positionnement que les agents se voient dans « I’obligation » ou
la « nécessité » de reproduire ou de subir un certain discours tout en répondant & une
certaine « fagon d’étre ». Ces agents participent a cette situation sans devoir (pouvoir ?)
I’interroger.

Le fait que cela se présente comme allant de soi nous rappelle une autre notion popularisée
par Bourdieu. 11 s’agit de la notion d’habitus, ou encore hexis. En plus des définitions qu’il
en donne, Bourdieu précise a propos de [l'hexis corporelle que c’«est la mythologie
politique réalisée, incorporée, devenue disposition permanente, manicre durable de se tenir,
de parler, de marcher, et, par 13, de sentir et de penser ». (Bourdieu, 1972, p. 193).

Au-dela donc des idéologies qui ont a leur charge de modeler le réel, de dire le monde tel
qu’il « doit » étre, a I’image des attentes de ceux qui les instituent (ou qui tentent de les
instituer), 1’action symbolique instaure, a sa maniére, ce réel. L habitus participe de ces
phénomeénes qui impliquent 1’individu tout en le dépassant. C’est dans ce sens qu’il est
encore défini comme une « force structurante de tous les comportements d’un méme groupe
social »*

Ces agents ont ainsi développé une disposition qui est, pour le moins, loin d’étre en faveur
des langues autochtones d’Algérie. La mondialisation aidant, ceux-ci acquiescent et
reproduisent un comportement qui dévalorise ces langues.

A propos du discours en tant que produit sociohistorique, qui résulte des luttes entre
groupes pour s’offrir la 1égitimité de poser ce qui est de 1’ordre du dicible, nous aimerions
faire référence a une autre notion pour tenter de saisir ce phénomene. Il s’agit de celle
d’hégémonie. Marc Angenot la définit comme suit :

1

idem.
2 Le symbolisme et le social : la réception internationale de Pierre Bourdieu. Actes du colloque de
Cerrisy-La-Salle. Sous la direction de Jacques Dubois, Pascal Durand et Yves Winkin. p. 20. url :

13

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)



Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018
[L]’hégémonie se compose des régles canoniques des genres et des discours [...],
d’un répertoire de thémes qui « s’imposent » a tous les esprits [...] de telle sorte que

leur traitement ouvre le champ de débats et de dissensions eux-mémes réglés par des
contraintes de forme et de contenu. (Angenot, 2006 ; p. 25).

Le champ des débats instaure ainsi la posture a adopter tout en prescrivant ce qui est de
I’ordre du dicible. Des années durant, ces postures n’offraient pas 1’occasion aux langues
locales de figurer parmi les thémes pouvant étre traités. Mais un certain travail, d’abord
militant, a permis des ouvertures sur ces langues, principalement le tamazight. De nos
jours, les débats permettent a cette langue de figurer comme théme dans tous les types de
discours, journalistiques, scientifiques, politique, etc.

Ce n’est pas un simple détail que d’affirmer que les régles régissant cette hégémonie
président a celles en rapport aux dissensions attendues. Celles-ci, ces dissensions, sont loin
de constituer une négation du jeu-méme. Elles en font partie et permettent a celui-ci de
fonctionner pleinement. Suivant cela, le discours a propos de tamazight peut s’articuler, -et
c’est souvent le cas méme dans celui produit par ce que 1’on appelle la mouvance berbériste
(Haddad, 2011), de maniére a étre en dissension relativement au discours hégémoniste.
Mais ce qui est a relever c’est que ce type de discours a toujours été a la périphérie sans
jamais peut-€tre, a travers 1’Histoire, étre au centre des configurations discursives.

Pour revenir a la problématique initiale, ne serait-il pas juste de poser que cette violence
que subit cet étre pourrait trouver un début de solution dans une prise en charge effective
des langues locales' d’Algérie.

Le probléme des langues pose aussi celui de I’appartenance et donc, les critéres délimitant
un mode d’étre face au monde (aux autres) et a soi. C’est dans cette optique que nous
faisons référence ici a [’étre national algérien. A propos de cet état de fait, F. Cheriguen
écrivait :

Le citoyen ou, si I’on veut, I’étre national est agressé et ni¢ dans son fondement socio-
politique : loin de tirer fierté, il se voit au contraire exclu, humili¢ au point que la
seule affirmation possible de son étre est de chercher a se reconstruire dans cette autre
langue qu’il per¢oit comme étant la sienne ou il se reconnait pleinement
(Cheriguen, 2007 ; p. 13)

Mais dans le fond, quelle est « cette autre langue » qui est souvent la langue de I’autre et
qui offre ainsi I’occasion d’une échappatoire pour cet étre ?

Les discours les plus ambiants posent toujours que le probléme se situe entre deux sphéres,
ou ¢lites (francophone/arabophone), envisageant trés différemment « leur algérianité » et
leur rapport aux langues. Parlant d’une «double aliénation—perte de soi dans deux
absolus » s’agissant de ces deux élites, Khaoula Taleb Ibrahimi écrit :

En réalité, tout dans les comportements des deux élites culturelles contribue a les
opposer : leur rapport au corps, a la femme, [...] leur occupation de 1’espace. Ce sont
deux fagons d’étre totalement différentes. Méme leur rapport a la connaissance varie.
(Ibrahimi, 1997 ; p.28)

! Nous faisons référence aux langues autochtones du pays.

14

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)



Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018

Mais a quel degré ces oppositions recoupent-clles celles effectives au sein de la
société algérienne ? Les discours a propos omettent -dans certains cas consciemment- de
tenir compte de la réalité linguistique algérienne.

Au sein de la société, il y aurait surtout volonté de vivre dans les langues
« propres » a celle-ci et il n’est pas aussi facile de « supposer », comme I’affirme ailleurs
Kh. Ibrahimi, que la majorité des Algériens est acquise a 1’arabisation.

Finalement, il y aurait dans ces discours volonté de focaliser sur un seul capital
symbolique, celui en rapport aux deux langues : 1’arabe classique et le francais. Aucun
capital n’est tiré des autres langues. L’auteure que nous venons de citer considére ainsi
comme irréaliste le discours a propos de ’arabe algérien. Pour elle, «L.’existence d’un arabe
algérien est loin d’étre prouvée. Il serait plutot le résultat d’une construction théorique »,
affirme-t-elle en ajoutant que «la méme observation peut étre avancée pour l’arabe
maghrébin... » (idem, p. 226).

I11. 3. Quelle(s) langue(s) pour dire I’algérianité ?

Les configurations que développent ces discours sont ainsi baties sur un dualisme
arabe/frangais qui ne refléte pas tout a fait la réalité, du moins ne la décrit-il qu’a un certain
degré. Cette réalité est davantage vécue, dans la quotidienneté, dans les langues locales.

L’ Algérien vit principalement et s’exprime dans et avec tamazight (a travers ses variétés) et
I’arabe dialectal. Ce dernier est vu comme «la langue de la majorité silencieuse »
(Cheriguen, 1997 ; p. 20) du fait que ses locuteurs ne la prennent pas suffisamment en
charge sur le plan revendicatif. Ceux-ci ne se manifestent pas tout a fait sur la scéne du
débat concernant les langues. Mais beaucoup d’études ((Cheriguen, 1997. Kh. Ibrahimi,
1995. 2006, S. Rahal, 2001 ...) admettent que cette langue est la seule a avoir pu s’imposer
comme langue véhiculaire.

Il est vrai que méme dans les régions kabylophones, souvent les échanges se font
en arabe dialectal, principalement dans les régions urbaines. C’est toujours une forme de
civilité que d’accepter -dans une discussion impliquant un Arabophone, par exemple- de se
défaire du kabyle pour parler arabe dialectal. L urbanité' passerait ainsi, chez 1’ Algérien,
par sa capacité a se mettre a I’arabe dialectal.

Le tamazight a bien bénéficié d’un capital trés important en raison de sa prise en
charge par une mouvance militante trés active, mais aussi en raison d’un travail scientifique
de grande qualité. Un discours sur fond de fierté batie sur des représentations valorisant
tout ce qui est de I’ordre de 1’amazighité est bel et bien fonctionnel au sein de la société.
Mais tout fonctionne comme si cette langue avait du mal a s’offrir des parts sur ce marché.
Sa maitrise la plus parfaite (au plan linguistique) pourrait ne pas donner pour autant une
plus-value.

Les configurations dans lesquelles les locuteurs algériens évoluent excluent ainsi
cette langue tout en offrant 1’occasion plutét a I’arabe dialectal de s’ouvrir sur des champs
d’usage qui élargissent de plus en plus le marché de son emploi. Aussi est-il besoin
d’affirmer, avec Bourdieu, qu’« une compétence sans marché devient sans valeur »* Bien

! Nous prenons ce terme dans son sens de politesse, courtoisie, ou encore en référence a 1’élégance du
vocabulaire d’une personne et de son savoir-vivre.

% Cité par Hugues Saint-Fort in « Le «marché linguistique» haitien: fonctionnement, idéologie,

avenir ». URL : http://www.potomitan.info/ayiti/saint-fort/marche.php. Date de consultation : mars
2015.

15

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)



Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018

qu’il y ait des locuteurs qui maitrisent trés bien le tamazight a travers 1’une de ses variantes,
ces configurations fonctionnent de sorte a ne pas voir en cela un capital pouvant générer du
profit.

La situation de ce marché n’est pas autant, finalement, en défaveur de 1’arabe
dialectal. Bien qu’ignorée sur le plan officiel et n’ayant bénéfici¢ d’aucune prise en charge,
cette langue voit son usage de plus en plus s’élargir. Il est certes évident que c’est plutot la
sphére des rapports informels (le domaine L) qui lui a ouvert ses portes, mais des espaces
formels (médias, prises de paroles officielles ...) n’hésitent pas, eux non plus, a s’ouvrir sur
cette langue. Certains spécialistes signalent aussi la nécessité de sa prise en charge a 1’école
principalement dans les régions arabophones ou elle pourrait étre langue d’enseignement.
En raison de I’incapacité des forces agissant en son sein a tenir compte de ce capital
symbolique, I’Etat parait négliger cette tendance qui rend 1’arabe dialectal plus fonctionnel,
sur le marché algérien.

Face a ces campagnes appelant a «consommer algérien » initiées par le
gouvernement, un journaliste écrivait : « Inciter les Algériens a consommer algérien en leur
parlant un arabe classique de livre est presque de I'humour, mauvais » (Daoud K.)".
Devrions-nous, a partir de 1a, conclure que la seule langue 8 méme de satisfaire les attentes
de cet étre national n’est que ’arabe dialectal ? Mais ce serait 1a une autre manicre de
succomber a un autre hégémonisme qui cacherait mal la peur de la diversité linguistique.
Ainsi, le journaliste cité plus haut pose la question : « comment pousser a consommer
algérien sans parler algérien ? ». Juste apres il précise : « pourtant, tous les vendeurs le
savent : I'amour, la mort et 1'argent parlent la langue locale du pays ».

Notons ici le singulier, « la langue locale ». Tout fonctionne comme si cette langue
devait étre une et unique pour répondre aux besoins de cet étre national. Bien qu’il précise
plus loin que cette langue locale pourrait étre 1’algérien ou le tamazight ou encore une autre
langue, ce journaliste affirme qu’elle ne peut étre 1’arabe classique. Cette langue ne peut
pas dire I’algérianité, selon ce dernier, mais a quel degré les autres langues la disent-elles ?
Globalement, ce type de discours est bati sur une mise en synonymie de deux termes,
algérien et arabe dialectal. La tendance a commencé en consacrant le composé arabe
algérien pris comme équivalent de arabe dialectal. Pour éviter tout rapprochement avec
I’arabe classique, le nom arabe a été supprimé du premier compos€ pour ne laisser, par la
suite, que algérien.

Parler algérien c’est donc parler ’arabe dialectal propre a I’Algérie. Parler une
autre langue, non seulement le frangais ou I’arabe classique, mais méme le tamazight dans
ses variétés, ne serait donc pas tout a fait algérien. Etre dans une autre langue, méme dans
celles devant étre considérées comme locales, signifierait donc ne pas étre dans
Palgérianité.

Mais il est a relever que sur la scéne des productions épilinguistiques, il existe
encore d’autres discours qui, tout en n’étant pas en faveur de I’arabe algérien, posent un
rapport direct entre langue et nation et se déclarent plutdt favorables a 1’arabe classique.
Selon une professeure d’une Université algérienne «la souveraineté¢ linguistique est

' Voir article : « La vieille erreur du *’consommons algérien “’», Daoud (Kamel). In : Le Quotidien
d’Oran. 11.05.2015

16

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)



Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018

intimement liée a la souveraineté de la nation. La langue étant en phase d hybridation, la
nation ne peut donc qu’étre en danger »'.

Les participants a la journée d’étude durant lesquelles cette problématique a été
discutée (voir note de bas de page), ont conclu, entre autres que la langue arabe
(comprendre 1’arabe classique) était menacée. Tout en dénongant cette « hybridation
linguistique », 1'un des participants a affirmé: «L’Algérien parle une langue
incompréhensible ! ». Paraphrasant un homme politique, cet universitaire a déclaré : « Je ne
parviens pas a déterminer quelle langue parlent les Algériens. Ce n’est ni de 1’arabe, ni du
frangais ni méme de 1’amazighe. Ce n’est qu’un mauvais mélange, des propos hybrides que
1’on comprend a peine »*

Le discours uniciste officiel serait-il a I’origine de ces configurations discursives qui
développent une vision pour le moins étriquée de 1’ Algérien et de 1’algérianité ? Nul besoin
de rappeler que cette derniére -1’algérianité- n’est citée a aucun moment dans les textes
fondateurs de 1’Algérie’. Nous faisons référence ici aux Chartes Nationales et aux
Constitutions algériennes qui n’utilisent le terme lui-méme (algérianité) a aucun moment.
Ces textes ont certes eu a définir ce qu’est ’identité ou la personnalité algérienne, mais
toujours sous 1’angle du seul aspect posé comme le plus caractéristique de celle-ci, c’est-a-
dire, la langue arabe. Nous lisons ainsi dans la Charte de 1976 : « la langue arabe est un
¢lément essentiel de l'identité culturelle du peuple algérien. On ne saurait séparer notre
personnalité de la langue nationale qui l'exprime »

Un sentiment de renouveau, un désir de batir d’une « meilleure fagon » les fondements de
cet étre « national » a toujours existé, et existe, chez 1’ Algérien.

Intéressons-nous un instant a cette affirmation : « Nous avons besoin de faire distinguer la
personnalité de 1’Algérie et de 1’édifier a nouveau. (...) ». On pourrait penser que cette
phrase reléve d’un discours récent. Il s’agit 1a, a vrai dire, d’un appel au peuple algérien
¢laboré par les Oulémas a la fin de la guerre d’Algérie, en aolt 1962. Mais I’appel se
poursuit ainsi : « Nous sommes Algériens et cela veut dire que nous sommes un peuple
ayant une personnalité propre. Cette personnalité apparait dans sa religion, dans sa langue,
dans ses meeurs, dans sa tradition, enfin dans son histoire. »°

Les exemples d’énoncés réels ici regroupés démontrent que 1’« étre algérien » référe
toujours aux langues pour se poser comme étre existant. Ce nécessaire positionnement face
a celles-ci a peut-étre exacerbé son malaise identitaire. A cela s’ajouterait le fait que sur le
marché des langues, les valeurs en circulation et les rapports fondant la circulation des
«biens symboliques » ne travaillent pas en faveur des langues et de I’identité de cet étre.
L’algérianité, autrement appréhendée pourrait constituer une réponse a ce malaise. Mais
celle-ci s’est depuis longtemps conjuguée au singulier alors qu’une consécration officielle
et effective du multilinguisme et du multiculturalisme pourrait aider a acquérir un plus
grand capital symbolique. A défaut, des configurations baties sur le repli identitaire

! Propos tenus par Safia Matahri de 1’Université d’Oran durant la journée d’étude organisée par le
Conseil supérieur de la langue arabe, intitulée « Langue arabe et langue hybride : causes et
solutions », le mardi 16 février 2010. Rapporté par le Soir d’Algérie du mercredi 16 février 2010.

2 Voir note précédente.

3 Voir note n° 08

* Charte Nationale 1976.

> « Appel des Oulémas de I’Islam et de la langue arabe au peuple algérien », 21 aoiit 1962, reproduit
dans La Dépéche d’Algérie, 22 aofit 1962, Annuaire d’Afrique du Nord, 1962, p.712.

17

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)



Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018

s’offriraient de plus en plus ’occasion de légitimer leur posture tout en se donnant les
moyens d’instaurer leur mode d étre dans certaines régions d’ Algérie.

Cette algérianité devrait ainsi se vivre au pluriel, a défaut, a ’unicisme imposé par 1’Etat se
superposerait un unicisme porté par une frange de la société.

Pour terminer, nous reprendrons cette phrase d’une femme politique, députée au parlement
européen : « pour gagner sur le marché des langues, pour gagner des parts de marchés, il
n'est pas 1 suffisant de diffuser sa langue, il faut également pouvoir transmettre ses
valeurs. » .

Références bibliographiques :

Amossy, R. (s.d.), 1999, Images de soi dans le discours. La construction de l’ethos. Paris, Delachaux
et Niestlé.

Amossy, R. 2000, L ‘argumentation dans le discours, Discours politique, littérature d’idées, fiction.
Coll. Nathan/HER.

Angenot M. 2006, « Théorie du discours social », COnTEXTES [En ligne], 1 | 2006, mis en ligne le
15 septembre 2006, consulté le 20 octobre 2015. URL: http://contextes.revues.org/51 ; DOI :
10.4000/contextes.51 ‘

Baylon Ch., 1996, Sociolinguistique, société, langue et discours. Nathan Université. 2™ édition.
Boudalia Greffou M., 1989, L ‘école algérienne de Ibn Badis a Pavlov. LaPhomic, Alger.

Bourdieu P., 1979, La Distinction. Critique sociale du jugement, Les Editions de Minuit. Paris.
France.

Bourdieu P., 1980, Le sens pratique. Les Editions de Minuit. Paris. France.

Canciani D., 1989, « Une science et une politique pour Babel ». In Awal. N° 5.

Cheriguen F., 1997, « Politiques linguistiques en Algérie. » in °MOTS*’ n° 52. Septembre. p 62-74.
Presses de Sciences Po. France.

Cheriguen F., 2007, Les enjeux de la nomination des langues dans 1’Algérie contemporaine. Edit.
L’Harmattan.

Dourari A., 2016, « La réforme de [’éducation et la question linguistique ». Contribution. Journal Le
Soir d’Algérie. Mardi 27 septembre 2016.

Dubois J. Durand P. et Winkin Y., 2013, « Aspects du symbolique dans la sociologie de Pierre
Bourdieu », COnTEXTES [En ligne], Varia, mis en ligne le 06 aott 2013, consulté le 30 septembre
2015. URL : http://contextes.revues.org/5661 ; DOI : 10.4000/contextes.5661

Haddad M., 2011, Le discours sur la langue dans les Chartes et les Constitutions algériennes. Etude
semantique et argumentative. Thése de doctorat. Université de Béjaia.

Hagege C., 2012, Contre la pensée unique. Edition Odile Jacob. France.

Lacorne (Denis) & TONY (Judt) (sous la direction de) ; La politique de Babel. Du monolinguisme
d’Etat au plurilinguisme des peuples. Ed. Karthala. Paris.

Rahal S., 2001, «La francophonie en Algérie : Mythe ou réalit¢ ?»
http://www.initiatives.refer.org/Initiatives-2001/_notes/sess610.htm# ftn12. Date de consultation 20
septembre 2015.

Saadi O., 2015, « La polémique sur 1’arabe dialectal et ce qu’elle cache ». in Le Quotidien d’Algérie
(01 aott 2015). En ligne : http://lequotidienalgerie.org/2015/08/01/la-polemique-sur-larabe-dialectal-
et-ce-quelle-cache/

Scagnetti J-Ch., 2003, « Identité ou personnalité algérienne ? L’édification d’une algérianité (1962-
1988) ». Cahiers de la Méditerranée, 66, 367-384.

Taleb Ibrahimi Kh., 1997, Les Algériens et leur(s) langue(s). Ed. EL-HIKMA. 2°™ édition.

Taleb Ibrahimi Kh., 2004, « L’Algérie : coexistence et concurrence des langues », L’Année du
Maghreb [En ligne], 1 | 2004, mis en ligne le 08 juillet 2010, consulté le 02 septembre 2015. URL :
http://anneemaghreb.revues.org/305 ; DOI : 10.4000/anneemaghreb.305

L Op. Cit, voir note 9.

18

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)



Studii de gramatica contrastiva Nr.29/2018

Zenati J., 2004, « L’ Algérie a I’épreuve de ses langues et de ses identités : histoire d’un échec répété
», Mots. Les langages du politique [En ligne], 74 | 2004, mis en ligne le 28 avril 2008, consulté le 12
septembre 2016. URL : http://mots.revues.org/4993.

HADDAD Mohand est Docteur en Sciences du Langage. 11 est enseignant-chercheur au Département
de Langue et Littérature francaises, a 1’Université de Béjaia (Algérie). Tout en portant un intérét
particulier aux langues d’Algérie, notamment le tamazight (berbére), il intervient principalement sur
des thématiques ayant trait a la gestion des langues (glottopolitique) et aux conflits que celle-ci est
supposée éviter ou ceux qu’elle engendre. Ses publications portent essentiellement sur la situation
sociolinguistique de 1’ Algérie vue sous I’angle de ses rapports face a ’identité.

19

BDD-A29289 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:01:04 UTC)


http://www.tcpdf.org

