
275 

Olga García                
Caceres 
 
 
 

Georg-Büchner-Preis für einen homo migrans. 
Terézia Mora, 2018 

 
 

Abstract:  Migration, outsiders and loss of homeland are topics of our day. With these 
topics Terézia Mora directly hits the nerve of our era. Hungarian-born author Mora had 
won the 2018 Georg Büchner prize and this paper focuses on the identity of the 
characters and the plot of her literary debut and her most famous works. 
Keywords: Büchner prize, identity, migration,Terézia Mora. 
 
Kurzer biografisch-literarischer Abriss 
 
In der Landschaft der deutschen Literatur sind Autoren mit ungarischen 
Wurzeln schon längst keine außergewöhnliche Erscheinung mehr. Dafür 
genügt ein Blick auf das Namensverzeichnis der Adelbert-von-Chamisso-
Preisträger in den 33 Jahren der Existenz dieser Auszeichnung (1985 – 
2017).1 Kaum außergewöhnlicher ist die Reihe junger zeitgenössischer 
Schriftstellerinnen ungarischer Herkunft, die auf Deutsch schreiben: 
Johanna Adorján (1971), Zsuzsa Bánk (1965), Léda Forgó (1973) u. a. 
Unter ihnen ist aber zweifellos Terézia Mora diejenige, die von der 
Fachkritik die größte Anerkennung erhält. 

Terézia Mora wurde 1971 in Sopron (deutsch: Ödenburg) geboren, 
einer Stadt in Transdanubien nahe der österreichischen Grenze, und 
wuchs im kleinen Ort Petöháza (deutsch: Pöttelshausen) auf. Das 1000-
Seelendorf liegt ebenfalls unmittelbar an der Grenze und war nur mit 
einem Passierschein zugänglich. Mora gehört der deutschen Minderheit 
in Ungarn an, den poncihter;2 von Kindheit an hat sie sich zwischen zwei 
Welten bewegt. Als Angehörige der Minderheit führte sie ein 
                                                             
1 http://www.bosch-stiftung.de/content/language1/html/14169.asp  [22.7.2017]. Dieser 
Literaturpreis wurde 2017 zum letzten Mal verliehen. 
2 Der Begriff bedeutet „Bohnenzüchter“ und war die traditionelle Bezeichnung für die 
deutschsprachigen Bewohner Soprons. Er lässt sich offenbar darauf zurückführen, dass 
es unter ihnen einst gebräuchlich war, zwischen den Rebstöcken Bohnen und andere 
Hülsenfrüchte anzubauen. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



276 

Außenseiter-Dasein (Weidermann 2004: 27). Sie nahm ein Studium in 
Budapest auf, emigrierte jedoch 1990 „mit einem Rucksack und einem 
Kissen“ nach Berlin und wechselte nicht nur die geografische, sondern 
auch die sprachliche Umgebung. In der deutschen Hauptstadt heiratete 
sie und studierte Theaterwissenschaften sowie Hungarologie. Sie erstellte 
Drehbücher aus Kriminalromanen und arbeitete als Übersetzerin aus dem 
Ungarischen ins Deutsche. Sie machte sich insbesondere mit der 
Übersetzung von István Örkénys Minutennovellen und Péter Esterházys 
Harmonia Caelestis einen Namen. Im Rahmen des 
Literaturwettbewerbs Open Mike trug sie 1997 im Berliner Bezirk 
Pankow ihre erste öffentliche Lesung vor – es sollte der Beginn einer 
spektakulären literarischen Karriere werden. Damals stellte sie sich noch 
mit dem Namen Terézia Kriedemann vor, 

 
[...] einem kerndeutschen Namen, […] aber ich wollte nicht unter dem Namen 
meiner Schwiegermutter veröffentlichen. […] Mora ist übrigens auch nicht 
mein richtiger Name. Ich wollte einen Namen wählen, dem man nicht sofort 
anhört, wo er herkommt. Ich wollte mich maskieren. Ich bin zu hochnäsig, um 
einen Trend auszunutzen. Ich wollte die Wahrheit erfahren: Man sollte nicht 
wissen, wer diesen Text geschrieben hat, aber diesen Text dennoch als gültig 
erkennen. (Literaturen 2005: 30) 
 
Für ihre literarische Sozialisierung spielten Autoren deutscher 

Zunge keine tragende Rolle, mit Ausnahme Kafkas und Peter Handkes. 
Das hat sie selbst in mehreren Interviews bestätigt. Sie wuchs mit 
ungarischer Lyrik auf (Attila József, János Pilinszky) und entdeckte 
später Beckett, Joyce und Borges; deren Art, narrative Strukturen zu 
denken und umzusetzen, beeinflusste Mora. 

Während ihres raschen Aufstiegs in der Literaturwelt wehrte sie 
sich schon früh dagegen, als Deutsch schreibende ungarische Autorin 
definiert zu werden. „Ich bin genauso deutsch wie Kafka. Ich komme 
ungefähr aus derselben Gegend“ (Literaturen 2005: 28), sagte sie 
einmal nicht ohne Polemik. 

Terézia Mora hat sich in Interviews und Artikeln dagegen 
verwahrt, nach ethno-territorialen Maßstäben definiert zu werden; sie 
sieht sich als pannonische Autorin, die sich gegen Etiketten wie 
„deutsche Literatur“ sperrt und für Konzepte wie „europäische Literatur“ 
eintritt. 

Heute ist sie eine der führenden Stimmen der deutschsprachigen 
Literatur. In ihren Texten, Erzählungen und Romanen sind das Eigene 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



277 

und das Fremde Themen, die sie immer wieder neu aufgreift und mit der 
kulturellen Topografie Mitteleuropas und der des Okzidents in 
Beziehung setzt und verknüpft; es ist dies ein Raum, den sie aus ihrer 
eigenen Biografie bestens kennt. Mitunter, so die Autorin, liege die 
ungarische Sprache in ihren deutschen Texten verborgen, beispielsweise 
wenn sie neue Komposita erschaffe. 

Die Liste der Preise und Auszeichnungen, die Terézia Mora 
erhalten hat, ist lang: Ingeborg-Bachmann-Preis (1999), Übersetzerpreis 
Jane Scatcherd (2002), Preis der Leipziger Buchmesse (2004), Franz-
Nabl-Preis (2007), Adelbert-von-Chamisso-Preis (2010), Erich-Fried-
Preis (2010), Übersetzerpreis der Kunststiftung NRW (2011), Deutscher 
Buchpreis (2013), Bremer Literaturpreis (2017), Preis der Literaturhäuser 
(2017), Solothurner Literaturpreis (2017), Roswitha-Preis (2018) und 
zuletzt der Georg-Büchner-Preis (2018), die wichtigste Auszeichnung für 
deutschsprachige Literatur. Mit Letzterem reiht sie sich ein in die illustre 
Gesellschaft von Größen wie Max Frisch, Günter Grass, Ingeborg 
Bachmann, Thomas Bernhard oder Peter Handke. 
 
Das Leben an der Grenze oder Grenzfiktionen 
 
1990 verlässt Terézia Mora ihre Heimat am Neusiedler See (ungarisch: 
Fertő-tó), einen multiethnischen Landstrich bestehend aus ungarischen, 
kroatischen und deutschen Bevölkerungsgruppen. Die Gemeinschaft der 
ungarndeutschen Minderheit sprach einen mit ungarischen Vokabeln 
durchmischten österreichischen Dialekt. Erst im Kindergarten sollte 
Mora die ungarische Sprache lernen. Sie hält fest, den Dialekt ihres 
Umfeldes nie aktiv benutzt, sondern sich stets der deutschen 
Standardsprache bedient zu haben, die sie von ihrer Mutter und über die 
österreichischen Medien gelernt hatte. Es sei nicht unüblich gewesen, 
erzählte sie in Interviews, dass die ungarischen Bürger deutscher Sprache 
als Nazis oder Faschisten beschimpft wurden. Seit ihrer Kindheit ist ihre 
Biografie von einer komplexen Simultaneität verschiedener Sprachen 
und linguistischer Varianten geprägt, aber auch von einem hohen Maß an 
Skeptizismus. Durch ihre Zugehörigkeit zur deutschsprachigen 
Minderheit in Ungarn sah sie sich in ein „Grenzgebiet“ zwischen zwei 
Welten versetzt. Und dieses An-zwei-Orten-gleichzeitig-Sein ist Teil 
ihrer selbst. Die seit Generationen bestehenden Feindseligkeiten 
innerhalb jenes multiethnischen, doch archaischen Siedlungsgebiets 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



278 

waren für das ungarndeutsche Mädchen prägend. In einem Interview von 
1999 bekennt sie, dass sie ihre dortige Kindheit gehasst habe und für die 
enge Geisteshaltung und den vorherrschenden Provinzialismus nur 
Abscheu empfinde. Mit den Worten der ungarischen Dichterin Zsófia 
Balla bekräftigt sie: „Nicht wo, sondern wie, ist meine Heimat.“3 Das 
Eigene wird fremd, bedrohlich, gefährlich. Nach der Übersiedlung nach 
Berlin stellt sie klar, dass sie sich nicht fremd fühle, im Gegensatz zu 
damals, als sie noch in ihrem ungarischen Heimatdorf lebte (Literaturen 
2005: 28). 

In ihrem Erstling Seltsame Materie (1999), dessen Titel auf ein 
Konzept der Physik anspielt, versammelt die Autorin düstere, brutale und 
skurrile Geschichten, oft gespickt mit einer Prise Tragikomik. Die zehn 
Geschichten des Bandes werden in lakonischem Ton von acht Mädchen 
und zwei Jungen erzählt, die entweder in einem kleinen Dorf oder in 
einer ehemaligen Grubenarbeitersiedlung an der Peripherie einer 
klaustrophobischen Stadt an der ungarischen Westgrenze wohnen. 
Österreich und die Slowakei (damals noch die Tschechoslowakei) 
befinden sich nur wenige Kilometer entfernt. Den geschichtlichen 
Rahmen bildet die letzte Phase des Kalten Krieges. Alle würden lieber 
heute als morgen der bedrückenden Enge des Dorfes entfliehen, wäre es 
nur möglich, die Grenze nach Österreich zu überqueren. Über der 
Unmöglichkeit, dieser deprimierenden Sackgasse an der Grenze zu 
entkommen, ertränken die Figuren ihre Sehnsüchte im Alkohol oder in 
der Gewalt. Die Gewalt ist stets präsent, ob handgreiflich oder latent. 
Jeder Erzähler, jede Erzählerin zeichnet ein ethnologisches Bild seines 
bzw. ihres Umfeldes. Ihre Schilderungen sind nicht die von Opfern, 
sondern von Zeugen. Sie zeigen keine Entrüstung oder Wut angesichts – 
beispielsweise – der latenten Gewalt; vielmehr wird diese als etwas 
„Normales“ in diesem Milieu angesehen. Als homodiegetische Instanz 
erzählt jeder Erzähler seine eigene Lebensgeschichte in einem Akt der 
Selbstbestätigung. Dabei wird das Verbot missachtet, mit dem die erste 
Erzählung paradigmatisch beginnt: „Erzähl ja niemandem, wie es passiert 
ist. Und erzähl auch sonst nichts von hier“ (Mora 1999: 17). Die 
Erzählungen sind jede für sich Geschichten einer poetischen Erinnerung, 
einer Kindheit in einem Grenzdorf, einer Welt von Erwachsenen geprägt 
                                                             
3 Dzajic, Harris / Pechstaedt, Volkmar von: Interview mit Terézia Mora – 
Durchscheinendes Europa. www.hainholz.de/wortlaut/mora.htm Göttinger Zeitschrift 
für neue Literatur. Interview vom 16.10.1999. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



279 

von patriarchalen Strukturen, von der katholisch-kommunistischen 
Repression, von Trostlosigkeit und Schrecken. Dieser Band zeichnet 
nicht nur Lebensausschnitte an einer physisch errichteten Grenze nach, 
sondern zeigt auch die Grenzen auf, die die Menschen durch ihre 
Engstirnigkeit ziehen oder durch den Wunsch, ihre eigene Individualität 
zu beschränken. Familien, deren Herkunft von derjenigen der anderen 
Dorfbewohner abweicht, ziehen sich aufgrund der unter der Bevölkerung 
aufkeimenden Reaktionen zurück. Sie sind Pseudoausländer in ihrem 
eigenen Land, und als solche werden sie auch von den übrigen 
Bewohnern betrachtet, und zwar einzig und allein, weil sie der 
deutschsprachigen Minderheit angehören. So entstehen intrakulturelle 
Grenzen. Bisweilen verstärkt die Topografie noch zusätzlich die 
Entfremdung vom Rest der Bevölkerung. Diese anderen Familien haben 
ihre abgesonderten Parzellen, schmale Landstreifen zwischen den Hügeln 
und dem See. Eine weitere Art von Grenze innerhalb der Familie lässt 
sich im Misstrauen beobachten, das sich in der Verschwiegenheit 
anderen Familienmitgliedern gegenüber, ja sogar in der Flucht 
manifestiert. Obschon jede Erzählung in sich geschlossen ist, werden sie 
von unsichtbaren Fäden gelenkt und zusammengehalten. Diese zehn 
Geschichten spielen im Grenzgebiet, auf ungarischer Seite. Sie erzählen 
über Einschränkungen und Ausgrenzungen, über Geschöpfe, die ihre 
Feindseligkeit gegen „die Anderen“ bald subtil, bald offen zur Schau 
stellen. Sie sind überdies ein schönes Beispiel interkultureller Literatur 
und geben Einblicke in eine Kindheit wieder, die nicht nur in einer 
anderen Zeit und an einem anderen Ort spielt, sondern auch (zum Teil) in 
einer anderen Sprache. Es sind zehn Variationen über ein gleiches Thema 
(vgl. Geier 2008: 127). 

Die Erzählungen aus dem Band Seltsame Materie zeigen eine 
Welt voller territorialer und ideologischer Grenzen, die zwar 
überschritten, aber nicht aufgelöst werden können. Wie Herta Müller 
erzählt Terézia Mora von einer Existenz in der archaischen, trostlosen 
und verlorenen Provinz; und vielleicht, wie Müller, ebenfalls mit einem 
„fremden Blick“. 4  Aus der Distanz konzentriert sich Mora auf die 
Beschreibung ihrer Figuren, ohne sie irgendeiner moralischen Wertung 
zu unterziehen. Gleich wie Herta Müller in Niederungen oder Der 
Mensch ist ein großer Fasan auf der Welt, greift Mora auf die Technik 
                                                             
4 Müller, Herta (2003): Der Fremde Blick. In: Der König verneigt sich und tötet, 
München: Hanser, 130 – 150. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



280 

der Rahmenerzählung zurück. Bei beiden Autorinnen stellen Gewalt, 
Inzest und Alkoholismus Verhaltensweisen dar, die Teil einer 
„Normalität“ sind, ob in den deutschsprachigen Gebieten des Banats oder 
im Mikrokosmos des ungarischen Grenzlandes. Dabei zeigt sich die 
Feindseligkeit gegen die Anderen allenthalben, oftmals gerade dort, wo 
sich der Mensch zu Hause wähnt. 

 
Alle Tage (2004) oder Sprachen ohne bestimmte Zwecke 
 
Moras Mehrsprachigkeit und übersetzungstechnische Erfahrung 
widerspiegeln sich in diesem Buch auf ungewohnte Weise. Der Titel ist 
laut Aussage der Autorin eine Anlehnung an ein Gedicht Ingeborg 
Bachmanns mit gleichlautender Überschrift.5 Das Werk ist ein Roman 
über die Einsamkeit und Verzweiflung eines Flüchtlings, eines 
Deserteurs; über ein Genie, dem es trotz seiner Begabung nicht gelingt, 
irgendwo anzukommen. Der Protagonist, Abel Nema (néma bedeutet 
stumm),6  ist ein Sprachgenie. Er beherrscht zehn Sprachen und führt 
zwei Leben, ein offizielles und ein heimliches; eines tagsüber und eines 
des Nachts. Gerne hätte er ein unauffälliges Dasein in einer peripheren, 
aber multiethnischen Stadt seines Heimatlandes geführt, doch ein 
Bürgerkrieg verwehrte es ihm. Nach dem Abitur verlässt Abel Nema 
seine in Grenznähe gelegene Geburtsstadt S., die in einem Land liegt, in 
dem unlängst ein Krieg ausgebrochen ist. Er gilt daher als Deserteur 
(vermutlich eines Staates des ehemaligen Jugoslawien, wenngleich die 
Beschreibungen der Stadt S. auf Sopron, die Geburtsstadt der Autorin, 
passen). Er durchquert Ungarn und macht sich auf Anregung seiner 
Mutter auf den Weg zu einer deutschen Stadt, die im Roman B. genannt 
wird. Man muss sie nicht notwendigerweise mit Berlin identifizieren; es 
kann sich um jede Stadt in Deutschland handeln, die Immigranten 
aufnimmt. (Im Roman liegt B. an der Küste.) Vor seiner Ankunft in B. 
                                                             
5 Das Gedicht von 1953 beginnt wie folgt: „Der Krieg wird nicht mehr erklärt, sondern 
fortgesetzt,/ Das Unerhörte ist alltäglich geworden/“. Bachmann, Ingeborg (1978): 
Gedichte, Hörspiele, Libretti, Übersetzungen. In: Koschel, Christine / Weidenbaum, 
Inge von / Münster, Clemens (Hrsg.): Werke in vier Bänden, Bd. 1, München/Zürich: 
Piper, 46. 
6  Das Wort ist verwandt mit dem slawischen nemec, das heute in den slawischen 
Sprachen wie auch im Ungarischen die Bezeichnung für „deutsch“ ist; und mit dem in 
früheren Epochen alle Nicht-Slawisch-Sprechenden bezeichnet wurden, also sowohl die 
Stummen als auch diejenigen, die sich anders verständigten: die „Barbaren“. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



281 

durchlebt Abel Nema ein dreitägiges Delirium, die Folge einer 
Gasexplosion, die er wundersam überlebt. Dieser Zustand bewirkt in ihm 
eine Metamorphose, als deren Folge sich in ihm eine besondere 
Begabung für Sprachen ausformt. Er erleidet zudem eine schwere 
Verletzung, die seinen Orientierungssinn beeinträchtigt und ihm 
Geschmack- und Geruchsinn raubt. All das ist für ihn völlig neu. 
Außerdem ist er Opfer häufiger Panikattacken. Mit 19 Jahren kommt er 
nach B., nichts weiter in der Hand als einen Zettel seiner Mutter, auf dem 
sie den Namen eines Landsmanns aufgeschrieben hat, der vor vielen 
Jahren ausgewandert ist: Professor Tibor. Der Professor kennt die Lage 
eines Emigranten genau: Abel Nema benötigt Papiere und muss sich die 
Landessprache aneignen. Tibor verschafft ihm ein 
Universitätsstipendium, das Nema ermöglicht, zehn Sprachen bis zur 
Perfektion zu erlernen, eine nach der anderen und ohne den geringsten 
Akzent, dafür etwas steril. Er lernt die Sprachen in einem Labor ohne 
jeden Austausch mit Muttersprachlern. Abel wird Dolmetscher und zu 
einer Fallstudie der Neurolinguistik: „Deswegen ist alles, was er sagt, so 
[...] ohne Ort, so klar, wie man es noch nie gehört hat, kein Akzent, kein 
Dialekt, nichts – er spricht wie einer, der nirgends herkommt“ (Mora 
2004: 13). Außerdem arbeitet er an einer Untersuchung über die 
Universalgrammatik. Über den Professor lernt er dessen Mitarbeiterin 
Mercedes Alegría und ihren Sohn Omar kennen. Nach vier Jahren WG 
mit einem anderen Studenten zieht Abel in die Anarchia Kingania 
benannte Mansarde der exzentrischen Kinga, der es nicht gelingt, Abels 
Herz zu erobern. Niemandem ist das gelungen, seit er das Abitur 
abschloss und seinem Freund Ilia Bor seine Liebe gestand. Er erlitt eine 
Zurückweisung. Und das ist auch der Punkt, an dem eine Geschichte der 
Einsamkeit ihren Lauf nimmt, die sich durch den gesamten Roman zieht. 
Nach dem Tod Professor Tibors, seines Protektors, begegnet Abel 
zufällig Mercedes, die sich vornimmt, ihn aus seinem ziellosen 
Lebenschaos, einer Mischung aus Eskapismus und Apathie, zu befreien. 
Mercedes (von lateinisch mercedem Verdienst, Lohn usw.) schlägt ihm 
eine Scheinehe vor, um so seinen Aufenthalt im Land zu regeln. Abel 
willigt ein, obschon er ihr gegenüber keinerlei Gefühle hegt – ganz 
anders als zu ihrem Sohn. Mit ihm widmet er sich der einzigen 
Beschäftigung, für die er ein gewisses Interesse zu haben scheint: Er 
bringt ihm Sprachen bei. Doch ist es Mercedes, die bei der zivilen 
Hochzeit in neun Sprachen spricht: „Oui, yes, da, da, da, si, si, sim, ita 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



282 

est.“ (Mora 2004: 17). Trotz der Legalisierung seines Aufenthaltsstatus 
und trotz Beherrschung der Sprache seines Gastlandes findet Abel Nema 
keine Ruhe, ganz im Gegenteil. Die Mansarde, in der er weiterhin wohnt, 
wird von Tag zu Tag verwahrloster. Den Umgang mit seinen Bekannten 
(fast ausnahmslos Exilanten) hat er vollständig aufgegeben. Und als 
Mercedes ihn in flagranti mit einem Teenager erwischt, verbietet sie ihm 
jeden Kontakt mit Omar. Als er schließlich seine Papiere verliert und in 
eine Straßenschlägerei verwickelt wird, die er nur mit Müh und Not 
überlebt, scheint seine Existenz in die absolute Katastrophe zu münden. 

Terézia Moras Geschichte wird jedoch zu keinem Zeitpunkt so 
erzählt, wie die vorhergehenden Zeilen es vermuten lassen könnten. Die 
Komposition und Reihenfolge der Erzählung sind viel komplexer und 
labyrinthischer. Auch die Erzählperspektiven sind vielschichtig. Dabei 
gibt es zahlreiche intertextuelle Bezüge, wie es die Autorin selbst 
mehrfach dargelegt hat, in Zeitschriften oder während der Tübinger 
Poetik-Dozentur vom 21. bis 26. November 2006, an der sie gemeinsam 
mit Péter Esterházy teilnahm. Ihr Text nimmt Bezug auf die ungarischen 
Schriftsteller Lajos Kassák, Attila József, György Dalos und den oben 
erwähnten Péter Esterházy sowie auf den Illusionisten Harry Houdini. 
Besonders häufig sind jedoch die Anspielungen auf das Werk Ingeborg 
Bachmanns, insbesondere den Roman Malina. Doch finden sich auch 
Verweise auf Bibelstellen, und Abel Nema selbst trägt Züge, die ihn 
einer Christusfigur annähern (Lengl 2012: 85 – 89). 

Die Welt des Protagonisten steht Kopf: Zu Beginn wie am Ende 
des Romans erscheint Abel Nema auf einem menschenleeren 
Kinderspielplatz, kopfstehend auf einem Bretterkonstrukt, die Füße mit 
Klebeband zusammengebunden. Kapitel 0, mit dem das Buch beginnt, 
trägt den bedeutungsvollen Titel „Jetzt“ (Mora 2004: 7), während das 
Schlusskapitel – ebenfalls ein Kapitel 0 – mit „Ausgang“ (Mora 2004: 
412) überschrieben ist. Die Figur wird im Laufe des Romans aus der 
Mehrfachperspektive der verschiedenen Charaktere gestaltet. 

Terézia Mora ist eine Erzählerin, die uns das Wohlbekannte fremd 
und das Fremde nah werden lässt, wenn es auch stets rätselhaft und 
wunderlich bleibt. Ihr Roman spielt in einer westdeutschen Stadt. 
Dennoch ist es ein Buch über Osteuropa, über eine andere Welt. Über 
Heimatverlust, über die Scham des Flüchtlings. Über die Scham, anders 
zu sein, und über die Ambivalenz, für anders gehalten zu werden. Über 
die Suche nach Erkenntnis und Selbstvertrauen. Es ist die Geschichte von 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



283 

Abel Nema, einem Anationalen, einer Displaced Person im Zeitalter der 
Globalisierung:7 

 
Die Sache sei simpel, sagte Abel. Der Staat, in dem er geboren worden sei und den 
er vor fast zehn Jahren verlassen habe, sei in der Zwischenzeit in drei bis fünf 
Staaten gespalten worden. Und keiner dieser drei bis fünf sei der Meinung, 
jemandem wie ihm eine Staatsbürgerschaft schuldig zu sein. Dasselbe gelte für 
seine Mutter, die nun zur Minderheit gehöre und ebenfalls keinen Pass bekomme. 
Er könne hier nicht weg, sie könne von dort nicht weg. Man telefoniere. Einen 
Vater gäbe es auch, dieser besäße sogar die Bürgerschaft eines sechsten, also 
unabhängigen Nachbarstaates, allerdings sei er vor nicht ganz zwanzig Jahren 
verschwunden und seitdem unauffindbar. Ach so, und da er selbst einer 
Einberufung nicht Folge geleistet habe, gelte er bis auf Weiteres als Deserteur. 
(Mora 2004: 269) 
 
Das Buch ist ein Bildungsroman der globalisierten Welt. Die 

Geschichte eines Verlierers: Zum einen ist da der Verlust des Vaters, der 
spurlos verschwindet; zum anderen der Verlust seiner Jugendliebe; und 
schließlich der Verlust seiner Heimat, die nach einem Bürgerkrieg in 
mehrere Teile zerfällt. Die neue Heimat des Protagonisten ist eine 
postbabylonische Welt, die durch einen Mischmasch aus Menschen und 
Sprachen gekennzeichnet ist. Die Namen der Figuren deuten auf eine 
globalisierte Welt, sind aber gleichzeitig bedeutungslos; sie sind eine 
Metapher des Transnationalen, des Phänomens der Migration und der 
Entwurzelung: Tibor, Kinga, Mercedes, Kontra, Omar, Danko, Thanos, 
etc. sind Geschöpfe, die keinem Ort zugehörig scheinen. Wenngleich 
jede Figur, mit der Abel in Berührung kommt, ganz unterschiedlich ist, 
haben sie alle etwas gemeinsam: Sie alle finden sich in einer neuen 
Heimat wieder und sind weder glücklich noch unglücklich. Das 
verbindende Element aller Emigranten ist die Erinnerung. Die 
nostalgische Erinnerung an vergangene Zeiten und an eine verlorene 
Heimat, die nicht mehr existiert. Geschichten von Verlust, Resignation 
und Ohnmacht prägen das Dasein dieser Entwurzelten. Sie sind 
Nomaden auf der Suche nach einer neuen Existenz, nicht klassische 
Nomaden, die über einen Sinn für Ort, Territorium und Rückkehr 
verfügen; ihr Nomadentum zeichnet sich durch Deterritorialisierung aus. 
Und wie Abel Nema sind sie nur im Besitz des abgelaufenen Passes eines 
nicht mehr existenten Staates. Ihre frühere Identität ist verschwunden, 
                                                             
7 Magenau, Jörg (2004): „Mensch ohne Menschheit“. In: taz, 06.10.2004. 
http://www.taz.de/1691067/ [11.04.2017]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



284 

ohne dass es ihnen gelungen wäre, sich eine neue zu beschaffen. Ihre 
Geschichte ist der unmögliche Versuch zu vergessen und zugleich ein 
Zusammentreffen von Ost und West, dessen einziges Kennzeichen die 
Verständnislosigkeit ist.  

Die Beherrschung mehrerer Sprachen wird gemeinhin als 
Bereicherung empfunden. Jede neue Sprache eröffnet einem das 
Abenteuer, in eine neue Welt einzutauchen, jede neu erlernte Vokabel 
erhöht die sprachliche Kompetenz. Doch seine Sprachenkenntnisse 
helfen Abel Nema in keiner Weise; je mehr er versteht, desto 
verworrener kommt ihm alles vor. Obwohl er zehn Sprachen gelernt hat, 
kann er mit niemandem sprechen. Vielmehr erweckt er den Eindruck, als 
spräche er gar keine Sprache, ist er doch nur auf abstrakte Weise 
polyglott. Seine Schweigsamkeit bewirkt in seinem Umfeld, dass er als 
jemand Verdächtiges angesehen wird: „Ein höflicher, stiller, 
gutaussehender Mensch. Und gleichzeitig ist nichts in Ordnung mit ihm. 
Wenn man das auch nicht näher benennen kann. Etwas ist verdächtig. 
Die Art, wie er höflich, still und gutaussehend ist“ (Mora 2004: 13). Abel 
beherrscht mehrere Sprachen in Perfektion und verfügt theoretisch auch 
über die Fähigkeit, sich ihrer zur Kommunikation zu bedienen. Doch 
neben dieser außergewöhnlichen Sprachbegabung besitzt er einen 
undurchschaubaren Charakter, fast gar autistisch. Er leidet an einer 
neurophysiologischen Störung, ist sich selbst entfremdet, und in der 
Komplexität seiner hermetischen Persönlichkeit finden sich Traumata, 
Erinnerungen, Hoffnungen und Wünsche, die er mit niemandem zu teilen 
gewillt ist. Er bewegt sich in einem Raum, in dem außer ihm und 
vielleicht seinem Stiefsohn Omar niemand sonst existiert. Für Abel ist 
die Sprache kein Mittel, um Gefühle auszudrücken; sie ist auch nicht 
Trägerin einer Identität, eines Zugehörigkeitsgefühls zu einer 
Gemeinschaft oder einer gemeinsamen Geschichte. Man könnte dem 
Protagonisten auch die Diagnose bescheinigen, unter Entpersönlichung 
zu leiden; doch das wäre nicht bloß die medizinische Diagnose einer 
individuellen Psychopathie, sondern zugleich eine Schlüsselerscheinung 
der Migration. Abels Entfremdung seiner selbst ist Teil einer 
Entfremdung in der Welt, die er als Exponent einer 
zusammengebrochenen Gesellschaftsordnung in sich trägt. Abel macht 
keinen Gebrauch von der Sprache, er kommt mit wenigen Wörtern aus. 
Seine kommunikative Kompetenz ist auf ein Minimum reduziert, und er 
führt eine Art Doppelleben. Seine innere Spaltung hindert ihn daran, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



285 

Verbindung mit seiner Umwelt aufzunehmen. Lediglich unter 
Drogeneinfluss ist er fähig, seine intimsten Gefühle auszudrücken: seine 
nicht erwiderte Jugendliebe, die Scham über seine Herkunft usw. Der 
Drogenkonsum bewirkt in ihm eine Art Katharsis, erlangt er doch seine 
Sinne wieder: Tastsinn, Geruchsinn; und wenn er spricht, lässt sich sogar 
ein gewisser Akzent wahrnehmen. Abels Umstände sind paradox. Bei 
seiner Ankunft in der Stadt B. eröffnet sich ihm ein Leben, von dem viele 
Flüchtlinge und Einwanderer nur träumen können. Sein Gastland 
ermöglicht ihm alles, was es für ein glückliches Dasein braucht. Die 
Frauen verehren ihn heimlich, die Männer beneiden ihn. Wo er auch 
hinkommt, findet er Unterstützung. Dessen ungeachtet funktioniert sein 
Leben nur äußerlich, ist bloßer Schein. Seine Lage ändert sich erst, als er 
von einer Jugendbande angegriffen und verprügelt wird; damit nimmt 
Abel Nemas Vagabundenleben ein Ende. Er erleidet Aphasie und 
Amnesie. Er verliert seine Sprachkenntnisse. Seine Scheinfamilie ist bei 
ihm. „Das ist gut“ (Mora 2004: 427) ist alles, was er unter großer 
Anstrengung hervorbringen kann.8 

Alle Tage ist ein mehrsprachiger Roman über ein Europa, das mit 
Menschen bevölkert ist, die ihre Identität verloren haben. Die Sprache ist 
nicht nur bei Abel Nema ein wiederkehrendes Element; tatsächlich hat 
die Mehrzahl der Romanfiguren auf die eine oder andere Art einen sehr 
direkten Bezug zur Sprache: der Rhetorikprofessor, der Verleger, die 
Korrektorin, der Schriftsteller, der Dolmetscher. Es ist daher kaum 
verwunderlich, dass auch für sie das Verhältnis zur Sprache zum Problem 
werden kann. 

 
Manchmal frage ich mich wirklich, sagte MM bitter, ob überhaupt ein einziger 
Gedanke aufrecht zu erhalten ist. 
Seine Hand lag auf der Tischplatte, und die Finger zitterten so stark, dass es sich 
auf den Eistee übertrug, der in einem Glaskrug daneben stand. Das Echo eines 
fernen Bebens. 
Ich bin mir sicher, sagte Mercedes sanft, es ist nur ein sprachliches Problem. 
Natürlich, sagte MM. Es ist immer nur ein sprachliches Problem. 
Mercedes bemerkte erschrocken, dass sich das Zittern über seinen ganzen Körper 
ausgebreitet hatte, als wäre er von Strom geschüttelt. (Mora 2004: 276 – 277) 

                                                             
8 Lea Müller-Dannhausen bringt eine kontroverse Auslegung des Werkes vor, indem sie 
folgende Theorie formuliert: Erst mit dem Vergessen ihrer Herkunft und Sprache kann 
es den Immigranten gelingen, sich des Gefühls der Entfremdung und 
Orientierungslosigkeit, unter dem sie leiden, zu entledigen (Müller-Dannhausen 2006: 
200). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



286 

Der Roman ist ein sprachliches Gefüge, das sich mit der 
Unmöglichkeit auseinandersetzt, das Eigene in einer fremden Sprache 
auszudrücken, derer man nur unzureichend mächtig ist. 

 
Lange, fundiert und hymnisch werde ich über die Sprache sprechen, welche die 
Ordnung der Welt ist, musikalisch, mathematisch, kosmisch, ethisch, sozial, die 
grandioseste Täuschung, dies ist mein Fach. (Mora 2004: 400) 

 
Ähnlich wie in einigen Werken Herta Müllers das Rumänische im 

Hintergrund mitschwingt, überträgt Terézia Mora ungarische 
Redewendungen ins Deutsche und spickt den Text mit misstönenden 
ungarischen Ausdrücken. Und nicht selten zündet sie ein wahres 
idiomatisches Feuerwerk, worüber nicht nur der monoglotte Leser in 
Verwirrung gerät. Ebenfalls wie Herta Müller bewegt sich Mora hier am 
Rande des Irrealen. Ihr ist es gelungen, mit der Figur Abel Nemas den 
Prototypen des globalisierten Immigranten zu schaffen. Mora präsentiert 
die Geschichte eines Identitätsverlusts als einen Prozess, der nicht so sehr 
von außen, sondern vielmehr über Nema selbst gesteuert wird. 
 
Ein transnationaler Georg-Büchner-Preis 
 
In ihren Texten entwirft Terézia Mora eine Art gesellschaftlicher 
Topografie unserer Zeit. Nach ihrem ersten Buch Seltsame Materie löste 
sie sich von der ländlichen, einengenden Welt an der ungarisch-
österreichisch-slowakischen Grenze. Mit Anbruch des neuen 
Jahrhunderts befasst sie sich mit der Krise des aktuellen Europa, nicht 
aber mit der Krise des Euros. Ihr Augenmerk richtet sich dabei auf die 
gemeinsamen Werte dieses Kontinents, insbesondere auch darauf, wie 
sich hier noch immer der Hass entfalten kann, der im Wesentlichen 
nationalistischen Ängsten entspringt. Mit jedem ihrer Werke illustriert sie 
die „übermoderne“ Mobilität aufs Neue, jene Mobilität, die sich in der 
Bevölkerungsverschiebung (Migration, Berufsmobilität), der allgemeinen 
Dauerkommunikation und der Informationsschwemme niederschlägt 
(Augé 2007: 15 – 16). Bei der Konstellation der in ihrem Werk 
behandelten Konflikte steht das Anderssein im Fokus des Interesses. 
Anhand von individuellen Lebensläufen und Erfahrungen, die geprägt 
sind vom Trauma des Exils oder vom Gefühl, am eigenen Geburtsort 
fremd zu sein, wirft Mora Licht auf eine Problematik großer Aktualität in 
der heutigen Gesellschaft. In ihrem Werk stellt sie Betrachtungen über 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



287 

die auf Wechselseitigkeit beruhende Thematik des Andersseins und der 
Identität an – in einem globalisierten Europa, das von ziellos 
schweifenden Flüchtlingen und anderen verkrachten Existenzen 
durchmischt wird. In diesem Sinne folgt sie dem literarischen Trend der 
letzten Jahre und schenkt dem Prozess der Identitätsbildung in einer 
globalisierten Welt, in der laut Aussage der Autorin Konzepte wie 
„deutsche Literatur“ ihre Gültigkeit eingebüßt haben, besondere 
Beachtung. Sie verficht weiter gefasste Klassifizierungen wie 
„europäische Literatur“. 

Das Werk Terézia Moras ist ein gutes Beispiel neuer Literatur in 
einer Welt, die durch das komplexe Nebeneinander von Menschen und 
Kulturemen gekennzeichnet ist. Die sogenannte transnationale Literatur 
beschreibt ebendiese unablässige Verschiebung, ob sie nun Vertreibung, 
Migration oder Mobilität geschuldet ist. Man sollte sich jedoch davor 
hüten, den Transnational Turn in Literary Studies mittels 
Identitätskategorien oder ethnischen Fragen zu beleuchten. Wir leben in 
einer Zeit, die vom homo migrans beherrscht wird. Kosmopolitismus und 
Globalisierung des eigenen Lebens ist eine Grundzutat der 
zeitgenössischen Literatur. 

In einer Zeit heftiger Debatten in Europa über den Umgang mit 
der unaufhaltsamen Flüchtlingswelle und mit der Rückkehr gewisser 
identitärer Bedrohungen ist die Verleihung des Büchner-Preises an 
Terézia Mora durchaus auch als politische Anerkennung zu werten. In 
ihrem Werk setzt sie sich unablässig mit dem Problem des Fremden 
auseinander, mit der Isolierung des menschlichen Wesens in einer 
globalisierten Welt, in der die ökonomischen Imperative und die 
ungezügelte Herrschaft des Digitalen für den Rückzug eines Darius Kopp 
verantwortlich sind, des Antihelden aus Der einzige Mann auf dem 
Kontinent (2009) und Das Ungeheuer (2013). 9  Rimbauds bekannter 
Satz „Je est un autre“ kehrt bei Mora als Definition der gesellschaftlichen 
Krisen der gegenwärtigen Welt wieder. 
 

                                                             
9 Die Protagonisten dieser ersten beiden Werke einer Trilogie, deren dritter Teil noch 
nicht erschienen ist, fallen ebenfalls in die Kategorie des homo migrans. Darius Kopp 
kam aus der ehemaligen DDR und war der Sohn eines Polen, von dem er und seine 
Mutter verlassen wurden. Flora, während zehn Jahren Darius‘ Frau, stammte aus dem 
kommunistischen Ungarn, wo sie in einem Kinderheim aufgewachsen war. Beide 
begegnen sich in Berlin anfangs des 21. Jahrhunderts. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



288 

Literatur 
 
Augé, Marc (2007): Por una antropología de la modernidad, Barcelona: 

Gedisa. 
Geier, Andrea (2008): Poetiken der Identität und Alterität. Zur Prosa von 

Terézia Mora und Thomas Meinecke. In: Evi Zemanek / Susanne 
Krones (Hrsg.): Literatur der Jahrtausendwende. Themen, 
Schreibverfahren und Buchmarkt um 2000, Bielefeld: transcript,  
123 – 137. 

Gellai, Szilvia (2013): »Helles Nichts auf hellem Grund. Ein Netz-Held an 
Nicht-Orten in Terézia Moras Der einzige Mann auf dem Kontinent. 
In: Miriam Kanne (Hrsg.): Provisorische und Transiträume. 
Raumerfahrung „Nicht-Ort“, Münster: LIT, 231 – 258. 

Kadric, Mira (2008): „Die verlorene Welt des Abel Nema. Terézia Moras 
Alle Tage“. In: Klaus Kaindl/Ingrid Kurz (Hrsg.): Helfer, Verräter, 
Gaukler? Das Rollenbild von Translatorinnen im Spiegel der 
Literatur. die hören. Zeitschritt für Literatur, Kunst und Kritik, 
257/2015, 140 – 154. 

Lengl, Szilvia (2012): Interkulturelle Frauenfiguren im 
deutschsprachigen Roman der Gegenwart, Dresden: Thelem, 55 – 
129. 

LITERATUREN-Gespräch «Ich bin ein Teil der deutschen Literatur, so 
deutsch wie Kafka» Ist Fremd-Sein ein Problem, ein Thema oder ein 
Markt-Vorteil? Mit Terézia Mora, Imran Ayata, Wladimir Kaminer 
und Navid Kermani. In: Literaturen, 4/2005, 26 – 31. 

Mora, Terézia (1999): Seltsame Materie, Hamburg: Rowohlt. 
Mora, Terézia (2004): Alle Tage, Berlin: Luchterhand.  
Mora, Terézia (2009): Der einzige Mann auf dem Kontinent, Berlin: 

Luchterhand. 
Mora, Terézia (2013): Das Ungeheuer, Berlin: Luchterhand. 
Müller-Dannhausen, Lea (2006): „...scheiß neue Lust am Erzählen!“ 

Untersuchungen zum Erzählen in Terézia Moras Alle Tage und Antje 
Rävic Strubels Tupolew 134. In: Ilse Nagelschmidt/Lea Müller-
Dannhausen/  Sandy Feldbacher (Hrsg.): Zwischen Inszenierung 
und Botschaft. Zur Literatur deutschsprachiger Autorinnen ab 
Ende des 20. Jahrhunderts, Berlin: Frank &Timme, 197 – 214. 

Rettig, Christine (2010): Intensität und Drastik als literarische 
Strategien am Beispiel von Terézia Moras Roman „Alle Tage“, 
Saarbrücken: VDM Verlag Dr. Müller. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag



289 

Siblewski, Klaus (2006): Terézia Moras Winterreise. Über den Roman Alle 
Tage und die Poetik der Fremde. In: Heinz Ludwig Arnold (Hrsg.): 
Literatur und Migration, München: editiontext+kritik, 211 – 221. 

Weidermann, Volker (2004): „Aus einer anderen Welt. Im Vergleich zu 
ihr sind alle anderen gleich: Die ungarisch-deutsche Schriftstellerin 
Terézia Mora hat ihren ersten Roman geschrieben“. In: Frankfurter 
Allgemeine Sonntagszeitung,  32 (08.08.2004), 27.  

Weidermann, Volker (2016): Dichter treffen. Begegnungen mit 
Autoren, Köln: Kiepenheuer&Witsch, 55 – 61. 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:24:29 UTC)
BDD-A29220 © 2018 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

