Iris Buchmann
Karlsruhe

Michel Foucault und die Literatur — ein Einblick

Abstract: The position of Foucault on literature is the main point of the article. How do
the texts of Foucault relate to literature and with what method can these be analyzed?
Can the discourse analysis or the linguistics, or even the conversation analysis help.
How are the texts of Foucault condensed into disciplinary topoi? The texts of Foucault
can also be questioned about their control of their own reception. It is now such a
disciplinary topos, Foucault's texts would put the author's function into perspective.
Through the analysis of a literary text Foucault is here to receive.

Keywords: discourse, analysis, reception, literary studies.

Am Anfang dieser Arbeit stand das Erstaunen. Erstaunen iiber eine Reihe
von Differenzen, die ohne eingehende Analyse nicht zu erkldren sind.
Diese Differenzen tun sich durch Gegeniiberstellung von
literaturwissenschaftlichen Darstellungen der Diskursanalyse,
literaturwissenschaftlichen diskursanalytischen Interpretationen und den
Texten Foucaults selbst auf. Diese Differenzen an einem ausgewéhlten
Text aufzuzeigen, wird eine der Aufgaben dieses Artikels sein. Eine
weitere Differenz besteht zwischen dem FEindruck, der durch
literaturwissenschaftliche Einfiihrungsbiicher erweckt wird, dass die
Diskursanalyse eine inzwischen fest etablierte und oft genutzte Methode
der Literaturwissenschaft sei, und der relativ marginalen Rolle, die
diskursanalytische Interpretationen im literaturwissenschaftlichen Alltag
tatsdchlich spielen. Natiirlich sind dies keine foucaultspezifischen
Probleme, sie treten auch im Zusammenhang anderer auBerdisziplindrer
Texte auf. Es entsteht weiter das Problem, wie literaturwissenschaftliche
Texte in Beziehung zu Foucaults Texten stehen. Erstens beziehen sich
nicht alle Texte, die sich einer der Methoden der Diskursanalyse
bedienen, ausschlieBlich auf Foucault bzw. seine Texte. Es gibt in der
Literaturwissenschaft auch Einfliisse aus dem Strukturalismus, z. B. die
lacanschen Form der Psychoanalyse, aus der Frankfurter Schule, speziell
durch Habermas und Apel, aus der Sprechakttheorie, aus der
amerikanischen Pragmatik und aus der Linguistik, z. B. aus der
Konversationsanalyse.

51

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Zweitens bedienen sich nicht alle Texte, die sich auf Foucault
oder seine Texte beziehen, auch der diskursanalytischen Methode;
einerseits konnen Texte, die sich auf die Texte Foucaults beziehen, die
Diskursanalyse als ,,Methode* anwenden, oder sie belassen es bei einer
bloBen Bezugnahme auf Foucaults Texte, ohne gleich deren ,,Methoden*
anzuwenden oder sie wenden die Methoden in einer durch sie
vorgenommenen Transformation an, sei dieser Vorgang reflektiert oder
nicht. Andererseits gibt es ganze Teildisziplinen, die sich zwar in der
Bezugnahme und vor allem den Untersuchungsgegenstinden an
Foucaults Texten orientieren, so beispielsweise die Cultural Studies, die
Queer Theory, die Colonial Studies oder Governmentality Studies, die
aber keineswegs gleichzeitig die vollstindige Methode der
Diskursanalyse oder deren Problemstellungen mitiibernehmen.

Das stellt unsere Arbeit vor das Problem, sich entweder auf Texte
zu beschrianken, die sich explizit auf Foucault bzw. seine Texte beziehen
und damit subtile und folgenreiche Weisen der Rezeption zu
vernachlissigen oder Texte in die Analyse einzubeziehen, die sich
unserer Meinung nach implizit auf Foucault beziehen, womit wir aber
Gefahr laufen wiirden, diese Bezugnahme nicht belegen zu konnen, bzw.
auf eine interpretative Konstruktion zuriickgreifen zu miissen. Um diese
Gefahr zu vermeiden und ein Ausufern der Arbeit in absurde Ausmalle
zu verhindern, haben wir uns fiir die erstere Moglichkeit entschieden. Da
die Texte Foucaults in erster Linie kein Instrument zur Analyse
literarischer Texte, sondern vielmehr von Wissensformen in
Gesellschaften darstellen, 1dge eigentlich eine Rezeption dieser Art nahe,
dass sich eine literaturwissenschaftliche diskursanalytische Untersuchung
zuerst der Frage nach der Wissensformation der eigenen jeweiligen
Disziplin und eventuell deren Bezug zur Macht widmen miisste, bevor
sie sich diskursanalytisch mit literarischen Texten auseinandersetzt.

Zunidchst interessiert uns an dieser Stelle das Unausgesprochene in
der in den letzten Jahren wiederaufgelebten Diskussion um den
Gegenstand der Literaturwissenschaft. Am ausfiihrlichsten wurde diese
Diskussion wohl im Schillerjahrbuch zwischen den Jahren 1997 und
2000 gefiihrt; wie ein einziger Diskussionsteilnehmer bemerkte, gab es
nur eine einzige Ubereinstimmung in den verdffentlichten Beitriigen:

Das Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 1998 veroffentlichte aus einer
insgesamt grofleren Zahl von Einsendungen [...] sieben Antworten auf die Frage

52

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



»Kommt der Literaturwissenschaft ihr Gegenstand abhanden?. Darin wird
Verschiedenstes genannt, teils sich Ergédnzendes, teils sehr Disparates. Alle
Antworten sind sich jedoch in einem einig und darin vergleichbar: auf die Frage
nach dem abhanden kommenden Gegenstand der Literaturwissenschaft
reagieren sie mit der Angabe von ,,Gegenstdnden®; genannt werden sowohl neue
Inhalte oder aktuelle methodische Ansitze als auch wissenschaftsgeschichtlich
bekannte Konzepte. Zusammengenommen entwerfen die Antworten so etwas
wie eine Revue rezenter Themen und Forschungskonzepte aus dem Umkreis
einer sich etablierenden ,,Kultur- und Medienwissenschaft™. (Eckehard 1999:
460)

Die Literaturwissenschaft definiert sich in vielen ihrer
Selbstbeschreibungen immer noch in Beziehung zu einer beschriankten
Menge von Texten, denen das Merkmal der Literarizitidt zugesprochen
wird. Worin diese bestehen soll, wird in diesen Beitrdgen meistens nicht
erortert. Was die selbstreflexive Diskussion zeigt, ist, dass in der
Literaturwissenschaft inzwischen eine Differenzierung zwischen Ziel und
Gegenstand stattgefunden hat. Dazu beigetragen hat wohl auch die
Wissenschaftsgeschichtsschreibung, die zeigt, dass, entgegen des bis vor
kurzem herrschenden Selbstverstindnisses, die Aufweisung der
Individualitdt des interpretierten Einzeltextes sei das Ziel, die tatsdchliche
interpretatorische Praxis oft vollig andere Wege ging:

Die Disziplin [Germanistik] war immer schon mehr durch ihre sich wandelnde
Funktion und die ihr dienenden Methoden als durch einen ein flir allemal
festgelegten Gegenstand definiert. Ob sie nun nationalpiddagogisch,
geistesgeschichtlich, volkisch, formalistisch, marxistisch oder
medienpadagogisch inspiriert war, fast immer hat sich die Germanistik ihren
Interessen entsprechend die Gegenstdnde so ausgewahlt und so zurechtgelegt,
dal damit eine auBerliterarische Mission erfiillt werden konnte. [...] Die
Wissenschaftsgeschichte der Germanistik kann als eine Funktionsgeschichte
ihrer mit externen Auftragen iiberfrachteten Paradigmen gelesen werden und
deshalb, wissenschaftspolitisch, immer auch als Leidensgeschichte ihrer
Verdréangungsopfer, [...]. (Seeba 1998: 497)

Gehen wir nur kurz auf die Vorstellung der Individualitit eines
Einzeltextes als Ziel der Literaturwissenschaft ein. Dies war keineswegs
immer Konsens in der Disziplin, wie das oft suggeriert wurde und noch
wird. In der Germanistik war dies nach der Griindung ohnehin nicht der
Fall, da sie als dezidiert kulturwissenschaftliches Fach verstanden wurde,
in dem Literatur ein Gegenstand unter mehreren war. Aullerdem ist der
Aufbau der germanistischen Disziplin in den meisten Seminaren

53

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



auBerhalb des deutschsprachigen Raumes ein notwendig auch kultur- und
sprachwissenschaftlicher. Man konnte daher vermuten, die Praxis der
Philologie hitte am ehesten der Ausrichtung auf den (Einzel-)Text
entsprochen. Aber sowohl in der normativ-historischen Konzeption der
Philologie durch August Boeckh

Nun ist aber das Erkennen eines Volkes, wie gesagt, nicht blof3 in seiner Sprache
und Literatur niedergelegt, sondern seine ganze nicht physische, sondern
sittliche und geistige Tétigkeit ist ein Ausdruck eines bestimmten Erkennens; es
ist in allem eine Vorstellung oder Idee ausgeprigt. Dafl die Kunst Ideen
ausdriicke, zwar nicht begriffsmafig, aber versenkt in eine sinnliche
Anschauung, ist klar. Es ist also auch hier eine Erkenntnis und ein vom Geist
des Kiinstlers Erkanntes vorhanden, welches in der philologisch-historischen
Betrachtung, der Kunsterklarung und Kunstgeschichte, wiedererkannt wird.
Dasselbe gilt vom Staats- und Familienleben; auch in der Anordnung dieser
beiden Seiten des praktischen Lebens ist iiberall ein inneres Wesen, eine
Vorstellung, also Erkenntnis jedes Volkes entwickelt [...] Am klarsten bewuf3t
sind natiirlich alle Ideen in der Wissenschaft und der Sprache ausgeprégt.
Sonach bildet das ganze geistige Leben und Handeln das Gebiet des Erkannten,
und die Philologie hat also bei jedem Volke seine gesamte geistige
Entwickelung, die Geschichte seiner Cultur nach allen ihren Richtungen
darzustellen. [...] (Landfester 2000: 343)

als auch im historischen Konzept der Philologie von Ulrich von
Wilamowitz-Moellendorff, war dies nicht der Fall. Fiindig wird man
dagegen bei einem der Hauptvertreter der phidnomenologischen
Literaturinterpretation. Wir wollen Emil Staiger keineswegs unterstellen,
er lasse nur den zu interpretierenden Einzeltext als Gegenstand der
Analyse zu, wie das oft geschieht; allerdings ist der Einzeltext in seiner
Individualitit tatsdchlich absolutes Ziel seiner Interpretation:

Biographische und philologische Priifung zeigt mir nur, ob ich zeitlich und
rdumlich auf der richtigen Féhrte bin. Die Individualitit des Kunstwerks habe
ich damit noch nicht ins Auge gefaBit. Denn niemand ist wohl so toricht zu
gauben, es sei aus feinsten einzelnen Uberlieferungen zusammengemischt und
konne abgeleitet werden aus der Welt, die es bedingt. Ich habe nachzuweisen,
dafl und wie es in sich selber stimmt. Der Gegenstand meiner Interpretation ist
sein unverwechselbar eigener Stil. (Staiger 2000: 15)

Zuriick zum Gegenstand der Literaturwissenschaft. Dadurch, dass
er nicht (mehr) das alleinige Ziel darstellt, hat der Gegenstand der
Literaturwissenschaft nichts an Bedeutung verloren; im Gegenteil sehen

54

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



in ihm viele Diskussionsteilnehmerlnnen den letzten die
auseinanderfallende Disziplin noch verbindenden Grund. Umso grofB3er
ist die Verunsicherung durch die in den letzten Jahren, nicht zuletzt durch
den Poststrukturalismus, forcierte Ausweitung des Textbegriffs:

Auf den ersten Blick droht sie [die poststrukturalistisch informierte Kombination
von Textualitdt und Kulturalitidt] offenbar eher, Differenzen, etwa die zwischen
literarischen und anderen, ja iiberhaupt zwischen wirklichen und blof
metaphorisch so genannten Texten, zu verwischen — [...]. Oder worin soll der
Fortschritt bestehen, wenn auf einmal neben den bekannten literarischen und
nicht-literarischen buchstéblichen nun auch Bilder, Filme, javanesische
Hahnenkémpfe, historische Ereignisse, Rituale, Supermérkte und Bananen als
Texte bezeichnet werden? (BaBler 1995: 472)

Wir denken, es gibt mehrere Moglichkeiten, diesen Vorgang zu
beschreiben: eine Argumentationsweise besteht im Hinweis darauf, der
Begriff ,,Text* werde auf Gegenstinde ausgeweitet, die ihm nicht
zuzuordnen seien und gerate dadurch in Gefahr, derart unterdeterminiert
zu werden, dass er unbrauchbar wird und mit ihm die gesamte
Literaturwissenschaft. Wir glauben, dass dieser Haltung ein nicht
ausreichend differenzierter Textbegriff zu Grunde liegt. Der Begriff
,» Text™ beinhaltet ndmlich auch eine semiologische Vorstellung:

Der Begriff ,, Text” setzt stets signifikative Zeichen voraus; [...] (Klawitter
2003: 15)

Der literaturwissenschaftliche Begriff , Text“ impliziert also
Zeichenhaftigkeit; das bedeutet, wenn der Begriff ,Text® auf
Nichtsprachliches angewandt wird, kann sinnigerweise nicht dessen
Referenz auf Sprachliches gemeint sein, sondern etwas anderes, das
dieser Begriff impliziert. Wir glauben deshalb, dass damit das
semiologische Modell der Représentation gemeint ist und sich die sich
auf dieses Modell berufende hermeneutische Interpretation nicht mehr
nur auf als literarisch betrachtete Texte oder Texte {iberhaupt beschréinkt,
sondern sich inzwischen auf alle kulturellen Erscheinungen erstrecken
kann. Bezieht sich diese allgemeine Interpretierbarkeit zwar nur insofern
auf den Poststrukturalismus, als sich dieser bislang unberiicksichtigten
Gegenstdnden  zuwandte,  vermischt sie  allerdings  dessen
Analysegegenstinde mit hermeneutischen Methoden der
Literaturwissenschaft unter Beibehaltung einer streng positivistischen

55

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Aura. Nun ist diese Ausweitung von Interpretierbarkeit erst von
literarischen Texten auf alle Texte und schlieflich auf alle kulturellen
Gegenstinde  unseres  Wissens in literaturwissenschaftlichen
Selbstdarstellungen bislang kaum als solche ausgesprochen worden;
damit sich dadurch unsere These nicht dem Vorwurf allzu waghalsiger
Spekulation aussetzt, mochten wir deshalb an dieser Stelle auf die
Theorie der Asthetik zuriickgreifen. Arthur C. Danto sieht die
Asthetizitit eines Gegenstandes nicht in einer diesem Gegenstand
inhdrenten Eigenschaft, sondern in einer FEigenschaft, die ihm
zugeschrieben wird, ndmlich in dessen Interpretierbarkeit:

A chapter back I cited the slogan in the philosophy of science, which holds that
there is no observation without interpretation and that the observation terms of
science are, in consequence, theory-laden to such a degree that to seek after a
neutral description in favour of some account of science as ideally unprejudiced
is exactly to forswear the possibility of doing science at all. My analysis of the
works of J and K — not to mention the Elder Breugel — suggests that something
of the same order is true in art. To seek a neutral description is to see the work as
a thing and hence not as an artwork: it is analytical to the concept of an artwork
that there has to be an interpretation. (Danto 1981: 124)

Nun stellt sich weiterfiihrend die Frage, warum gerade diesen
Gegenstinden Interpretierbarkeit zugeschrieben wird, denen sie
tatsdchlich zugeschrieben wird. Man muss aufpassen, an dieser Stelle
nicht in eine Tautologie zu geraten, wie dies George Dickie (1969) in der
Weiterfiihrung des dantoschen Ansatzes unterlduft. Wir behalten diesen
Einwand im Auge und werden weiter unten, noch in diesem Kapitel,
darauf eingehen. Diese Ausweitung der Interpretierbarkeit erkldrt auch
die Auffassung vieler Diskussionsteilnehmerlnnen, sofern sie der
Kulturwissenschaft eine die Geisteswissenschaft ablosende Rolle
zugedenken, ndmlich, dass die Literaturwissenschaft und die Linguistik
in der neuen zu schaffenden ,,Metawissenschaft® Kulturwissenschaft eine
leitende Funktion innehaben sollten:

Fiir die Aufgabe, den (man sehe mir die Schlagworte nach) multikulturellen und
multimedialen Kommunikations- und Sinnbildungsformen der Moderne
wissenschaftlich  gerecht zu  werden, konnten  Linguistik  und
Literaturwissenschaft unter den beschriecbenen Voraussetzungen zu
,Leitwissenschaften® werden. (Schonert 1998: 492)

56

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Das ist nicht iberraschend, wenn die Kulturwissenschaft darin
bestehen soll, kulturelle Gegenstinde zu interpretieren. Die Linguistik
liefert dafiir die Grundlage durch eine Theorie der Semiologie und die
Literaturwissenschaft, die diejenige Wissenschaft ist, die es in der
interpretierenden Anwendung am Weitesten gebracht hat und am
konsequentesten umgesetzt hat; Roland Barthes (1974: 65) formuliert
polemisch: ,,La premiére contrainte est de considérer que dans I’ceuvre
tout est signifiant: [...]*. Dass diese Einstellung nicht lediglich eine
polemische Konstruktion ist, zeigt der folgende Ausschnitt aus der
vorliegenden Gegenstandsdebatte:

Ahnlich der Lesbarkeit der Natur (Hans Blumenberg) oder des Leibes (Levy-
Strauss, Elaine Scarry) muf3 die ,Lesbarkeit“der Literatur gelernt und geiibt
werden. So versteht sich der Literaturwissenschaftler als ,Lesbar-Macher®.
Nietzsche hat uns gelehrt, selbst die FErde als Text zu lesen, und
Naturwissenschaftler haben seit eh und je Naturphidnomene gedeutet. Die
Lesbarkeit von aufBlersprachlichen Texten — wie beispielsweise von
geographischen Lagerungen oder von genetischen Codierungen — macht die
Literaturwissenschaftler aufmerksam auf den Kontextualisierungsbedarf
jeglicher Textart. Ein Text setzt sich aus verschiedenen ,Lebenswelten®
zusammen, ja ein Text ist stets ein ,,Ensemble von Texten* korperlicher, sozialer
und materieller Art (Clifford Geertz). So verbinden sich korperliches Verhalten,
soziales Handeln und materielle Produktionen, die lesbar werden, wenn man den
richtigen Schliissel findet. (Barthes 1966: 65)

Wir gehen von dieser ,,Interpretierbarkeit der Welt* aus weiter und
fragen, was denn diese Annahme der Interpretierbarkeit impliziert. Da sie
natilirlich den Anspruch erhebt, notwendig zu sein, da sie sonst
tiberfliissig wére, bedeutet dies, dass man nicht mehr nur von der
»Erkldrungsbediirftigkeit™ antiker Literatur, dann von der Literatur bis
Goethe und bis zur zeitgendssischen Literatur ausgeht, sondern dass man
sogar eine Erkldrungsbediirftigkeit jeglicher kultureller Erscheinungen
postuliert:

Die strengere Praxis [der Hermeneutik] geht davon aus, dafl sich das
Missverstehen von selbst ergibt und das Verstehen auf jedem Punkt muf3 gewollt
und gesucht werden. (Schleiermacher 1977: 92)

Und hier kénnen wir auch einem moglichen Einwand unserer
These begegnen, der darin besteht, dass darauf verwiesen wird, dass es
schon lange eine Kultursemiotik gebe. Die neue semiotische Sicht der

57

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Humanwissenschaften auf die Kultur unterscheidet sich allerdings
unserer Meinung nach fundamental von der der herkodmmlichen
Kultursemiotik. Wir sehen den Hauptunterschied darin, dass sich die
Kultursemiotik auf offensichtlich zeichenhafte kulturelle Phidnomene,
wie etwa Verkehrsschilder u. 4. beschrinkte. Sie folgte darin einem bei
Schleiermacher expliziten Allgemeinplatz, der Alltdgliches von der
Interpretierbarkeit ausnimmt:

[la

Nicht alles Reden ist gleich sehr Gegenstand der Auslegekunst. Einige Reden
haben fiir dieselbe einen Nullwert, andere einen absoluten; das meiste liegt
zwischen diesen beiden Punkten. Einen Nullwert hat, was weder Interesse hat
als Tat noch Bedeutung fiir die Sprache. [...] Wettergespriche. [...] Das
Minimum ist die gemeine Rede im Geschiftlichen und in dem gewdhnlichen
Gespriach im gemeinen Leben. (Schleiermacher 1977)

Die These der ,Ordnung der Dinge”, die ja die ist, dass die
vorstrukturalistischen Humanwissenschaften im Allgemeinen (Foucault 1966)
und die ,,Philologie, wie die Texte Foucaults die im deutschsprachigen Raum
,Literaturwissenschaft genannten Untersuchungen bezeichnen, im Besonderen
(Foucault 1966) der Reprisentation verhaftet sind, kritisiert dies. Trotzdem sind
die Analysen Foucaults, die héaufig auf Alltdgliches und bis dahin
Vernachléssigtes zuriickgreifen an dieser Entwicklung nicht ganz unbeteiligt.
Nur die Richtung der Entwicklung diirfte ihnen nicht gemif sein. Denn nun
wird alles den Menschen in irgendeiner Art und Weise betreffende
interpretierbar:

Schlieflich erscheint an der Projektionsoberfliche der Sprache das Verhalten
des Menschen als etwas, das etwas bedeutet. Seine geringsten Gesten haben bis
hinein in ihre unfreiwilligen Mechanismen und bis hin zu ihrem Misslingen eine
Bedeutung. Alles, was er um sich herum deponiert, macht daraus Objekte,
Brauche, Gewohnheiten, Reden; die ganzen Spuren, die er hinter sich 14ft,
konstituieren ein kohérentes Ganzes und ein Zeichensystem. (Greber 2000: 339)

Den im obigen Zitat verwendeten derridaschen Begriff der ,,Spur”
trace] aufgreifend, konnte man von einer Umkehrung

poststrukturalistischer Theorien durch Teile der gegenwirtigen Praxis der
Humanwissenschaften sprechen: wéhrend Derrida den Begriff der Spur
seinerseits umkehrt:

Die Schrift dient nicht zur Entschliisselung oder Verschliisselung von Zeichen.
Sie ist in der Weise autonom, dass sie sich im Sinn des graphein: ritzen,
zeichnen, kurz, als ,,Spurenzeichnung® unabléssig selbst fortpflanzt. Aufgrund
dieser Vorannahme sieht sich der Autor [Jacques Derrida] berechtigt, ,.die

58

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



allgemeine graphematische Struktur einer jeden ,Kommunikation’ zu
behaupten® [...]. (Schleiermacher 1977: 82)

transformieren Teile der Literaturwissenschaft diese Auffassung
folgendermaBlen: es wird zum einen der Begriff der ,,Spur® ohne die zu
Grunde liegende Problematik iibernommen, wie wir dies in der
vorliegenden Arbeit an mehreren Beispielen zeigen werden. Dann wird
diesem  Begriff sein  umgangssprachlicher,  Zeichenhaftigkeit
implizierender Sinn zuriickgegeben. Ubernommen wird dagegen die als
hermeneutisch ~ verstandene  Ausweitung der ,,graphematische[n]
Struktur® — daher die Erweiterung des Textbegriffs — und sie wird sogar
noch radikalisiert, indem der ebenfalls Zeichenhaftigkeit implizierende
Textbegriff als auf jedes kulturelle Phanomen anwendbar betrachtet wird.
Kehren wir zuriick zur Frage nach dem Grund der radikalen
Ausweitung der Annahme der Erklarungsbediirftigkeit. Entspringt sie
einem tatsdchlich von dem nichtliteraturwissenschaftlichen Teil der
Bevolkerung wahrgenommenen Unverstdndnis der eigenen Kultur
gegenliber oder entspringt sie einem strategischen Postulat der
Literaturwissenschaft? Kommen wir zunichst zuriick zur Frage, wie
plotzlich jede alleralltidglichste und allerselbstverstandlichste kulturelle
Erscheinung zum Gegenstand der Interpretation werden konnte:

Jedenfalls war das ,,Detail* schon seit langem eine Kategorie der Theologie und
der Askese: jedes Detail ist wichtig, weil in den Augen Gottes keine
UnermeBlichkeit grofer ist als ein Detail. Und weil nichts zu klein ist, als dal3 es
nicht durch einen seiner Willensentschliisse gewollt worden wére. In diese grofie
Tradition der Erhabenheit des Details fligen sich alle Kleinlichkeiten der
christlichen Erziehung, der Schul- oder Militdrpadagogik und schlielich aller
Formen der Dressur ohne weiteres ein. [...] Eine minutidse Beobachtung des
Details und gleichzeitig eine politische Erfassung der kleinen Dinge durch die
Kontrolle und die Ausnutzung der Menschen setzen sich im Laufe des
klassischen Zeitalters zunehmend durch und bringen eine Reihe von Techniken,
ein Korpus von Verfahren und Wissen, von Beschreibungen, Rezepten und
Daten mit sich. Aus diesen Kleinigkeiten und Kleinlichkeiten ist der Mensch des
modernen Humanismus geboren worden. (Foucault 1976: 179)

Dass es allerdings bei dieser Ausweitung nicht mehr um die
Erkenntnis ,,des Menschen geht, diirfte unbestritten sein. Das
weiterfilhrende Problem besteht also in der genealogischen Frage,
wodurch die ,,Herrschaft der Repriasentation® vom textuellen ,,Detail* auf
jegliches kulturelle ,,Detail* ausgedehnt werden konnte:

59

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Wenn man das Gebiet des Wissens vom Menschen iiber seine Grenzen hinaus
ausdehnt, dehnt man gleichzeitig die Herrschaft der Représentation dariiber
hinaus aus und stellt sich erneut in eine Philosophie klassischen Typs. (Foucault
1966: 436)

Wir behalten diese Frage im Auge und wenden uns dem nichsten
Problembereich der Disziplin zu.

Die ,,eine* Literatur und die universellen Methoden

Wir mochten in diesem Kapitel untersuchen, inwieweit die Vorstellung
des ,,Pluralismus® in der Literaturwissenschaft tatsdchlich umgesetzt
wurde. Der Zusammenhang mit unserem Problem der Rezeption der
Texte Foucaults besteht darin, dass, wiirde die Mehrzahl der
literaturwissenschaftlichen Selbstbeschreibungen zutreffen, es kaum
moglich wire, davon auszugehen, anhand von Foucaultkommentaren
gewisse RegelmiBigkeiten erkennen zu konnen. Denn radikaler
Pluralismus wiirde eine gewisse Kontingenz zwischen dem Verhéltnis
tatsdchlicher und moglicher Aussagen implizieren. Wir sind jedoch der
Meinung, dass der Begriff ,,Pluralismus® in den Diskussionen oft nicht
exakt bestimmt wird. Versuchen wir also, die Grenzen des Pluralismus in
der Literaturwissenschaft zu finden. Zuerst muss man den ,,Pluralismus
der Literaturwissenschaft auf den sogenannten ,,Methodenpluralismus
einschrinken. Aber auch diesen Methodenpluralismus muss man
entgegen literaturwissenschaftlicher Selbstdarstellungen relativieren:
erstens ist der Methodenpluralismus nicht das Produkt einer angeblichen
Emanzipation der Disziplin in der jiingeren Vergangenheit; seit es in
dieser  Disziplin ~ Methodenreflexion  gibt, gibt es  auch
Methodenpluralismus. Der einzige Unterschied besteht darin, dass er
frither oft als Mangel an Einheit und heutzutage oft als Merkmal von
Toleranz interpretiert wird. Was fiir uns allerdings interessanter ist, ist
zweitens die Begrenzung des Methodenpluralismus auf die
Wahlmoglichkeit zwischen einigen Methoden:

Die Geschichte wissenschaftlichen Fortschritts ist auch eine Geschichte des
Ausgrenzens, Verdriangens und Vergessens. ,,Abweichung® ist nur immer in
Gestalt der gerade schick werdenden Jargons erlaubt. ,,Pluralismus® verkommt
zur ,freien Wahlmoglichkeit unter den vorverdauten und fiir unschédlich

60

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



befundenen Meniis einer Meinungsindustrie, die sich noch die wohldosierte
Kritik an ihr zur Diversifikation ihres Angebots einverleiben kann. Selbst das
Abweichende, Andere, Individuelle gerédt zur Funktion des tddlich Identischen:
Pluralismus als simulacre. (Monhardt 1991: 324)

Man kann sich also den literaturwissenschaftlichen
Methodenpluralismus keineswegs als feyerabendsche anarchistische
Hypothesenbildung vorstellen:

Statt einer Debatte iiber Pluralismus, die mit Vorliebe dessen formale Arten und
Unterarten sortiert, hétte ich mir mehr konkretes Interesse an fremden
Denkweisen und mehr Neugier fiir das andere erhofft, [...] Ein Pluralismus, der
nicht auf der genauen Kenntnis dessen beruht, was er zu akzeptieren bereit ist,
,»fallt [zwar] nicht schwer* [...], aber er wiegt auch wenig. (Schabert 1993: 453)

Und genau auf dieser Ebene sind auch unsere Untersuchungen
angesiedelt: Auf Grund welcher Transformationen haben die Texte
Foucaults in den methodischen Diskurs aufgenommen werden kénnen?
Denn die Tatsache, dass es zwar einige, aber nicht viele und vor allem
nicht beliebige Methoden gibt, spricht fiir unsere Hypothese der Existenz
von Formationsregeln. Weiter spricht fiir sie, dass die kanonisierten
Methoden fast ausschlieBlich nichtliteraturwissenschaftlichen Disziplinen
entstammen und diese auBerdisziplindren Methoden in den meisten
Féllen sowohl in ihrer theoretischen literaturwissenschaftlichen
Darstellung, aber noch mehr in ihrer Anwendung, signifikant
transformiert wurden. Der sogenannte ,,Methodenpluralismus®, d. h. die
Wahlmoglichkeit zwischen einigen transformierten Methoden, findet
seine Grenze auBlerdem darin, dass eine unhinterfragte Anforderung an
die kanonisierten Methoden darin besteht, eine bestimmte Methode
miisse universell giiltig sein. Dieser Vorstellung liegt wiederum die
unhinterfragte Voraussetzung zu Grunde, literarische Texte stimmten in
thren konstitutiven Merkmalen {iiberein, zumindest jedoch in einem
einzigen. Wir werden spéter zeigen, dass die Texte Foucaults hdufig den
Begriff ,,Literaturen” verwenden. Sie verwenden ihn in Hinblick auf die
Unterscheidung  zwischen  Literatur der Reprdsentation und
nichtreprisentationaler Literatur. Jede andere Methode konnte auch
jeweils andere Differenzierungen oder Geltungsbereiche benennen. Wie
selbstverstindlich dagegen dieses Postulat der Notwendigkeit einer
universellen Geltung von Methoden tatsdchlich ist, zeigt Dantos
argumentatives Vorgehen beziiglich seiner eigenen Theoriebildung. Er

61

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



geht von diesem geschilderten, fiir ihn evidenten Postulat aus. Wenn er
aber eine dsthetische Theorie aufstellen mochte, konnte diese, falls sie
tatsichlich in sich stimmig wire, nur durch eine Anderung ihres
Gegenstandsbereichs in Frage gestellt werden. Da Danto glaubt, seine
Theorie sei, zumindest was die vergangene und gegenwértige Kunst
betrifft, gliltig, kann ihre Universalitdt und damit, diesem Postulat gemas,
die Theorie im Ganzen nur durch die zukiinftige Kunst gefahrdet werden.
Sein Ausweg aus diesem Geltungsdilemma ist nicht etwa eine kritische
Reflexion des Geltungsanspruchs seiner Theorie, sondern die
Verkiindigung des Endes der Kunst:

My own view is that the inevitable emptiness of the traditional definitions of art
lay in the fact that each of them rested on features the Warhol boxes render
irrelevant to any such definition; so revolutions of the artworld would leave the
well-intentioned definition without any purchase on the brave new artworks.
Any definition that is going to stand up has accordingly to indemnify itself
against such revolutions, and I should like to believe that with the Brillo boxes
the possibilities are effectively closed and that the history of art has come, in a
way, to an end. It has not stopped but ended, in the sense that it has passed over
into a kind of consciousness of itself and become, again in a way, its own
philosophy: a state of affairs predicted in Hegel’s philosophy of history. (Danto:
1981)

Danto verkennt damit den Einfluss gewisser Verschrinkungen:
erstens werden Methoden immer, mdgen sie auch Gegenteiliges
behaupten, anhand eines bestimmten, relativ engen Gegenstandsbereichs
konstruiert und zweitens besitzen Kunstwerke die Moglichkeit, Theorien
einerseits zu antizipieren und andererseits zu rezipieren.

Kann man eigentlich ,,Methoden historisch invariant, auf Texte aus jeder
Epoche anwenden (,,anwenden)? Oder ist Methodenpluralismus nicht etwas,
das sich daraus entwickelte, dall Literatur des 20. Jahrhunderts (die zeitliche
Zugehorigkeit jetzt emphatisch gemeint) etwas ganz anderes ist als Literatur des
17. Jahrhunderts? Produziert eigentlich jede Epoche neben ihrer Literatur auch
die Methoden, mit denen sie verstanden werden kann? (Drews 1992: 395)

Der Methodenpluralismus ist also auch durch das Postulat der
Notwendigkeit der Universalitit der Geltung von Theorien und den
daraus abgeleiteten Methoden begrenzt. Es wire Zeit fiir eine mehr
historische Sicht auf die Methoden. Und noch eine Beschrankung kénnen
wir feststellen:

62

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Le principe d’un métalangage universel est remplacé par celui de la pluralité de
systémes formels et axiomatiques capables d’argumenter des énoncés dénotatifs,
ces systémes étant décrits dans une métalangue universelle mais non consistante.
Ce qui passait pour paradoxe ou méme pour paralogisme dans le savoir de la
science classique et moderne peut trouver dans tel de ces systémes une force de
conviction nouvelle et obtenir 1’assentiment de la communauté des experts.
(Lyotard: 2004)

Dieses einem Text Lyotards entnommene Zitat beschreibt die
,postmoderne” Wissenschaft. Vergleicht man diese Vision mit der
gingigen literaturwissenschaftlichen Praxis, muss man sagen, dass sie
noch sehr weit davon entfernt ist.

Die Moglichkeit der Rezeption der Texte Foucaults

Wir  haben  bereits darauf hingewiesen, dass sich die
Rezeptionsanweisungen an diejenigen Rezipientlnnen richten, fiir die die
Intention des Autors / der Autorin wenn nicht maf3gebend, so doch von
Bedeutung ist. Insofern ist es richtig, in Bezug auf die Texte Foucaults
die RezipientInnen vor die Wahl zu stellen:

Wer also iiber Foucault schreiben will, steht vor der Entscheidung. Er kann
entweder die von seinem Gegenstand gesetzten Diskursbedingungen akzeptieren
und wird dann versuchen, den Bewegungen dieses Denkens immanent zu folgen
und sie mehr oder weniger paraphrasierend-nachvollziehend verstindlich zu
machen. Oder er stellt sich von vornherein auflerhalb dieser Bedingungen, 148t
sich argumentativ-kritisch, also in ,logozentrischer Tradition, auf seinen
Gegenstand ein, muf} ihn aber damit notwendig, gemessen an dessen eigenem
Anspruch, verfehlen. (Nieraad 1991: 92)

Es fdllt nicht schwer, Beispiele fiir die jeweiligen
Rezeptionsweisen in der Sekundérliteratur zu finden. Nancy Fraser fillt
in das oben ausgefiihrte Paradox, indem sie versucht, den Texten
Foucaults untreu zu sein, wobei sie sich durch eben diese Texte versucht
zu legitimieren:

Da es mir hier nicht darum geht, Foucaults Intentionen treu zu bleiben, iibergehe
ich diese Problematik. Meine Absicht ist es vielmehr, ihn so zu historisieren, wie
er selbst andere Autoren historisiert hat, nicht zuletzt auch Marx. Nach meinem
wie nach Foucaults Verstidndnis bedeutet Historisierung Rekontextualisierung, d.
h. eine erneute Lektiire von Texten im Lichte von Kategorien und Problemen,

63

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



die ihren Autoren noch nicht gegenwirtig waren. In diesem Sinne werde ich
Foucault am Ende doch die Treue erweisen. (Fraser 2003: 92)

Thomas Lemke weist in seinem nachfolgenden Beitrag der Debatte
der Frankfurter Foucault-Konferenz dann auch auf die Wider-
spriichlichkeit dieser Rezeptionsweise hin, allerdings ohne auf die
Rezeptionsanweisungen der Texte Foucaults zu verweisen. Er beruft sich
in seiner Kritik dagegen auf dieselbe Intention der Texte, der Fraser treu
geblieben sei:

Fraser scheint Foucaults eigene methodologische Intuitionen aufzunehmen und
geht offenbar den von ihm eingeschlagenen Weg weiter. Foucault selbst hatte in
seiner Arbeit ja immer wieder die Bedeutung historischer Kontexte und sozialer
Konstellationen der Wissensproduktion herausgestellt. Hilt Nancy Fraser ihm
nicht gerade darin die Treue, da3 sie die historischen und politischen Grenzen
seiner Theoriebildung aufzeigt? Und geht sie nicht mit Foucault iber Foucault
hinaus, auch wenn oder gerade weil das Ergebnis ihrer Genealogic zeigt, daf3
Foucault ,,von gestern® ist? (Lemke 2000: 260)

Es gibt aber auch Kommentare, die versuchen, den Texten
Foucaults treu zu bleiben, ohne sich wie Fraser in das Paradox zu
verstricken. Der Foucaultbiograf Didier Eribon legt zu Beginn seines
Buches seine Ansicht der addquaten Rezeption der Texte Foucaults dar:

Die Geschichte dieser Geschichten [Biicher Foucaults] schreiben: Vielleicht
steht dieses Projekt dem Geist Foucaults ndher, als man meinen mochte, der
sich, im Zusammenhang mit Binswanger, folgendermaBlen &uBerte: ,,Die
origindren Denkformen fiihren sich selbst ein: ihre Geschichte ist die einzige
Exegeseform, die sie zulassen, und ihr Geschick die einzige Form von Kritik.“
(Eribon 1992: 17)

Auch er beruft sich auf die Intention der Texte Foucaults;
allerdings zeigt er eine Rezeptionsweise auf, die die Texte Foucaults
tatsdchlich transformieren wiirde, ndmlich deren Rezeptionsgeschichte.
Allerdings stellt sich dann die Frage, ob eine jauBsche
Rezeptionsgeschichte der Texte Foucaults eine diese erkldrende Funktion
besitzen wiirde. Auch wenn man von der bachtinschen Ansicht von der
Antizipation der Antwort in der Frage ausgeht, kommt man bei diesen
Texten nicht sehr weit. Wir haben bereits dargelegt, wie die Texte eine
solche Interaktivitdt inszenieren um ihre Rezeption zu lenken. Wenn man
diese Texte besser verstehen wollte, miisste man eher durch das Konzept

64

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



der diskursiven Bedingtheiten deren Konstruktion und Rezeption
versuchen zu verstehen. Doch dann stofit man sofort wieder auf das
Problem der immanenten Kritik, wollte man fiir diese Form des
Kommentars auf  wissenschaftstheoretische = Texte  Foucaults
zurlickgreifen; allerdings gilt auch dieser Einwand nur fiir den Fall, dass
der Kommentar aus den Texten Foucaults ein einheitliches ,,Werk®
konstruiert:

Wenn Foucaults Werk also etwas erreicht hat, dann dies, daf} es seine eigene
Rezeption bis zu einem gewissen Grad kompromittiert, wenn nicht sogar
unmdglich macht, insofern es seiner Rezeption gerade den Boden entzieht, auf
dem sie sich institutionell etablieren miisste, um als Rezeptionsgeschichte gelten
zu konnen. Die Rezeption Foucaults kommt nur schwerlich umhin, sich selbst in
eine zeitgendssische diskursive Praxis einzuschreiben, iiber die sie — bei aller
Bemithung um wissenschaftliche Form und argumentative Klarheit — am
allerwenigsten Definitives auszusagen vermag, und die erst im Nachhinein, in der
Nachzeit des jeweiligen Schreibens, in ihrem epistemologischen Status lesbar
werden wird. (Farguell 1993: 74)

Wir machen auch nicht den Fehler, gegen dieses Zitat in der Weise
zu argumentieren, indem wir darauf verweisen, dass die Texte Foucaults
sehr wohl kritikfahig sind, ohne ihren eigenen diskursiven Standpunkt
ausweisen zu konnen. In der Tat stellt sich Farguell auBerhalb der
immanenten Kritik an Foucault, indem er eine Explikation des eigenen
Standpunktes als Voraussetzung von Kritik tiiberhaupt postuliert.
Abgesehen von diesem Problem sehen wir keine Widerspriichlichkeit in
der Zuordnung eines Textes in eine diskursive Praxis ohne die
Einordnung des eigenen Textes in einen diskursiven Zusammenhang.
Wiirde er dieses als Voraussetzung sehen, wie konnte Kritik dann
iiberhaupt moglich sein: ,,[...] und die erst im Nachhinein, in der Nachzeit
des jeweiligen Schreibens, in ihrem epistemologischen Status lesbar
werden wird.*

Der Text widerspricht sich selbst, wenn er derart hohe
Anforderungen an die Rezeption stellt. Auch dieser Text stellt deshalb
eine Form der immanenten Kritik dar; nicht insofern, als er versucht, den
Texten moglichst treu zu sein, sondern insofern als er, wie oben erwéhnt,
eine Finheit zwischen den Texten Foucaults konstruiert und das
Akzeptieren und zu Grundelegen der wissenschaftstheoretischen Texte
Foucaults als Bedingung einer adidquaten Rezeption der {ibrigen
foucaultschen Texte postuliert. Entscheidet man sich allerdings fiir eine

65

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



nichtimmanente Form der Rezeption, stellt sich das Problem, ob es
Kriterien fiir eine addquate Rezeption geben kann, und wenn ja, worin sie
bestehen und ob, und wenn ja, wodurch ihre Geltungsanspriiche
anderweitig legitimiert werden konnen. Das letzte Foucaultzitat spricht
von einem ,,Gesetz*, das zumindest in grolen Teilen der gegenwirtigen
Literaturwissenschaft als Allgemeinplatz gelten kann: ,,Einziges Gesetz
sind alle von diesem Buch moglichen Lesarten“(Staiger 2000: 15).Der
Vorteil dieser Definition besteht darin, dass sie keinen einzigen
Kommentar von vornherein als solchen ausschlie3t. Allerdings vermag
sie in dieser Unterdeterminierung nicht zu kldren, worin denn der
Zusammenhang zwischen Text und Kommentar besteht. Kann er nur
darin liegen, wie diese Definition impliziert, dass sich ein Kommentar als
solcher versteht bzw. verstanden wird? Oder gibt es versteckte Regeln in
dem Begriff der ,,moglichen Lesarten*“? Welches sind dann die Kriterien,
die eine Lesart als ,,moglich bzw. ,,nicht moglich® ausweisen? Vor
dasselbe Problem sieht man sich durch diejenigen
Rezeptionsauffassungen gestellt, die keine adiquate Rezeptionsweise
zulassen, nach denen der Akt des Rezipierens an sich schon eine
unzuldssige Verfremdung darstellt:

Reading [...] is a belated and all-but-impossible act, and if strong is always
misreading. Literary meaning tends to become more underdetermined even as
literary language becomes more over-determined. Criticism may not always be
an act of judging, but it is always an act of deciding, and what it tries to decide is
meaning. (Bloom 1975: 3)

Bloom kann allerdings nicht erkldren, wie er von einem
,Fehllesen sprechen kann, ohne ein ,,Richtiglesen* zu implizieren. Wir
miissen an dieser Stelle hinzufiigen, dass Bloom seine Konzeption des
Fehllesens anhand literarischer Texte gewonnen hat, glauben aber, dass
dies fiir unsere Problemstellung unerheblich ist. Das Problem der zu
Grunde Legung einer Folie der ,,wahren® Interpretation(sweise) haben
wir bereits oben angesprochen. Bloom hat keine Antwort darauf. Zielt
der Begriff des ,,Fehllesens” allerdings auf die Tatsache, dass jeder
Kommentar den Bezugstext transformiert, ist er banal. Worin besteht also
der fiir die Konstitution des Kommentars als solchen notwendigen Bezug
zum Primirtext? Ist es die Nennung des Eigennamens des Autors / der
Autorin bzw. der / des Texte(s)? Erstens muss die Nennung in einem
Text diesen nicht gleich zu einem Kommentar machen (man denke etwa

66

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



an Bibliografien oder Enzyklopédien), zweitens ist, &hnlich wie bei Jorge
Luis Borges, die Kritik eines fiktiven Textes, dem aber ein Eigenname
eines realen gegeben wird, denkbar (in polemischer Absicht konnte man
hierunter auch diejenigen Kommentare summieren, die den Bezugstext
,hicht gelesen haben, wie der implizite Autor Foucault es in einem oben
zitierten Text tut). Es gibt auch Ansichten, wonach keinerlei Beziehung
zwischen rezipiertem und rezipierendem Text besteht. In ,,Wenn ein
Reisender in einer Winternacht von Italo Calvino geben verschiedene
fiktive Leser ihre Rezeptionsweisen wieder. Wir zitieren davon die
radikal konstruktivistische:

[...] Manchmal scheint mir, von der einen Lektiire zur anderen sei ein Fortschritt,
etwa im Sinne eines tieferen Eindringens in den Geist des Textes oder auch
eines groBeren kritischen Abstandes. Dann wieder scheint mir, ich behielte die
verschiedenen Lektiiren ein und desselben Textes gleichwertig nebeneinander
im Gedéachtnis, begeisterte oder kiihle oder ablehnende, iiber die Zeit verstreut,
ohne innere Perspektive, ohne verbindenden Faden. Ich bin zu dem Schluf3
gekommen, daB die Lektiire — die Aktivitdt des Lesens — eine Operation ohne
Gegenstand ist. Oder anders ausgedriickt, ihr wahrer Gegenstand ist sie selbst.
Das Buch ist nur ein duBleres Hilfsmittel oder gar nur ein Vorwand.
(Calvino1991: 308)

In diesem Zitat sind quasi mehrere Ansichten zur Rezeption
vermischt: zum einen die Gleichwertigkeit verschiedener Kommentare,
mogen diese auch kontrdr oder gar kontradiktorisch sein; zum anderen
wird der zu Grunde liegende Text durch die Abwertung als bloBer
,Vorwand“ fast jeglichen Zusammenhangs mit dem Kommentar
enthoben. Hier ist der Text etwas widerspriichlich. Einmal ist die Rede
von der Rezeption als ,,Operation ohne Gegenstand®, spiter wird doch
ein Zusammenhang hergestellt, wenn auch nur in Form eines
,,Hilfsmittels®“ bzw. ,,Vorwands®. AuBerdem steht der Text einer
Rezeptionsgeschichte, wie sie oben angesprochen wurde, insofern nahe,
als der eigentliche Gegenstand der Rezeption sie selbst ist. Orientiert man
sich an der Ansicht, der Zusammenhang mit dem zu kommentierenden
Text bestehe in einem ,,Hilfsmittel, miisste dieser Begriff genauer
expliziert werden. Wir sind uns natiirlich bewusst, dass dies ein
literarischer Text ist und gehen deshalb zu einem aus der
Sekundarliteratur zu Foucault iiber, der eine dhnliche Position vertritt.
Blieb bei dem vorigen Beispiel unklar, ob es jeglichen Zusammenhang
leugnet, postuliert das Folgende, um es in saussureschen Begriffen

67

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



auszudriicken, die vollige Arbitraritit zwischen Rezipiens und
Rezipiendum:

Man muf} sich vielleicht damit abfinden, da3 Foucault nun ein Begriff ist, ein
Signifikant, dessen Signifikat in die Grube gefahren ist. (Ewald 1989: 54)

Nehmen wir an, es bestliinde vollige Arbitraritit, wie konnte sich
dann ein Kommentar als Kommentar ausweisen? Nehmen wir also weiter
an, ein Kommentar der Texte Foucaults wire nicht moglich. Das
bedeutet weiter, dass die sich als Kommentar der Texte Foucaults
verstehenden Texte ihren Gegenstand selbst konstruieren. Nach welchen
Regeln konstruieren sie ihn? Wie kann man sich dann die eindeutig
nachvollziehbaren Parallelen einerseits zwischen den Texten Foucaults
und den Kommentaren, andererseits zwischen den Kommentaren selbst
erklaren? Das stellt natiirlich keine immanente Kritik des obigen Zitats
dar, denn es bestreitet die Mdglichkeit des Erkennens von solcherlei
Parallelen. Wir mochten auch die Analogien der Metapher des ,,in die
Grube fahren® nicht allzu weit treiben und daraus ableiten, es habe der
Ansicht des Textes nach einmal ein Zusammenhang bestanden und
danach fragen, worin er damals bestanden habe. Bestiinde aber
tatsdchlich kein Zusammenhang, wie konnte sich der Text selbst als
Foucaultkommentar ausweisen, was er es ja offensichtlich tut, was man
allein daran sehen kann, dass der Text in einem Sonderheft mit dem Titel
Michel Foucault erschienen ist? Diese Auffassung wére hochstens durch
zu Grunde Legen der baudrillardschen Simulationsauffassung vertretbar,
da nach ihm Simulation Referenzlosigkeit impliziert. Wir werden in der
vorliegenden Arbeit allerdings anders vorgehen; wir werden weder
versuchen, den Texten Foucaults die Treue zu halten, noch versuchen,
uns durch sie zu legitimieren; wir werden aus der Tatsache, dass es
signifikante Differenzen zwischen den Texten Foucaults und den
Kommentaren und zwischen den Kommentaren selbst gibt, nicht den
Schluss ziehen, es gibe deshalb keinerlei Beziehung zwischen ihnen,
werden aber auch nicht versuchen, diese Differenzen durch eine
,Metainterpretation® als Scheindifferenzen auszuweisen. Wir werden
stattdessen versuchen, ohne eine ,,wahre” Interpretation der Texte
Foucaults als Folie zu Grunde zu legen, die auftretenden Differenzen
daraufhin zu untersuchen, ob es Ubereinstimmungen in der Art und
Weise der Transformationen gibt, und wenn ja, ob sie bestimmten
(disziplindren) Regelhaftigkeiten gehorchen:

68

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Vielleicht ist es ein Gesetz der Lektiire philosophischer Schriften, dal darin das
Schwierige, Unvertraute des Ausdrucks im Riickschlul auf die Person des
Autors mit dem Gemeinverstand versdohnt wird. Insofern ist die Erfindung des
individuellen Urhebers eine Notwendigkeit des Verstehens iiberhaupt. Die Sitze
erscheinen als Ausspriiche eines Erfinders normal rekonstruierbar. Es ist aber
auch wahr, daB3 das Verstehen eben in seinen Rekonstruktionen immer schon
iiber die Texte hinaus ist, von denen her es sich rechtfertigt. Es mag daher viel
eher zutreffen, dal} jedes Verstindnis verzerrt, weil es als reine Aufmerksamkeit
nicht selbstindig sein kann. Derart verzerren die Reden iiber den Philosophen
Michel Foucault das, was unter diesem Namen zu lesen steht: sie finden sich mit
keiner Zufélligkeit dieses Namens ab und geben ihm aus eigenem Interesse reale
Gestalt. (Schneider 2004: 95)

Die Rezeption der Texte Foucaults in der Literaturwissenschaft

Wenn der Literaturwissenschaftler Manfred Engel folgendes schreibt, ist
dies eine nicht weiterfiihrende Verquickung zwischen dem auch dieser
Arbeit zu Grunde liegenden Erstaunen iiber die Inkohdrenz einerseits
zwischen den Texten Foucaults und den literaturwissenschaftlichen
Darstellungen derselben und andererseits zwischen
literaturwissenschaftlicher Theorie und interpretatorischer Praxis mit
moralischer Entriistung iiber diesen Zustand, deren Berechtigung und
Grundlage ungeklért bleibt:

Arbeitshypothese dieses Kapitels i1st ndmlich die, dass die
literaturwissenschaftlichen Rezeptionen von (Diskurs-)Theorien durch
Formationsregeln erfolgt. Zunéchst sollen Analysen
literaturwissenschaftlicher Interpretationen vorgenommen werden, die
sich auf Foucault bzw. dessen Texte beziehen, um sie anschliefend mit
diesen Texten selbst zu vergleichen, auf die sie sich berufen, um dann
aus diesen moglichen Differenzen weitere Schliisse ziehen zu konnen.
Bei der Auswahl der zu analysierenden Texte konnte hier, aus
Platzgriinden, nur auf einen Text eingegangen werden.

Marko Pajevi¢ (1997): Erfahrungen, Orte, Aufenthalte und die
Sorge um das Selbst

Einen sehr interessanten Versuch stellt dieser Text insofern dar, als er
versucht, das sogenannte ,,Spatwerk® Foucaults, das sonst von der
Literaturwissenschaft ~ weitgehend  ignoriert  wird, fiir  die
Literaturinterpretation fruchtbar zu machen. Wir werden im Folgenden

69

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



auf die genaue Durchfiihrung, Argumentation und Bezugnahme auf
Foucaults  Texte  eingehen. Der  vorliegende  Text, eine
literaturwissenschaftliche Interpretation lyrischer Texte Paul Celans,
veroffentlicht in einer Zeitschrift, spielt zunidchst nur durch die
Formulierung des Titels auf die Terminologie der Texte Foucaults an und
bezieht sich erst im Schlussteil explizit auf diese. Trotzdem sei hier zum
Verstindnis der spiteren Bezugnahme kurz der Argumentationsstrang
der vorliegenden Interpretation skizziert. Das Problem des Textes ist
Folgendes: ,,Wie verhalten sich bei Paul Celan Ort, Dichter und Dichtung
zueinander?* (Pajevi¢ 1997: 148). Pajevi¢ lasst Foucaults Texte bei der
Erdrterung des Zusammenhangs zwischen Ort und Dichter auflen vor,
obwohl das in Hinblick auf dessen Heterotopien durchaus naheliegend
gewesen wire; da dies nicht geschehen ist, gehen wir sofort zum
Zusammenhang zwischen Dichter und Dichtung tiber. Dem Problem der
,Erfahrungen® widmet Pajevi¢ einen Abschnitt, wobei er nicht expliziert,
in welchem Sinne er ,Erfahrung® versteht. Man muss allerdings
vermuten, dass er das in FuBlnote 5 zitierte diltheysche Verstidndnis von
Erfahrung vertritt. Ablesen ldsst sich das an Sétzen wie ,,Diese Erfahrung
[Celans von] Europa fand einen Ausdruck im Gedicht ,La Contrescarpe’
[...] (Pajevi¢ 1997: 148), wobei der Autor nicht zwischen lyrischem Ich
und realem Autor Celan unterscheidet. Er versucht stattdessen, anhand
mehrerer Beispiele den Zusammenhang zwischen den Erfahrungen des
realen Autors Celan und deren direkten, nur durch Erinnerungsliicken
getriibben Niederschlag in dessen Gedichten nachzuweisen, schligt er
einen vollig kontradiktorischen Argumentationsweg ein. Er versucht zu
zeigen, dass vielmehr der reale Autor Celan sich durch seine Texte eine
eigene Wirklichkeit geschaffen habe:

Paul Celans Ort- und Selbstsuche fand in der Sprache statt, die Literatur war ihm
Aufenthaltsort. Im Schreiben, im Entwickeln seiner eigenen Sprache schuf er
sich seine Wirklichkeit und die Wirklichkeit seines Seins. (Pajevic 1997: 155)

Diese Verdnderung der Argumentation bietet ihm augenscheinlich
die Moglichkeit, sich auf diejenigen Texte Foucaults zu beziehen, die
,,Die Sorge um das Selbst*“ zum Thema haben:

Das Gedicht ist auch eine Form der Sorge um das Selbst, es ist eine Technik der
Selbstkonstitution. Mit den Begriffen ,Sorge um das Selbst® sowie
»Selbsttechnik® beziehe ich mich auf Michel Foucault, [...] Es ging Celan mit
seiner Dichtung darum, sich Wirklichkeit zu entwerfen, ,,Wirklichkeit ist nicht,

70

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Wirklichkeit will gesucht und gewonnen sein.” [...] Ebenso verhilt es sich mit
dem Selbst. [...] Bei Celan gibt es nicht die Geste der Selbstentbl6Bung, sondern
die Sorge um das Selbst manifestiert sich im Gedicht. Etwas Freizusetzendes ist
nicht bereits da, es ist ein Geburtsakt, im Zusammenkommen verschiedener
Elemente entsteht ein neues Ganzes. In der Bewegung der Konzentration mit der
Kunst kommt etwas zustande, es ist ein Schaffensproze3, bei dem etwas eine
Form findet, freigesetzt wird — das Selbst. [...] Eine Utopie des Selbst, um
dessen Sein man sich sorgt und fiir das man sich in freier Entscheidung
Techniken auferlegt — Techniken die einen Zugang zu einer in der Sorge um das
Selbst bestehenden Seinsform ermoglichen. Eine dieser Techniken ist die
Dichtung. (Pajevi¢ 1997: 158)

Der auf Foucaults Texte Bezug nehmende Abschnitt beginnt mit
der These, die literarische Form ,,Gedicht” sei eine Selbsttechnik im
Sinne Foucaults und endet mit der These, die ganze ,,Dichtung* sei eine
Selbsttechnik. Dazwischen steht wenig Argumentatives, dagegen die
Nacherzidhlung der Ansicht Celans, Wirklichkeit werde entworfen, das
Selbst entstehe durch das Zusammenwirken mehrerer Faktoren, nimlich
durch Konzentration und Kunst. Uns geht es hier jedoch nicht
hauptsdchlich darum, die Argumentation im Text Pajevi¢ s
nachzuzeichnen, sondern die Transformation der Texte Foucaults in
dessen Interpretation zu analysieren. Daher sei hier die Argumentation
Foucaults der von Pajevi¢ entgegengesetzt: Foucaults These ist die, dass
in der antiken Philosophie der Begriff ,,gnothi seauton* aus dem der
»epimeleia heautou” hervorgegangen ist. Wéhrend man zuerst der
Ansicht gewesen sei, das einzelne Subjekt miisse sich durch verschiedene
Selbsttechniken (die Dichtung wird nicht genannt) selbst verdndern, um
zu hoheren Erkenntnissen zu gelangen, habe man in der spéteren Antike
mehr und mehr das ,gnothi seauton“ betont, das den spidteren
Essentialismus der cartesischen Subjektauffassung erst ermoglichte:

Diese Praktiken [Praktiken, die in der klassischen und Spétantike von grofer
Bedeutung waren] standen im Zusammenhang mit dem, was im Griechischen oft
die epimeleia heautou und im Lateinischen die cura sui genannt wurde. Ganz
offensichtlich hat in unseren Augen der Glanz des gnothi seauton den
Grundsatz, da3 man ,,sich um sich selbst zu kiimmern®, ,,sich um sich selbst zu
sorgen habe, in den Schatten gestellt. Doch man darf nicht vergessen, dafl das
Gebot ,,Erkenne dich selbst!* regelmidfig mit dem Thema der Sorge um sich
verbunden wurde. In der gesamten antiken Kultur lassen sich spielend Zeugnisse
fiir die Bedeutung der ,,Sorge um sich® wie auch fiir deren Verbindung mit dem
Thema der Selbsterkenntnis finden. (Foucault 2004 : 599)

71

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Hier scheinen also mehrere Transformationen vor sich gegangen zu
sein: erstens sind die Auffassungen von ,,Sorge um das Selbst* bzw.
»Selbsttechnik® keineswegs die Auffassungen Foucaults, vielmehr sind
sie Teil der geplanten Darstellung der Subjektauffassungen von der
Antike bis zur Moderne. Man hat keine Anhaltspunkte dafiir, Foucault
eine affirmative Darstellung der antiken Auffassungen zuzuschreiben,
vielmehr hat sich Foucault von der antiken Ethik deutlich distanziert:

F.: Ein Stil der Existenz ist bewundernswert. Haben Sie sie bewundert, diese
Griechen?

M. F.: Nein.

F.: Sie fanden sie weder beispielhaft noch bewundernswert?

M. F.: Nein.

F.: Wie haben Sie sie gefunden?

M. F.: Nicht besonders. Die Griechen sind sofort iiber das gestolpert, was mir
der Kern des Widerspruchs der antiken Moral zu sein scheint: zwischen dieser
hartndckigen Suche nach einer bestimmten Existenzweise einerseits und der
Anstrengung andererseits, sie allen zugdnglich zu machen, ein Stil, dem sie
wahrscheinlich mit Seneca und Epiktet mehr oder weniger undurchschaubar
nahe gekommen sind, der sich dann aber nur innerhalb eines religiésen Stils
ausbilden konnte. Die ganze Antike scheint mir ein ,,groBer Irrtum* gewesen zu
sein. [Geldchter] (Erdmann 1990: 135)

Weder in der Antike noch bei Foucault ist die Rede davon,
,Dichtung®, in welcher Form auch immer, sei eine der Selbsttechniken;
die Texte, die genannt werden, sind eine Form von Tagebiichern und
briefliche Korrespondenz, die beide explizit auf die eigene
Lebensfithrung Bezug nehmen:

Im technischen Sinne konnten hypomnémata Rechnungsbiicher, o6ffentliche
Register oder auch private, als Gedichtnisstiitze dienende Notizbiicher sein. Thr
Gebrauch als Lebenshilfe und Verhaltensanleitung war offenbar in der gesamten
gebildeten Schicht verbreitet. Man notierte dort Zitate, Ausziige aus Biichern,
Exempel und Taten, die man selbst erlebt oder von denen man gelesen hatte,
Reflexionen oder Gedankengénge, von denen man gehort hatte oder die einem
in den Sinn gekommen waren. Sie bildeten gleichsam ein materielles Gedachtnis
des Gelesenen, Gehorten und Gedachten, einen zur neuerlichen Lektiire und
weiterer Reflexion bestimmten Schatz an Wissen und Gedanken.[...] So
personlich die hypomnémata auch sein mdgen, dirfen wir dennoch keine
intimen Tagebiicher darin erblicken und auch keine Berichte iiber spirituelle
Erfahrungen (Versuchungen, Kémpfe,Niederlagen und Siege), wie man sie
spéter in der christlichen Literatur findet. Sie sind keine Selbstdarstellung. Sie
sollen nicht die arcana conscientiae ans Licht bringen, deren — miindliches oder
schriftliches — Bekenntnis reinigende Wirkung hat. (Foucault 2003: 353)

72

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Die Notizbiicher, die selbst zunichst der persdnlichen Ubung des Schreibens
dienen, konnen auch als Rohstoff fiir Texte benutzt werden, die man anderen
schickt. Umgekehrt bietet der per definitionem fiir andere bestimmte Brief
gleichfalls Gelegenheit zu personlicher Ubung. Das ist so, sagt Seneca, weil wir
beim Schreiben lesen, was wir schreiben, wie wir ja auch beim Sprechen horen,
was wir sagen. Der Brief, den man wegschickt, wirkt durch den Akt des
Schreibens auf den Absender ein, wie er durch das Lesen und Wiederlesen auf
den Empfinger einwirkt. In dieser Doppelfunktion ist die Korrespondenz den
hypomnémata sehr nahe, und auch ihre Form ist oft ganz dhnlich. (Foucault
2003 : 359)

Und noch etwas ist unvereinbar: wenn die Interpretation in dem
oben zitierten Absatz zweimal von der ,Freisetzung“ des Subjekts
spricht, impliziert dies ein Subjektverstindnis, das weder mit dem
antiken, noch mit dem christlichen, noch mit dem foucaultschen
vereinbar ist. Sowohl das antike als auch das foucaultsche
Subjektverstindnis gehen von einem Konstruktivismus aus; das
christliche entspricht dem Pajeviés zwar insofern, als dieses auch
essentialistisch ist, aber thm geht es nicht um ,,Freisetzung® des Subjekts,
sondern um ,,Priifung® und ,,Reinigung* von Unerwiinschtem:

Bei den hypomnémata ging es darum, sich selbst als Subjekt rationalen
Handelns zu konstituieren, und zwar durch die Aneignung, Vereinheitlichung
und Subjektivierung ausgesuchter Fragmente von bereits Gesagtem. Bei der
Aufzeichnung der spirituellen Erfahrungen des Monchs wird es darum gehen,
die verborgensten Regungen der Seele aufzuspiiren, um sich ihrer zu entledigen.
Bei der im Brief vorgenommenen Selbstdarstellung geht es darum, den Blick
des anderen mit dem eigenen Blick auf sich selbst zur Deckung zu bringen,
indem man sein alltdgliches Tun an den Regeln einer Lebenstechnik misst.
(Foucault 2003: 367)

Wenn man Pajevi¢ nicht unterstellt, einen derart erweiterten
Literaturbegriff zu vertreten, der solche faktualen Texte umfassen wiirde,
muss man davon ausgehen, dass er zwei Dinge gleichsetzt: erstens die
Selbsttechniken der Antike und die Selbsttechniken der Moderne und
zweitens faktuale Texte (der Antike) und lyrische Texte (der Moderne).
Moglicherweise konnte eine Interpretation der lyrischen Texte Celans
Gewinn aus einer Auseinandersetzung mit der Darstellung der antiken
Selbsttechniken durch Foucault gewinnen; nur bediirfte es zum einen
einer stichhaltigen Begriindung fiir eine Kombination von derart
auseinanderliegenden Gegenstinden und zum anderen einer reflektierten
Transformation und Weiterfiihrung der Darstellung der antiken

73

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Selbsttechniken auf die Moderne, um sie fiir moderne Texte anwendbar
zu machen.

Auch das scheint uns ein signifikantes Merkmal vieler
literaturwissenschaftlicher Rezeptionen zu sein, dass sie unreflektiert
Parallelen ziehen und Analogien konstruieren, die nicht nur nicht evident
sind, sondern oft nur schwer oder gar nicht begriindbar sind, was auch in
der Regel gar nicht erstrebt wird. Deutlich auseinander gehen auch die
Absichten des vorliegenden Textes einerseits und der Darstellungen
Foucaults andererseits. =~ Widhrend Foucault die Weisen der
Subjektkonstitution in der Absicht darstellt, die teilweise Beliebigkeit
der modernen Auffassung der ,,Selbstverwirklichung® zu zeigen, sollte
die Absicht des Textes von Pajevi¢ eigentlich die sein, die lyrischen
Texte Celans zu interpretieren. Doch hier zeigt sich ein Problem in
Hinblick auf die Zielrichtung der Darstellung seines Textes. Denn durch
die Bezugnahme auf die Texte Foucaults kann er die individuelle
Asthetik der Texte Celans nicht erkliren. Er hitte hdchstens erkliren
konnen, dass die interpretierten lyrischen Texte Celans einer bestimmten
historischen Subjektauffassung verpflichtet sind. Bestenfalls hétte der
Text noch die dasthetisch-literarische Umsetzung dieser Auffassung
nachweisen konnen.

Abschliefend kann man sagen, dass unabhdngig davon, ob man die
Texte Foucaults nun innerhalb oder auBlerhalb des herrschenden
Diskurses verortet, sind sie genau wie alle anderen Machtwirkungen
einer Wissensordnung unterworfen und wenden genau wie alle anderen
auch manipulative Verfahren an. Diese Verfahren im Einzelnen zu
untersuchen und auf die ihnen zu Grunde liegenden Machteffekte
zurlickzufiihren, konnte eine weiterfiilhrende Rezeptionsweise darstellen.
Was die Literaturwissenschaft betriftt, sind die Begriffe der ,,Erfahrung*
und des ,,Dispositivs Modelle, deren Ausarbeitung sie fiir die
Literaturtheorie interessant machen konnte. In Bezug auf -eine
Genealogie der Literaturwissenschaft wiére zu fragen, welches der Grund
fir die Ausweitung der Interpretierbarkeit auf alle (kulturellen)
Gegenstinde ist, welchen Einfluss die universitire Institution auf die
Wissensbildung ausiibt und wodurch die frappierende Kritiklosigkeit der
gegenwértigen Literaturwissenschaft bedingt ist. Dies wére jedoch hier
schon Stoff eines weiteren Artikels zu Foucault und der
Literaturwissenschaft.

74

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Literatur

Barthes, Roland (1973): Le plaisir du texte, Paris: Seuil.

BaBler, Moritz (1995): New Historicism. Literaturgeschichte als
Poetik der Kultur, Frankfurt / Main: Fischer Wissenschaft.

Bloom, Harold (1975): A map of misreading, New York: Oxford
University Press, 3.

Brockling, Ulrich / Krasmann, Susanne / Lemke, Thomas (2000):
Gouvernementalitit der  Gegenwart.  Studien  zur
Okonomisierung des Sozialen, Frankfurt / Main: Suhrkamp, 68
—71.

Calvino, Italo (2012): Wenn ein Reisender in einer Winternacht,
Frankfurt / Main: Fischer.

Czucka, Eckehard (1999): ,,Gegenstand der Literaturwissenschaft? Drei
Riickfragen®. In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft,
1/1999, 460 — 465.

Danto, Arthur C. (1981): The Transfiguration of the Commonplace. A
Philosophy of Art, Cambridge Mass.: Harvard University Press.

Dickie, George (1969): ,,Defining Art”. In: American Philosophical
Quarterly, 6/1969, 253 — 256.

Drews, Jorg (1992): ,,Wilde Pluralitit bevorzugt®. In: Jahrbuch der
deutschen Schillergesellschaft, 1/1992, 391 — 395.

Foucault, Michel (1990): ,,Die Riickkehr der Moral. Ein Interview mit
Michel Foucault”. In: Eva Erdmann / Rainer Forst / Axel
Honneth (Hrsg.): Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der
Aufkliarung, Frankfurt / Main / New York: Campus, 133 — 145.

Ewald, Francois / Schmid, Wilhelm (1989): ,Foucault verdauen.
Frangois Ewald im Gespriach mit Wilhelm Schmid”. In: Spuren.
Zeitschrift fiir Kunst und Gesellschaft, Sonderheft Michel
Foucault, 26 / 27/1989, 53 — 56.

Farguell, Roger W. Miiller (1993): ,, Treffpunkt ,Zeit‘. Eine Kontroverse
Verfehlung: Foucault mit Frank.” In: Colloquium Helveticum.
Schweizer Hefte fiir allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft, 18/1993, 73 — 88.

Foucault, Michel (2004): Hermeneuthik des Subjekts, Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Foucault, Michel (1966): Ordnung der Dinge, Frankfurt / Main:

Suhrkamp.

75

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Foucault, Michel (2003): ,.Uber sich selbst schreiben. In: Michel
Foucault: Schriften zur Literatur, Frankfurt / Main: Suhrkamp,
353 —354.

Foucault, Michel (1976): Uberwachen und Strafen, Frankfurt / Main:
Suhrkamp.

Fraser, Nancy (2001): ,,Von der Disziplin zur Flexibilisierung? Foucault
im Spiegel der Globalisierung*. In: Axel Honneth / Martin Saar
(Hrsg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption.
Frankfurter Foucault-Konferenz, Frankfurt / Main: Suhrkamp,
239 — 258.

Greber, Erika (2000): ,,Ein dritter Weg?” In: Jahrbuch der deutschen
Schillergesellschaft, 1/2000, 336 — 342.

Landfester,  Manfred (2000):  ,Klassische  Philologie = und
Altertumswissenschaften”. In: Jahrbuch der deutschen
Schillergesellschaft, 1/2000, 343 — 349.

Klawitter, Arne (2003): Die ,fiebernde Bibliothek“. Foucaults
Sprachontologie und seine diskursanalytische Konzeption
moderner Literatur, Heidelberg: Synchron.

Monhardt, Stefan (1991): ,,.Lesarten von Pluralismus. Anmerkungen zu
einer  Diskussion”. In:  Jahrbuch der  deutschen
Schillergesellschaft, 1/1991, 322 — 328.

Miiller, Egon: Dekonstruktivismus und / oder Gesellschaftskritik. Wie
Derrida und Lyotard in der Linken en vogue geworden sind.
Internet-Plattform nadir.
http://www.nadir.org/nadir/periodika/jungle world/ 98/07/15a.ht
m [12.05.2004].

Nieraad, Jirgen (1991): ,,Dritte Dimension. Zur Foucault-Darstellung
von Gilles Deleuze®. In: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie,
3/1991, 87 — 93.

Schabert, Ina (1993): ,Pluralismus und Macht*“. In: Jahrbuch der
deutschen Schillergesellschaft, 1/1993, 453 — 456.

Pajevi¢ , Marko (1997): ,,Erfahrungen, Orte, Aufenthalte und die Sorge
um das Selbst“. In: Arcadia. Zeitschrift fiir vergleichende
Literaturwissenschaft, 32/1997, 148 — 161.

Schleiermacher, Ernst (1977): Hermeneutik und Kritik. Mit einem
Anhang sprachphilosophischer Texte Schleiermachers,
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 410 —411.

76

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)



Schneider, Ulrich Johannes (2004): Michel Foucault, Darmstadt:
Primus.

Schobert, Alfred / Eribon, Didier (1992): ,Michel Foucault. Eine
Biographie®. In: Das Argument. Zeitschrift fiir Philosophie
und Sozialwissenschaften, 3/1992, 995.

Schonert, Jorg (1998): ,,Warum Literaturwissenschaft heute nicht nur
Literatur-Wissenschaft sein soll“. In: Jahrbuch der deutschen
Schillergesellschaft, 1/1998, 491 — 494.

Seeba, Hinrich C. (1998): ,Kulturkritik: Objekt als ,subject’.
Diskussionsbeitrag zum Gegenstand der Literaturwissenschaft”.
In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft, 1/1998, 495 —
502.

Wogerbauer, Werner (2000): ,.,Emil Staiger (1908-1987)%. In: Konig,
Christopf / Miiller, Hans-Harald / Rocke, Werner (Hrsg.):
Wissenschaftsgeschichte der Germanistik in Portrits, Berlin /
New York: Walter de Gruyter, 239 — 249.

77

BDD-A29210 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:19 UTC)


http://www.tcpdf.org

