DE I’CANNONCIATION A LA RESURRECTION.
POUR UNE PRAGMATIQUE VISUELLE DU CORPS SUBLIME

Andreea POP!

Abstract

Within the European tradition, Annunciation is to be understood as the ultimate act of faith, and
furthermore, the ultimate promise of redemption. Which, in return is being put into act by the resurrected
body of Christ. From one state to the other, from the promise-to-be to the promise to become the body subjected
to significant metaphysical changes which result into sublimation of the flesh.

Our paper aims at showing that the symbolic power of the Verb (of the Fiat! in the Genesis) contributes to
the birth of a new kind of body pragmatics, which translates into a new kind of visuals, connected to the
idea of s#igma as it is developed in the works of Georges Didi-Huberman: a body mark that creates new
levels of signification. Soma and sema once again meet in the protective shadow of the deixis.

Since the Verb both builds and inoculates, the birth and rebirth of Christ are also intimately connected.
From the Annunciation by Robert Campin (Merode Triptych, 1425-1428) and by Jan Provost (ca 1500 /first
decade of the XVIt century) to the Resurrection by Fra Angelico, Resurrection of Christ and Woment at the Tomb
(1440-1442),the European culture has always been interested in the secret of His sublimation. The body
thus becomes an approprtiate place for the miraculous re/birth.

Keywords: chiasm, death, resurrection, signification, sublimation

Au moment ou 'archange Gabriel annonga a Marie le prochain engendrement du
Fils de Dieu, la tout jeune fille parut surprise non pas par le contenu du message mais bien
par la gestuelle et la tonalité employées par le messager. Aucune crainte, aucune hésitation,
aucune rébellion dans sa réponse, comme si, a travers des voies invisibles et par une secrcte
connivence, cette méme anticipation lui avait été faite par le Seigneur en personne. Marie
parait déja etre au courant du projet divin, ce qui fait que I’acte d’Annonciation soit en fait
un acte d’acceptation officielle de la charge, un acte d’entérinement d’un processus qui
semble avoir été mis en marche au méme moment de la profération du message.

La Résurrection amene un autre moment de redondance, qui vient confirmer une
autre prophétie, faite a plusieurs reprises par le Christ lui-méme, dés son vivant. Celle-ci
concerne le moment de sublimation, de la disparition de Son corps suivant la mise au
tombeau. Les deux moments de redondance du dire (celui de la Naissance comme celui de
la Re-naissance) marquent le destin terrestre du Fils divin et se superposent sur le terrain de
la deixzs et du chiasme — figure de style consistant de 'entrecroisement de paroles et d’images
qui aboutit a la création du rythme, du battement de cceur, de la vie, qui, dans I’histoire de
’humanité commence par une anticipation qui contribue a la lisibilité — ou plutot a la visibilité
— du message. La sublimation du corps de Christ est marquée par trois étapes dont la
succession est indispensable : ’Annonciation qui s’accompagne de la parole divine réitérée,
la Résurrection, qui révele la logique chiasmatique du complexe que batit la mise en parallele
de la Naissance avec la Re-naissance de Dieu Fils et I'apothéose qui ponctue

I'accomplissement de la sublimation corporelle.

! Assistant Prof. PhD, UMFST Tg. Mures

78

BDD-A29194 © 2018 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:56 UTC)



I. Premier moment de la sublimation : ’Annonciation. Redondance de la
Parole médiée

« L’ange entra cheg elle et dit : <Je te salue, toi, dqui une grdcea été faite, le Seigneur est avec
107>, »Cette phrase de ’Evangile de Luc 1:28 ouvre la voie au mystére de la naissance
terrestre du Fils de Dieu. Assez loin dela variante biblique, ou Marie est effrayée au point
de lacher son fuseau, les codes picturaux du Quattrocento nous la présentent en liseuse
imperturbable, dans son salon accueillantla partie centrale du Trptygue de Campin,
d’abord, fait voir une Vierge plongée, justement,dans la lecture d’un Livre d’heures

De l'autre c6té de la table, sans interrompre sa délectation, 'archange Gabriel, vétu
dans des habits de diacre agenouille sans oser la regarder. Son regard latéral semble fixer un
point invisible dans un champ de focalisation en train de se faire. La main droite de I'ange
signale le haut, 'index, le majeur et I'annulaire serrés. Mais par le méme mouvement le
lecteur découvre la fumée laissée par la bougie qui vient de s’éteindre. A cause du courant
d’air provoqué par I'apparition de 'envoyé de Dieu les feuilles du livre saint se trouvant sur
la table commencent a frissonner. Le dynamisme de la scéne. Le manque de réaction de la
jeune fillesuggere qu’elle avaitété prévenue de la visite de I’ange, car bien qu’il il commengat
par la rassurer lui disant :

« Ne crains pas Marie, tu as trouvé grace devant Dieu. » (Luc, 1 :30)et également :

« Le Saint Esprit viendra sur toi, et la Puissance du Tres-Haut te couvrira de son
ombre. C’est pourquoi le saint enfant qui naitra de toi sera appelé Fils de Dieu. » (Luc, 1 :35)
I'on n’observe point d’effarement, donc de la part de Marie de Robert Campin, point de
surprise. Et, a ce que 'on y voit, point de parole. La représentation de la Vierge en train de
lire vient introduire une idée intéressante : la Vierge, en liseuse des Evangiles, est déja au
courant du miracle de PAvenement. Le Logos perd sa dimension prophétique pour se
restreindre a une simple valeur anticipative (c’est-a-dire, tournée vers 'immanent du devenir
humain de Christ) :

Ou serait, donc le corps divin dans une telle configuration ? Il est justement dans le
Logos déja planté dans le ventre marial, il est bien dans la Parole réitérée en train de devenir
Acte. Au moment méme de ’Annonciation Marie devient enceinte du Corps Sublime.
Cette simultanéité entre la parole redondante — disséminée et la sainte insémination vient
démontrer les vertus de la médiation, qui ne fait qu’officialiser la Volonté divine. Dans les
codes picturaux du Quattrocento, et de toujours, 'acte de dire (re-dire) se superpose au
Fiat ! du Seigneur. I’ange montre ensuite la voie a suivre : le mariage au vieux charpentier
Joseph (qu’on voit sur le panneau a droite, a son banc de travail, en train de mettre des
trous dans une feuille métallique — geste ramenant a la rhétorique du péché au
Quattrocento?). On s’y fie a la force illocutoire de la Parole réitérée, qui fait office de

commandement divin auquel on ne peut se soustraire.

2 Des critiques de ’art tels Meyer Shapiro ou Erwin Panofsky ont longuement débattu sur le role de la ratiére et
des trous dans ce panneau droit du triptyque. Le motif apparaitrait, d’abord dans les écrits du Saint Augustin, qui
voit dans la croix la « ratiére de Dieu ». Notre intérét ne vise pas la représentation visuelle du péché.

79

BDD-A29194 © 2018 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:56 UTC)



« Marie dit : <Je suis la servante du Seigneur, qu’il me soit fait selon ta parole | Et
I'ange la quitta. »(Luc, 1 :38. Nous soulignons.)

La parole médiée vaut donc autant que la parole divine. Alors qu’aucun mot ne
semble s’échapper des levres de ’Annonciateur comme de I’Annoncée, le message passe —
puisque la Volonté du Dieu Pantokrator vient déja de prendre corps dans le corps de la
Vierge. La position des doigts de Marie tenant le livre — I'index et le majeur ensemble —
signale non seulement la double nature de Christ mais surtout I’aboutissement de
Ventreprise. Ecce ancilladomini.

L’ Annonciation de Jan Provost (ca.1465-1529) réitere le méme scénario : 'ange
péneétre dans I’espace intime de la Vierge en train de lire. De sa canne/sceptre il désigne,
d’un geste presquiirrévérencieux le ventre de Marie. Dans le méme évitement du regard,
comme si la communication du message se passe du visible> I’archange annonce a une
Marie qui n’est ni surprise ni effrayée la future naissance. La Mere de Dieu, la main gauche
sur le livre, tient I'index et le majeur de la main droite bien serrés, comme pour signaler, par
la gestuelle, la double nature du Fils. Sur des cordes de lumicre divine obliquant dans la
chambre descend un petit angelot, porteur de la croix. Vu la gestuelle des personnages* on
peut deviner que la communication non-verbale est, a nouveau, la plus appropriée a figurer
la prophétie en tant que fait accompli.

Toute la valeur performative de la parole s’y fait voir et surtout la dimension
petlocutoire. Ecce AncillaDomini-1a réponse de la Vierge, trahit a la fois acceptation et attente
confirmée par la parole reprise. La Parle médiée, de I'ange, est en fait la Parole réitérée de
la Volonté divine, qui, de par la redondance, opére la translation du temps anhistorique vers
I'historicité.  L’acte de mostratioest, de ce fait, un acte performatif, sur le terrain de la dezxis

picturale.

II1. Deuxiéme moment de la sublimation : la Résurrection. De la redondance

au chiasme
La valeur performative de la parole contextualisée ouvre alors un canal de
communication qui unit le Pére a la Mere, marquant ainsi un nouveau rapport entre

I'immanence et la transcendance. Tel que le souligne Georges Didi-Huberman

Ouvrir signifie commencer, entrer en exercice. Il y a la naissance dans ce mot [...]. Ouvtir veut aussi
dire ¢reuser: creuser un abri, creuser une tombe [...].[O]n ouvre la terre, on la creuse, on organise

en écrin de facon a eréer l'accés imaginaire, pour que le mort, en quelque sotte, recommence une vie et

% Si ’ange et Marie ne se regardent pas c’est parce que la Vierge, lors de I’ Annonciation, devient la Teotokos —
Meére de Dieu, acquérant un statut supérieur. L’évitement du regard formalise un certain code, amenant la
médiation au sein du paradigme incorporation. Une fois de plus, dans ce cas particulier, la parole médiée vaut
autant que la Parole proférée in praesentia. — vu que le Seigneur ne peut pas s’adresser directement a la Vierge
encore profane. C’est le sacrifice sur la croix qui lui apportera la consécration.

4 Tel comme il a été démontré les doigts serrés figurent la trinité (index, majeur, annulaire ensemble) ou la
dualité corps esprit (majeur, index). Dans I’histoire de la signation, par exemple, on est passé de faire le signe de
deux — a trois doigts, pour symboliser la trinité.

80

BDD-A29194 © 2018 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:56 UTC)



habite son lieu au-dela, sa « demeure céleste « (nommée par antiphrase, puisqu’il s’agit, le plus
souvent, d’un lieu creusé, d’un lieuen sous-sol)S.

Le ventre maternel étant, tout comme la tombe un lieu d’ouverture, exposé au regard
(et nous venons de voir avec quelle violence I'archange désigne le ventre marial chez
Provost), il s’ensuit que le corps de Christ est soumis au double régime qu’a la Parole du
Pere, a la fois redondante et incorporée. La résurrection de Jésus, en tant que re-naissance
divine, est alors le lieu d’un chiasme visuel et symbolique. Selon la définition du terme, celui-
ci serait — « figure de construction qui consiste a disposer les termes de maniére croisée,
suivant la structure AB/BA »S.

Naissance et re-naissance/résurrection divine sont continuellement le lieu d’un tel
croisement de vie et de mort, de « visibilité » et de « visible » (dans la logique de Georges
Didi-Huberman), de représentation et d’iconoclasme. L’expression picturale de cet entre-
denx, a mi-chemin entre ’'amour et la haine de 'image. L’une des plus belles représentations
de la Renaissance du Quattrocento appartient a Fra Angelico dans la cellule 8 du monastere
dominicain de Saint Marco, Florence : Résurrection de Christ et Femmes an Tombean (1440-1442).

Pres du rebord, Marie-Madeleine regarde, stupéfaite, la tombe vide. Derricre elle,
trois autres femmes sont dans I'incompréhension, alors qu’au premier plan, bien a gauche,
un Saint Dominique, agenouillé, observe en contre-plongée, la mandorle ou Christ fait son
apparition, la palme du martyre dans une main, I’étendard blanc a la croix rouge — signe du
Ressuscité, dans I'autre.

Carrément assis sur le rebord, un ange apprend a I’assistance la nouvelle de sa
Résurrection montrant d’une main levée le haut de 'apparition alors que l'autre pointe vers
le fond de la sépulture en pierre. Séparé de la sorte, entre le vertical transcendant et
I'horizontalité de 'immanent remettant en cause 'absence comme manque de visibilité,
I’espace pictural est organisé par la gestuelle qui signale le passage de la parole a l'acte, de la
prophétie de la résurrection a 'acte méme. Les trois éléments de référentialité —signifiant
(parole)/signifié (corps manquant) et référent direct (la tombe vide) remettent en cause le
statut de 'image et les marques d’zz-visibilité: Marie Madeleine s’efforce d’apercevoir Celui
qui se trouve derriere elle.

Tout comme dans le cas de ’Annonciation (nous y voyons le parall¢le entre laparole
de Gabriel et celle de cet autre ange), dire la Résurrection c'est entériner la transmutation des signes
¢t le passage de ['état corporel a celui de dé-corps. La parole y est donc le médiateur de cet
inversement qui véhicule, comme dans l'autre cas, un sens préexistent : elle est celle qui est
véritablement christo-phore, au sens étymologique du terme. Annoncer la Résurrection
permet l'acces a la visibilité. Du coup, lapproche devient axiale: de la visée
bidimensionnelle on passe a 'axonométrie que batit la Parole : dire c’est ouvrir la voie a

5 Georges Didi-Huberman, L Image ouverte. Motifs de I'incarnation dans les arts visuels, Paris, NRF/Gallimard,
coll. « Le Temps des Idées », 2007, p. 43. L auteur souligne.
bhttps://www.etudes-litteraires.com/figures-de-style/chiasme.php

81

BDD-A29194 © 2018 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:56 UTC)



I'apparition spéculaire. I.’absence s’accompagnant de transsubstantiation, I'invisible devient
de /in-va’.

La Parole subit ici un trajet différent de celui de ’Annonciation. Aidé de la gestuelle,
I'ange compose un discours chiasmatique, en disant : « Ne vous effrayez pas. 1 ous cherchez; | ésus
le crucifié : il est ressuscité, il n'est pas ici ; voyez, 'endroit on on l'avait déposé. » (Marc, 16 :0)

Le déictique — «ici» - désignant le bas, s’allie a 'anaphorique «il» selon une
combinatoire qui fait office d’une double révélation : d’une part ange révele le motif de
leur présence pres de la tombe ; d’autre, il parle de la Résurrection christique. La parole suit
ainsi le trajet des mains : 'immanent de I'auditoire et le transcendant divin, ouvrant les deux
directions simultanément. Le discours pictural croise ici le domaine contextualisant de la
deixis, tout en nous ramenant aux présupposés de départ. Le chiasme pictural et linguistique
qui s’y déploie est une forme de redondance, évitée cette fois-ci, par la sublimation de la chair
de Christ ayant maintes fois anticipé Sa mort et Sa résurrection.

I’ Annonciation aboutit alors sur une autre, celle de la Résurrection. La valeur du
« tu » illocutoire change en « vous » - dissémination infinie dans I'univers de la croyance.
Tout comme la redondance, la reprise chiasmatique vient entériner la méme Volonté divine.
Le chiasme cesse alors d’étre un simple entrecroisement du type AB/BA et désigne, au sens
élargi, deux reprises en écho du dictum qui met en miroir L’ Annonciation et la Résurrection :
la Parole secrcte adressée a Marie, celle qui engendre le nouveau destin de ’humanité,
reprise dans le discours de Gabriel trouve un équivalent en miroir dans la parole de I’(autre)
ange qui prévient sur la disparition du corps mis au tombeau reproduisant la révélation du

Jeudi saint que Jésus fait aux apotres.

III. L’Ascension ou la dissémination mise au service de la sublimation
Selon les Actes des Apotres, Dans les jours qui précéderent ’Ascension Christ
apparut plusieurs fois devant les croyants8. La prophétie de la montagne pres de Jérusalem
a laquelle renvoie Luc dans la source citée? nous renseigne sur la montée de Jésus aupres
du Pére. Précédant de pres ce moment, le discours de Christ reprend en écho un morceau
prononcé par 'archange Gabriel lors de ’Annonciation :

" Le terme appartient a Karen Velasco-Romandans sa thése de doctorat sur I’Esthétique et théatralité du
corpsdisparu, Chili 1973-1989, 2011-2013 Pour I’auteur, 1’in-vu désignerait un refus obstiné de voir. Pour nous,
il serait plutot la résultante de la force illocutoire de la Parole qui régne dans le régime du visible. L’in-vu ne serait
donc pas une faiblesse du visuel mais bien son fort : ¢’est ce qui dépasse le visuel et se fait senti, incorporé. C’est
I’image mentale d’une expérience extrasensorielle qui puise dans la certitude de la croyance et dans I’attente de la
révélation.

8Concernant les apparitions de Jésus suivant la Résurrection, les sources bibliques sont assez divergentes : tel que
I’avait montré la littérature scolastique, la Premiére Epitre de Paul souligne la nature spirituelle de Christ le
Ressuscité, alors que dansles Evangiles postérieurs et dans les Actes des Apdtres — chez Luc, Marc, Mathieu ou
Jean —I’accent frappe la corporalité de Jésus inaltérée par la Résurrection. L’Evangile de Marc, par exemple,
retient quelques apparitions de Christ : celle de Galilée et celle devant Marie-Madeleine, qui ne le reconnait pas
au début ; celle devant les onze ap6tres et celle devant deux inconnus sur une voie de campagne ; Luc parle de la
rencontre sur la voie d’Emmaiis et de 1’ Ascension sur la montagne aux alentours de Jérusalem ; tout comme Mark,
Matthieu et Luc, Jean fait référence au méme épisode avec Marie-Madeleine mais également aux deux révélations
devant ses apdtres, dont I’une exclut alors que 1’autre intégre saint Thomas 1’incrédule.

®Bien que leurs origines et leur paternité soient assez contestée, les Actes des Apdtres sont considérés comme
une suite a I’Evangile de Luc ot I’on raconte 1’épisode de I’ Ascension qui nous intéresse ici.

82

BDD-A29194 © 2018 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:56 UTC)



« Mais vous recevrez une puissance lorsque le Saint Esprit viendra sur vous, et vous
serez mes témoins a Jérusalem, dans toute la Judée, dans la Samarie et dans toutes les
extrémités de la terre. » (Actes, 1 :8) rappelle, sans doute, ce qu’annonce le Seigneur a Marie
a travers la voix de I'ange. Recitons ici Luc, 1 :35 : « la Puissance du Tres-Haut te couvrira
de son ombre ».

L’expérience mariale, dans ce cas, se généralise pour devenir Pexpérience de
Ihumanité entiere. Analogue de la puissance divine (dé)matérialisée sous la forme de '«
ombre » de Dieu, la puissance du Saint-Esprit fait engendrer la rédemption, non pas dans
le ventre mais dans le cceur humain. Tel est le sens de la vraie sublimation : le corps
christique est finalement devenu ce qui lui était destiné : de I'espérance. C’est ce sens
nouvellement acquis de la transcendance qui fait de la matérialité une étape incontournable
pour I'accomplissement du projet du Seigneur et en méme temps une énergie vitale qui
réside dans la dissémination. Le corps unique, pulvérisé dans 'extréme souffrance s’est
transformé en vitalité du corps et de Pesprit, inoculée en tant qu’espoir de rédemption.

L’expérience de la sublimation du corps christique culmine dans la dissémination — et
ce n’est pas pour la premicre fois que cela arrivel®. Retrouver Christ dans toutes les ames
sous forme d’énergie et non pas de matiere c’est 'aboutissement du sacrifice divin, celui du
Pere et du Fils a la fois, c’est la transformation de soma en sema et finalement en strena,
présage, pronostic favorable, auspice. La transsubstantion de la chair en promesse ouvre la
temporalité dans les deux directions simultanément — vers ’avenir mais également vers le
passé. Le destin mortel de Christ s’bistoricise en shumanisant subitement. La temporalité
offre désormais a I’étre la possibilité d’une postériorité et d’une antériorité, c’est-a-dire d’une
lignée, d’une parenté par voie de la sublimation de la chair — dont la condition premiére avait
été l'incarnation.

Tel que I'avait montré Marie-José Mondzain, « [I]'incarnation n’est pas un fait, c’est
une histoire. L’incarnation c’est un temps. [...] Cela veut dire que, si le temps passe, c’est la
nature du temps qui change. »!1. Si 'on peut accorder que le temps commence avec le
moment de I'incarnation — c’est-a-dire avec celui de ’Annonciation en tant que début absolu
de Pengendrement de Christ — la zemporalité, 1a coulée du temps, commence, a notre sens,
par Pouverture de cet avenir qui s’ouvre au méme moment ou le Fils rejoint le Pere au ciel.
Cet avenir a ’état de promesse est de ce fait ’équivalent d’une nouvelle Annonciation, celle
de la future descente du Fils sur terre.

I’Ascension devient alors le moment de I'apothéose d’un trajet qui relance le sort
de ’humanité enticre par 'intermédiaire de la démultiplication du message christique. La
dissémination de la Parole et du Plan divin se transmue en héritage symbolique et en devoir

auquel on ne peut guere se soustraire : les gens qui assistent a ’Ascension sont en méme

%La dissémination est déja présente dans 1’Eucharistie, car lorsque Jésus prononce la célébre réplique : « Ma chair
est vraiment une nourriture et mon sang vraiment une boisson. Qui mange ma chair et boit mon sang demeure en
Moi et Moi en lui. » (Jean, 55-56).

11 Marie-JoséMondgzain, : « Image et filiation » in CarloGinzburg, Marie-José Mondzain, Michel Deguy, Antoine
Culioli, Georges Didi-Huberman, Vivre le sens. Centre Roland-Barthes, Paris, Seuil, coll. « Fiction & Cie », 2008,
p. 75.

83

BDD-A29194 © 2018 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:56 UTC)



temps chargés de disséminer Sa Parole parmi les autres. Selon les Actes des Apotres, apres
leur avoir parlé de la puissance germinative du Saint-Esprit, Jésus « s’éleva dans les airs
pendant qu’ils regardaient et une nuée Le cacha a leurs yeux. Et comme ils avaient les
regards fixés vers le ciel pendant qu’ll s’en allait, deux hommes habillés de blanc leur
apparurent et dirent <Hommes de Galilée, pourquoi restez-vous a regarder le ciel ? Ce Jésus
qui a été enlevé au ciel du milieu de vous reviendra de la méme maniere que vous 'avez vu
aller au ciel.> » (Actes 1 : 9-10).

Le complexe Annonciation — dissémination nous ramene en boucle a la logique
chiasmatique du fait de leur lien de nécessité. Avenement — départ — promesse de rentrer
prolongent le rapport spécifique du type AB/BA, par un entrecroisement double, du type
AB/BA ; BA/B'A', ou le troisiéme terme teprésente un sous-complexe fait d’un dictum
présent et d’une ensomatose a venir, les deux rendus possibles par le sacrifice par le sang et
par la mise a mort de la chair.

Ce dictum présent est, encore une fois, celui de la parole réitérée : ’Annonciation est
tout aussi redondante, car elle reprend, comme dans les deux autres cas, un message déja
délivré. Cette fois-ci, la motivation sous-jacente en est le besoin de dissémination de ce
message proféré par Christ lors de la derniere Céne avec ses apotres. Les phrases
prophétiques prononcées par ces deux inconnus dont apparence suggere leur descendance
divine ont le but d’étre reprises par tous et chez tous. Le mystere de la Résurrection en tant
que processus s’accompagne de son mouvement inverse, 'impératif d’en généraliser la
nouvelle de son avénement. Dire c’est le synonyme de réitérer sa production et faire savoir
a P’homme la possibilité de salut. Le complexe chiasmatique Naissance terrestre — Re-
naissance céleste s’accomplit dans la dissémination de la nouvelle d’une redescente
incorporée qui se prépare et a laquelle on assigne une temporalité tres éloignée et floue mais
donnée comme certaine. Mettant ensemble les rois paliers temporels - passé, présent —
avenir — le chiasme batit un tout autre statut pour I'image christique, qui sera disséminée
elle-méme et sans cesse de témoin en témoin-du-témoin.L’archéologie de I'image confond
alors ses origines avec 'archéologie de la parole réitérée qui fait le fort de la doctrine de la
responsabilité individuelle sur laquelle repose le christianisme. Partager la nouvelle d’un
second Avenement en garantit la production et donne lieu a une reconstruction du statut
de I'image incarnée.

Les trois volets que nous venons de proposer Annonciation — Reésurrection — Ascension
condensés dans le complexe redondance — chiasme — disséminationreposent sur la valeur
symbolique de I'évanescence du corps terrestre de Christ. La force illocutoire du Verbe
consiste de sa redondance, renforcée de nombreux entrecroisements et disséminée a I'infini,
d’homme en homme et dans tous les endroits de la terre — telle parait étre I'entreprise et la
logique doctrine chrétienne.

La redondance, d’abord, en tant que premier palier de cet échafaudage, a pour but
d’ouvrir le monde des possibles par Iincarnation d’une promesse premicre, faite apres la
chute adamique. La parole médiée est, nous venons de le voir, une parole réitérée, un acte
fait dans l'intérét d’entériner un engagement initial, pierre de fondation du monde. La

84

BDD-A29194 © 2018 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:56 UTC)



redondance assure, ainsi un premier moment, de formalisation, de mise en acte par la parole
médiée. Re-dire la volonté et la promesse du Seigneur assure la cohérence et la justesse de
Ientreprise et constitue une premicre étape dans la prolifération du message.

Le chiasme, en tant que deuxicme étape, procede par une mise en paradigme de la
Naissance et de la Re-Naissance du Fils de Dieu. 1l a recours a entrecroisement des axes,
du Haut et du Bas, de la Vie et de 1a Mort, du début absolu et du renouveau. Figure de style
centrale sur laquelle repose le poids symbolique de la ressuscitation, le chiasme condense
toutes ces directions en une synthése originale, qui réunit le Fils et le Pere, le ciel et la terre.
Le vertical de la transcendance croise alors 'horizontal de 'immanence tout en soulignant
la nature duale de la divinité qui les comprend et les met simultanément en valeur au méme
moment de la Résurrection.

Puisque le chiasme suppose la mise en relation de notions en miroir, il va de soi que
les notions dialectiques d’Enfer et de Paradis, de Terre et de Ciel soient également
concernées. La Résurrection propose alors la résolution métaphysique de cette dialectique
qui fait que le Fils se réinstalle aupres du Pére et dans sa vraie nature divine.

La dissémination, en tant que troisieme étape de ce processus, concerne la réitération
du miracle de la Résurrection dans les ames de tous les croyants, la germination symbolique
de I’espoir de salut dans le cceur des humains. Dire et re-dire a 'infini la toute-puissance de
Dieu c’est le faire revivre dans tous les esprits, c’est vivre continuellement le miracle et
confirmer ainsi la possibilité de rédemption. Disséminer integre alors dire et semer, les deux
directions cardinales de la doctrine chrétienne.

Quelle serait la place du visuel dans cette structuration qui déplace I'accent du voir
sur le dire ? 1l est, a notre sens, une sorte de paratexte de la parole biblique, une illustration
et en méme temps une appropriation subjective du sens de la destinée divine, sorte de mise
en image de ce qui ne peut qu’étre appréhendé par intermédiaire des sens et perd de son
authenticité avec la dissémination. I’image est alors appelée a supplanter les insuffisances
de la parole réitérée, de controler en une certaine mesure 'immixtion de I'imaginaire qui
surgit lors de I'acte de reprise, puisque I’exces de fabulation peut contribuer a I'invalidation
de la vérité de I’histoire. Les premieres ceuvres du Quattrocento ont contribué a formaliser,
a structurer et a déchainer 'imagination de ’homme de la Renaissance. La légende de Christ
n’en ressort que renforcée davantage de cette audace d’avoir représenté sa nature divine a
travers des métaphores visuelles qui puisent, beaucoup de fois, dans la banalité¢ du
quotidien, surtout dans les scénes de ’Annonciation.

La mise en image de la Résurrection est, elle, une sorte de parabole dans le régime
de la visualité. Che Fra Angelico, nous venons de le voir, elle propose une lecture qui
mélange le tragique de 'acte a Iironie vis-a-vis 'incompréhension de la signification du
miracle de la résurrection. Paratexte et parabole visuelle, la représentation relance donc la
question de la part d’zn-visualité que suppose le visuel. La série redondance — chiasme —
dissémination identifiée ici serait alors circonscrite par la persistance de I'image
emblématique. Le dictum s’accompagne du visus, la dimension indispensable de la création
de la 1égende du Fils de Dieu qui se confond avec le glissement dans ’Histoire.

85

BDD-A29194 © 2018 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:56 UTC)



Bibliographie

Ouvrages

BACRY, Patrick, Les figures de style et autres procédés stylistiques, Paris, Bélin, 335 p.
DIDI-HUBERMAN, Georges, L Inage onverte. Motifs de l'incarnation dans les arts visnels, Paris,
NRF/Gallimard, coll. « Le Temps des Idées », 2007,

GINZBURG, Carlo, MONDZAIN, Marie-José, DEGUY, Michel, CULIOLI, Antoine,
DIDI-HUBERMAN, Geotges,Vivre le sens. Centre Roland-Barthes, Paris, Seuil, coll.
« Fiction & Cie », 2008, 182 p.

*#% ]a Bible. Traduction de Louis-Isaac Lemaitre de Sacy ; préface et textes d’introduction
¢tablis par Philippe Seller, chronologie, lexiques et cartes établis par Andrée Nordon-
Gérard, Paris, Robert Laffont, 1990, LXIII+1680 p.

Sites Internet

https://www.ctudes-litteraires.com/figures-de-style /chiasme.php

https://en.wikipedia.org/wiki/Post-Resurrection appearances of Jesus

https:/ /www.universdelabible.net/lire-la-second-21-en-liene /actes/1.1-14

86

BDD-A29194 © 2018 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:56 UTC)


http://www.tcpdf.org

